ভারতীয় দর্শন গ্রন্থমালা

# বেদান্তদর্শন—অধৈতবাদ

তৃতীয় খণ্ড

# বেদান্ত-তত্ত্বসমীক্ষা

#### —লেখক—

কলিকাতা বিশ্ববিত্যালয়ের সংস্কৃত বিভাগের অধ্যক্ষ, "আশুতোষ" সংস্কৃতাধ্যাপক

ডাঃ শ্রীআশুতোষ ভট্টাচার্য শাস্ত্রী, এম্-এ, পি-এইচ্-জী,

প্রেমচাঁদ রায়চাঁদ ফলার, কাব্য-ব্যাকরণ-শাংখ্য-বেদান্ততীর্থ, বিছাবাচম্পতি



কলিকাতা বিশ্ববিছালয় কর্তৃক প্রকাশিত



Published by—
Sj. Sibendra Nath Kanjilal,
Supdt. Calcutta University Press,
Calcutta University,
Calcutta.

Printed by— Sri Kalidas Munshi, Pooran Press, 21, Balaram Ghose Street, Calcutta-4.

# উৎসর্গ

শৈশবে মাতা-পিতৃহীন-অবোধ শিশুকে বুকে করিয়া পিতার আদরে
ও মাতার স্নেহে ঘাঁহারা লালন-পালন করিয়াছিলেন,
আমার দেই পরমারাধ্য জ্যেষ্ঠতাতদেব স্বর্গীয়
তারিণীচরণ ভট্টাচার্য ও তদীয় সহধর্মিণী,
আমার বড় মা, সতীলোকবাসিনী
৬ শুা মা সুন্দ রী দেবীর
পবিত্র স্মৃতির উদ্দেশ্যে
দী নে র তি লাঞ্জ লি।

অকৃতী সন্তান---জাশুতোষ

## মুখবন্ধ

৺দৃদাশিবের অপার করুণায় বেদান্তদর্শন—অদৈতবাদের তৃতীয় খণ্ড— বেদান্ত-তব্দমীকা প্রকাশিত হইল। এই খণ্ডে তুলনামূলক আলোচনার পদ্ধতিতে বেদান্ততত্ব বিচারিত ও বাাখ্যাত হইয়াছে। প্রধানতঃ বেদান্তত্ত্বকে অবলম্বন করিয়াই আলোচ্য বিচারের ধারা প্রমারলাভ করিলেও, অপরাপর ভারতীয় দর্শনের—ভায়, বৌদ্ধ প্রভৃতি আলোচনাও ইহাতে যথেষ্ট আছে। গ্রান্থের শেষ পরিচ্ছেদটি বেদান্তবাদ ও বৌদ্ধবাদের তুলনার দৃষ্টিতেই লিখিত इहेशाहि। अदिकारिकाळ निर्शं विकाराम, अनिर्वाठा-भाषानाम, अगिनाशांच-বাদ প্রভৃতির বিরুদ্ধে শ্রীরামানুজাচার্য, মধ্বাচার্য, নিম্বার্ক, মাধবমুকুন্দ, বল্লভাচার্য প্রভৃতির আক্রমণ তীব্রতর গতিবেগ লাভ করিয়াছে। সম্প্রদায়ক্রমে ঐ বিতর্কশৈলী সূক্ষাতিসূক্ষা রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে। ফলে, 'শান্ত্রং শস্তপ্রঘন-পিশুনম' হইয়া দাঁডাইয়াছে। ঐসকল তর্ককলিশ বিরুদ্ধ মতবাদের থওনে ঐহর্ম, চিৎস্থাচার্য, মধুসূদন সরস্বতী প্রভৃতি অদৈতাচার্যগণও অসামান্ত মনীষার পরিচয় দিয়াছেন এবং স্থায়দীপ্ত বিবিধ অনুমান ও হেখাভাদ (fallacies) প্রভৃতি উদভাবন করতঃ প্রতিপক্ষের যুক্তিজাল ছিন্ন-ভিন্ন ক্রিয়া অদৈতবেদান্তের বিজয় ঘোষণা ক্রিয়াছেন। সেই ত্র্কমহোদধির বিভিন্ন বিচিত্র বীচিমাূলার সহিত প্রিয় পাঠক-পাঠিকাগণের পরিচিতি সাধনই এই "বেদান্ত-তব্দমীক্ষা" রচনার অন্ততম মুখ্য উদ্দেশ্য। এই গ্রন্থের প্রাথমিক পরিচয়ে যেসকল বিচারধারা প্রথম পাঠার্থীর পক্ষে ছুর্বোধ্য বলিয়া মনে হইয়াছে, তাহা অপেকাকৃত ছোট অক্ষরে গ্রন্থ্য যোজনা করা হইয়াছে। "অবিতা" ও "জগন্মিথ্যাত্বে"র আলোচনায়ই ঐ প্রকার পন্থা বিশেষভাবে অনুসত হইয়াছে। নিবন্ধের আগুন্ত বিচারধারাই মৌলিক গ্রন্থরাজির ভিত্তিতে প্রবর্তিত হইয়াছে। চিৎস্থী, অদৈতদিদ্ধি, স্থায়ামূত প্রভৃতির যুক্তিলহরীর মর্ম উপলব্ধি করা, সায়োক্ত অনুমান-প্রক্রিয়া ও হেত্বাভাস প্রভৃতির সহিত যাঁহাদের সমাক্ পরিচয় নাই তাঁহাদের পক্ষে চুরূহ হইবে মনে কুরিয়াই বিতর্কের অংশবিশেষ ছোট অক্ষরে লিপিবদ্ধ করা হইয়াছে। এই প্রায়ন্তে প্রিয় পাঠক-পাঠিকাগণকে অনুরোধ করা যাইতেছে যে, এই পুস্তুকের

প্রথমবারের পাঠে তাঁহারা ঐ দকল অংশ যথাসম্ভব বাদ দিয়া পড়িবেন। তাহা হইলে তর্ক ও যুক্তির জটিলতা হ্রাদ পাইবে এবং আলোচনার মর্নোপলন্ধিও সহজ্যাধ্য হইবে। তর্কের সূত্রে গ্রথিত এই গ্রন্থের বিষয়বস্তু ছুর্ধিগম্য। খণ্ডন-মণ্ডনের ছুর্গম পথে বিচরণ করিতে গিয়া এই দীন লেখক কতদুর কুতাকার্য হইয়াছেন, দেই বিবেচনার ভার স্থুধীমণ্ডলীর উপরে রহিল।

প্রায় ২০ বৎসর পূর্বে কলিকাতার হাটথোলার জমিদার আমার অগ্রজতুল্য শ্রীযুক্ত বাবু রুন্ধিণীনাথ দত চৌধুরী মহাশয়ের আদেশে, বঙ্গমাতার স্থসন্তান, বাঙ্গালীর গর্ব ও গৌরব অধুনা শিবলোকবাসী ডাঃ ৺শ্রামাপ্রসাদ মুখোপাধ্যায় মহাশয়ের উৎসাহে ও আগ্রহে বাংলা ভাষায় "ভারতীর দর্শনগ্রন্থালা" লিখিতে প্রবৃত্ত হই। বেদান্তদর্শনের সহিত বাংলার শিক্ষিত সমাজের নাড়ীর যোগ অত্যধিক, ইহা বিবেচনা করিয়া প্রথমতঃ বেদান্তদর্শন লিখিতে জারন্ত করি। আমার পূঁজি অতিনগণ্য। কলিকাতা সংস্কৃতকলেজে অধ্যয়নকালে প্রাতংশ্মরণীয় সর্বশাস্তার্থদর্শী মহামহোপাধ্যায় ৺লক্ষণ শাস্ত্রি দ্রাবিড় মহাশয়ের চরণপ্রান্তে বিদ্যা বেদান্তের পাঠ গ্রহণ করিবার সোভাগ্য হইয়াছিল। তাঁহার উপদেশই মূলধন করিয়া ৺শ্রীশ্রীগুরুন্মৃতি স্মরণকরতঃ বেদান্তদর্শনের ছুর্গম অরণ্যে বিচরণ করিতে প্রয়াস পাই। কিছুদূর অগ্রসর হইয়া বুঝিলাম, এই অরণ্য অতি গভীর এবং কন্টকসঙ্কুল। এই অরণ্য প্রবেশ করিয়া পথ পাইব কিনা, তাহা কুপাময় শ্রীগুরুই জানেন। এই পথে যতটুকু জন্তাসর হইতে পারিয়াছি তাহা শ্রীশ্রীগুরুদেবেরই দ্যায়, আমার বুদ্ধিবলে নহে।

এই পুস্তকের ১ম খণ্ডে "বেদান্তচিন্তার ইতিবৃত্ত" প্রতীচ্য দর্শনের ইতিহাসের পদ্ধতি অনুসরণে লিপিবদ্ধ করা হইয়াছে এবং বিগত ইং ১৯৪২ সালে কলিকাতা বিশ্ববিচ্ছালয় কর্তৃক উহা প্রকাশিত হইয়াছে। প্রথম সংস্করণ নিঃশেষ হওয়ায়, বর্তমানে কলিকাতা বিশ্ববিচ্ছালয়ের প্রেসে উহার পুন্মুদ্রিণ চলিতেছে। দ্বিতীয় খণ্ডে "বেদান্তপ্রমাণ-পরিক্রমা" নামে বেদান্তের প্রমাণ-রহস্থ (Epistemology or Theory of Knowledge) বিচারিত ও ব্যাখ্যাত হইয়াছে। প্র গ্রন্থও ইং ১৯৪৮ সালে কলিকাতা বিশ্ববিচ্ছালয় কর্তৃক প্রকাশিত হইয়াছে। বর্তমানে 'বেদান্ত-তত্ত্বসমীক্ষা' (Comparative Metaphysics) নামে বেদান্তদর্শনের তৃতীয় খণ্ড বিশ্ববিচ্ছালয় কর্তৃক প্রকাশিত

হইল এবং এই তিনখণ্ডে আমাদের আরক বেদান্তদর্শন সমাপ্ত হইল। এই তৃতীর থণ্ডে (১) ব্রহ্মজিজ্ঞাসা, (২) সন্তণ ও নিগুণ ব্রহ্ম, (৩) জীব, (৪) স্পষ্টি ও স্রান্টা, (৫) অবিহ্যা, (৬) জগিন্মিগ্যা ও (৭) শঙ্করবেদান্ত এবং বৌদ্ধমতের তৃলনা, এই সাউটি পরিচ্ছেদ আছে।

এই গ্রন্থ প্রকাশে অত্যধিক বিলম্ব হইয়াছে, সেইজন্ম আমি পাঠক-মণ্ডলীর ক্ষমা ভিকা করিতেছি এবং প্রদঙ্গতঃ নিবেদন করিতেছি যে, এই বিলম্বের জুন্ত লেখক সম্পূর্ণ দায়ী নহেন। লেখক দরিদ্র অধ্যাপক। তাহার পক্ষে নিজবায়ে এইরপ বিপুলায়তন গ্রন্থ প্রকাশ করা সম্ভবপর নহে। কলিকাতা বিশ্ববিভালয় গ্রেষণামূলক এইপ্রকার গ্রন্থমালা প্রকাশের পুণ্যত্রত গ্রহণ করিয়াছেন, আমার ক্যায় নিঃম্ব লেথকগণের গ্রন্থপ্রকাশের তাহাই একমাত্র ভরদা। বঙ্গজননীর বরপুত্র ডাঃ ৺শ্যামাপ্রদাদ মুখোপাধ্যায় মহাশয়ের অকালপ্রয়াণে সমগ্র বাংলার, বিশেষতঃ কলিকাতা বিশ্ববিভালয়ের যে অপূরণীয় ক্ষতি হইয়াছে, সেই ক্ষতির বেদনা বিশ্ববিদ্যালয়কে অত্যন্ত পীড়িত ক্রিয়াছে। দেইজন্ম ও অপরাপুর বিবিধ কারণে কলিকাতা বিশ্ববিভালয়ের মৌলিক গ্রন্থ প্রকাশের পবিত্র ভ্রতেও দাম্য়িক শিথিলতা দেখা দেয়। ইহা দেখিয়া লেখক পুস্তকুপ্রকাশের ভরদা না পাওয়ায় হতাশ হইয়া পুড়েন। এইরপ সঙ্কটময় পরিস্থিতিতে বৈজ্ঞানিকবরেণা ডাঃ ৺জ্ঞানুচ্ত্র ঘোষ মহানুয় কলিকাতা বিশ্ববিতালয়ের উপাধ্যক্ষের গুরুদায়িত বহন করিয়া বিশ্ববিতালয়ে যোগদান করেন; এবং গ্রন্থকারকে বেদান্তদর্শনের তৃতীয় খণ্ড সমাপ্ত করিবার জন্ম অনুরোধ করেন। তাঁহারই প্রেরণায় উদ্বৃদ্ধ ইইয়া তৃতীয় এও সমাপ্ত করিবার জন্ম সচেষ্ট হই। গ্রন্থের লেখা যখন শেষ হইল, তখন স্থা-শরোমণি ডাঃ ৺জ্ঞানচন্দ্র ঘোষ মহাশয় বিশ্ববিভালয়ের উপাধ্যক্ষের কার্যভার শরিত্যাগ করতঃ স্বাধীন ভারতের কেন্দ্রীয় শাসনসংস্থায় অত্যধিক গুরুর<u>পূর্ণ</u> পদে যোগদান করেন। তাঁহার স্তযোগ্য উত্তরাধিকারিরপে বিশ্বীদরেণ্য ম্বাপকপ্রবর ডাঃ শ্রীযুক্ত নির্মলকুমার দিদ্ধান্ত মহাশয় উপাধ্যক্ষপদে বৃত হন। শ্রীযুক্ত দিদ্ধান্ত মহাশয় উপাধাক্ষরপে যোগদান করিয়া অত্যন্ত াহদয়তার সহিত আমার এই গ্রন্থ প্রকাশের সর্বপ্রকার সুব্যবস্থা করিয়া দিয়া আমাকে অপরিশোধ্য ঋণপাশে আবদ্ধ করিয়াছেন। যাঁহার আগ্রহে এই প্রন্থমালা লিখিতে প্রবৃত্ত হই, ভারতগোরর স্বর্গীয় সেই ৺শামাপ্রসাদ

মুখোপাধ্যায়কে এই গ্রন্থ প্রকাশের দিনে ব্যথিতহৃদয়ে পুনঃ পুনঃ স্মরণ করিতেছি। যিনি এই ৩য় খণ্ড প্রকাশের প্রাথমিক ব্যবস্থা করিয়া দিয়াছিলেন, সেই স্থমীবর ৺জ্ঞানচন্দ্র ঘোষ মহাশয়ও আজ ইহলোকে নাই। তাঁহাকেও এই গ্রন্থ দেখাইতে পারিলাম না, এই হুঃথ মৃত্যুপর্যন্ত আমার সঙ্গী হইবে। আমার প্রতি ডাঃ ঘোষ মহাশয়ের অ্যাচিত করুণার কথা পুনঃ স্মরণ করিয়া, তাঁহার পবিত্র স্মৃতির উদ্দেশ্যে আমার অন্তরের অনাবিল শ্রদ্ধা নিবেদন করিতেছি।

যে সকল সহৃদয় পাঠক-পাঠিকা অধীর আগ্রহে এই গ্রন্থের জন্ম এত দীর্ঘকাল অপেক্ষা করিয়াছেন, পত্রাদি লিখিয়া গ্রন্থের সমাপ্তি সম্পর্কে খোঁজখবর লইয়াছেন, তাঁহাদের উদ্দেশ্যে আমার আন্তরিক প্রীতি ও শুভেচ্ছ। জ্ঞাপন করিতেছি।

প্রফ সংশোধনে আমি অপটু। ফলে, গ্রন্থের নানা স্থলে ভুল রহিয়া গেল। সেইজন্ম পাঠকবর্গের নিকট ক্ষ্মা ভিক্ষা করিতেছি।

এই প্রন্থ লিখিতেও আমি বহু গ্রন্থকারের প্রভৃত প্রবন্ধ-নিবন্ধ পাঠ করিয়াছি এবং স্থানবিশেবে সাহায়্যও গ্রহণ করিয়াছি। এইজন্ম তাঁহাদের উদ্দেশ্যে আমার অশেষ শ্রান্ধা নিবেদন করিতেছি। বিশেষভাবে এই গ্রন্থে মঃ মঃ ৺চন্দ্রকান্ত তর্কালকার মহাশ্রের বেদান্ত ফেলোসিপের লেক্চার হইতে, মঃ মঃ ৺ফণিভৃষণ তর্কবাগীশ মহাশ্রের ন্যায়দর্শনের অনুবাদ, টিপ্পনী প্রভৃতি হইতে, মঃ মঃ ডাঃ ৺যোগেন্দ্রনাথ তর্কবেদান্ততীর্থ মহাশ্রের অদৈবতিদিন্ধি ভাষামূতের অনুবাদ, তাৎপর্য প্রভৃতি হইতে প্রভৃত সাহায়্য পাইয়াছি। সেই সক্ল স্থলের পাদ্টীকায় উহা উল্লেখ করিয়াছি। আজ গ্রন্থ প্রকাশের দিনে ঐ সকল বাণীমূতি অধ্যাপকগণের পবিত্র শ্বৃতির উদ্দেশ্যে আমার সম্রাদ্ধ প্রনিতি নিবেদন করিতেছি।

পরিশেষে বক্তব্য এই, প্রিয় পাঠকমণ্ডলী আমার বেদান্তদর্শনের প্রথম ও বিতীয় খণ্ডকে যেরূপ প্রীতিস্নিগ্নদৃষ্টিতে দেখিয়াছেন, এই তৃতীয় খণ্ডকেও সেই দৃষ্টিতে দেখিলে আমি আমার দকল পরিশ্রম দার্থক মনে করিব।

আমার ক্যাস্থানীয়া ছাত্রী অধ্যাপিকা শ্রীমতী ঝর্লা ভট্টাচার্য এম্ এ, আমার এই গ্রন্থের নির্ঘট বা শব্দসূচি প্রস্তুত করিয়া দিয়া আমার প্রভূত্

শ্রামের লাঘব করিয়াছেন, সেইজন্ম আমি তাঁহাকে আন্তরিক শুভাশীর্বাদ জানাইতেছি।

শ্যামবাজার পুরাণ প্রেদের স্বত্তাধিকারী শ্রীযুক্ত কালিদাস মুস্সী মহাশয়, তদ্রীয় কৃতীপুত্র শ্রীমান্ অরুণকুমার মুস্সী ও কর্মচারিব্বন্দ এই গ্রন্থ প্রকাশে সর্বদা আমার সহিত সহযোগিতা করিয়াছেন, আমার অনেক উৎপীড়ন সহ্য করিয়াছেন, সেইজন্ম তাঁহাদিগকে আমার কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করিতেছি এবং তাঁহাদের সর্বাঙ্গীণ কল্যাণ কামনা করিতেছি। ইতি—

রবীন্দ্র-জয়ন্তী-তিথি ২৫শে বৈশাথ, ১৩৬৮ দাল, ৮ই মে, ১৯৬১ খৃষ্টাব্দ।

শ্ৰীসাশুতোষ শান্ত্ৰী

# বেদান্ত-ভত্তুসমীক্ষান্ত্ৰ বিষয়-সূচি

#### প্রথম পরিচেচ্চদ অথাতো ত্রন্ধজিজাসা

১—৯০ পৃষ্ঠা

ব্রহ্মজিজ্ঞাগাই বেদান্তের লক্ষ্য ১ পৃঃ, আত্মা বা ব্রহ্ম শব্দের অর্থ কি ? ১ পৃঃ, আত্মা নিত্য নহে, অনিত্য ১ পৃঃ, অনিত্য আত্মবাদের সমর্থক লোকায়ত মতের সংক্ষিপ্ত পরিচয় ১-৩ পৃঃ, আত্ম-নাস্তিত্বাদ বা নৈরাক্যবাদ ৩-৪ পৃঃ, বৌদ্ধোক্ত নৈরাক্যবাদের সাধক অনুমান ও তাহার খণ্ডন ৪-৭ পৃঃ, নৈরাজ্যবাদ প্রকৃত বৌদ্ধসিদ্ধান্ত নহে ৭-১০ পৃঃ, 'অহং-প্রত্যয়গদ্য' আত্মার নাস্তিত্বই: আত্মার অন্তিত্ব প্রমাণিত করে ১০-১৪ পৃঃ, চার্বাকোক্ত দেহাত্মবাদ বা ভূত্তৈতত্যবাদের পরিচয় ১৫-১৯ পৃঃ, আলোচ্য ভূতচৈতভাবাদের খণ্ডন ১৯-২৬ পৃঃ, চার্বাকমতের আলোচনা ও ঐ মতের খণ্ডন ২৬-৪৬ পৃঃ, চার্বাকোক্ত ইন্দ্রিয়াত্মবাদ ও তাহার খণ্ডন ৪৬-৫১ পৃঃ, প্রাণ-আত্মবাদ ও তাহার থণ্ডন ৫১-৫৬ পৃঃ, মন-আত্মবাদ ৫৬-৫৮ পৃঃ, মন-আত্মবাদের খণ্ডন ৫৮-৬৪ পৃঃ, আত্মচৈতন্য অনিত্য নহে, নিতা, ৬৪ পৃঃ, বৌদ্ধোক্ত ক্ষণিক আত্মবাদের পরিচয় ৬৫ পৃঃ, বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদ ৬৬ পৃঃ, বিজ্ঞানবাদের খণ্ডন ৬৬-৭৬ পৃঃ, স্থায়-বৈশেষিকোক্ত আত্মবাদ ও তাহার খণ্ডন ৭৬-৭৯ পৃঃ, আত্মা নিতাজ্জানস্বরূপ ৮০ পৃঃ, সমবায় খণ্ডন ৮০-৮২ পৃঃ, কুমারিল ও জৈনমতে আত্মা চিজ্জড়স্বভাব ৮২-৮৩ পৃঃ, আত্মসম্পর্কে কুমারিল ও জৈনমতের প্রভেদ ৮৩ পৃঃ, কুমারিল ও জৈনোক্ত আত্মবাদের খণ্ডন ৮৩-৮৪ পৃঃ, আক্মা বিভু, ভূমা, শরীরপরিমাণ বা অণু নহে ৮৪-৮৫ পৃঃ, আত্মা এক, না অনেক ? ৮৫-৯০ পৃষ্ঠা।

## দ্বিতীয় পরিচেচ্ছদ সন্তণ ও নিগুণ ত্রন্ধ

৯১–১৬৩ পৃষ্ঠা

দগুণ ও নিগুণ ব্রহ্ম ৯১ পৃঃ, নিগুণ আত্মবাদের বিরুদ্ধে স্থায়বৈশেষিক, রামানুজ, মাধ্ব, নিম্বার্ক প্রভৃতির বক্তব্য ৯১-৯৭ পৃঃ, রামানুজ প্রভৃতির মতে আত্মার স্বরূপ ৯৩-৯৬ পৃঃ, রামানুজের মতে আত্মার নিগুণিছবোধক শ্রুতির তাৎপর্য ৯৪-৯৫ পৃঃ, কোনরূপ প্রমাণই নির্নিশেষ তত্ত্ব প্রতিপাদন করে না ৯৬-৯৭ পৃঃ, প্রমাণ দবিশেষ বস্তুই প্রতিপাদন করে ৯৭ পৃঃ, নির্বিশেষ আত্মবাদের সমর্থনে অনৈতবাদীর বক্তব্য ৯৭-৯৯, সৎ এবং চিৎ অভিন্ন তর ১৯ পৃঃ, অদৈতবাদীর দৃষ্টিতে অনুভৃতির নিতার, অজড়র এবং স্থপ্রকাশর দাধন ১৯-১০১ পৃঃ, অনুভূতির একর ও আত্মর দমর্থন ১০১ পৃং, রামানুজ কর্তৃক শঙ্করোক্ত নির্বিশেষবাদের খণ্ডন ও প্রত্যক্ষ প্রভৃতি প্রমাণের সবিশেষ বস্তুগ্রাহিত্ব সমর্থন ১০২-১০৪ পৃঃ, নির্বিশেষ ত্রন্মের লক্ষণ-নিরূপণ সম্ভবপর নহে ১০৪-১০৭ পৃঃ, নিগুণ-নির্বিশেষ ত্রন্দোর লক্ষণমূলে পরিচয় অসম্ভব নহে ১০৭-১১৪ পৃঃ, নির্বিশেষ ব্রহ্ম প্রমাণদিদ্ধ ১১৪-১১৮ পৃঃ, রামানুজ প্রভৃতির মতে নির্বিকল্ল ও সবিকল্ল জ্ঞানের স্বরূপ ১১৫ পৃঃ, অদৈতবেদান্তোক্ত অথণ্ডার্থবোধ কাহাকে বলে? ১১৮-১১৯ পৃঃ, আলোচ্য অথগুর্থবাধের বিরুদ্ধে মাধবমুকুন্দের বক্তব্য ১১৯-১২১ পৃঃ, বৈফব্বেদান্তীর আপত্তির বিরুদ্ধে অদৈতবাদীর বক্তব্য ১২২-১২৩ পৃঃ, রামানুজ কর্তৃক অনুভূতির স্বপ্রকাশত্ব, একত্ব, নিত্যত্ব ও অজ্ঞেয়ত্বর্থগুন ১২৪-১০০ পৃঃ, অনুভূতির নিতার খণ্ডন ১২৬-১২৮ পৃঃ, অনুভূতির একর খণ্ডন ১২৮-১৩০ পৃঃ, আত্মা জ্ঞাতা, না জ্ঞানস্বরূপ ? ১৩০ পৃঃ, রামানুজের মতে আত্মা জ্ঞাতা, জ্ঞানস্বরূপ নহে ১৩০-১৩৯ পৃঃ, আত্মার স্বাভাবিক জ্ঞাতৃত্বের সমর্থনে রামানুজ, মাধ্ব, নিম্বার্ক প্রভৃতির বক্তব্য ১৩৯-১৪৭ পৃঃ, অদৈতবেদান্তি-কর্তৃক আত্মার স্বাভাবিক জ্ঞাতৃত্বের খণ্ডন ও জ্ঞানরূপর্যাধন ১৪৭-১৬৩ পৃঃ, আত্মার কর্তৃত্ব স্বাভাবিক নহে, ঔপাধিক ১৪৮-১৫০ পৃঃ, কর্তৃত্বের ভাষ আত্মার জ্ঞাতৃত্বও ভ্রান্তিকল্লিত ১৫০-১৫৭ পৃঃ, বেদ, উপনিষদ্, গীতা প্রভৃতি অধ্যাত্মশান্ত্রের দৃষ্টিতে আত্মার স্বরূপ ১৫৭-১৬০ পৃষ্ঠা।

### ভৃতীয় পরিচেছদ জীব ১৬৪—২৫০ পৃষ্ঠা

জীব কাহাকে বলে ? ১৬৪ পৃঃ, জীব সম্পর্কে অবচ্ছেদবাদ ১৬৫—১৬৬ পৃঃ, প্রতিবিম্ববাদ ১৬৭—১৬৮ পৃঃ, আভাসবাদ ও তাহার সমালোচনা ১৬৮-১৬৯ পৃঃ, প্রতিবিম্ববাদের বিশদ ব্যাখ্যা ১৬৯-১৭০ পৃঃ, প্রতিবিম্ববিভ্রম কাহাকে বলে ? ১৭০ পৃঃ, প্রতিবিম্ববাদে ব্রেক্ষের অন্তর্যামিত্ব সহজেই উপপাদন করা চলে, অবচ্ছেদবাদে তাহা সহজ্যাধ্য হয় না ১৭১-১৭২ পৃঃ, প্রতিবিম্বসম্পর্কে

তত্ত্ববিবেকের মত ১৭২ পৃঃ, প্রকটার্থবিবরণের মত ১৭২ পৃঃ, দর্বজ্ঞাত্মমুনির মত ১৭৩ পৃঃ, অবচ্ছেদবাদের তুলনায় প্রতিবিম্ববাদই সমধিক যুক্তিসহ ১৭৩-১৭৪ পৃঃ, জীব, ঈশর ও শুদ্ধ চৈতন্ম, চৈতন্মের এই ত্রিবিধ বিভাগ ১৭৪-১৭৫ পৃঃ, 'পঞ্চনী'র মতে জীব, কূটস্থ, ঈশর ও ব্রহ্ম, চৈতন্মের এই চারপ্রকার বিভাগ ১৭৫-১৭৭ পৃঃ, আনন্দময় জীব ১৭৮ পৃঃ, মাগুক্য উপনিষদের মতে জীবের তিন প্রকার সোপাধিকরণ, তুরীয় নিরুপাধি শুদ্ধ চৈততা ১৭৮ পৃঃ, সোপাধিজীব আধিদৈবিক ও আধ্যাত্মিক এই দিবিধ ১৭৮ পৃঃ, চিত্রপটের দৃষ্টান্তে জীবের (১) বিশুদ্ধ চৈতন্ম, (২) পরমেশর, (৩) হিরণ্যগর্ভ ও (৪) বিরাট্ এই চতুর্বিধ বিভাগের পরিচয় ১৭৮-১৭৯ পৃঃ, চৈতত্ত্যের বিভাগ (১) বিশ্ব, (২) তৈজদ্ ও (৩) প্রাক্ত এই ত্রিবিধ জীবের পরিচয় ১৭৯-১৮০ পৃঃ, পারমার্থিক জীব, ব্যবহারিক জীব ও প্রাতিভাসিক জীব ১৮০-১৮২ পৃঃ, ঈশর বিদ্ব, জীব প্রতিবিদ্ব ১৮২ পৃঃ, জীব ও ঈশর এই চুইই প্রতিবিদ্ব নহে ১৮০-১৮৪ পৃঃ, প্রতিবিদ্ধ বিদ্ধ হইতে অভিন্ন ও সত্য ১৮৪ পৃঃ, প্রতিবিদ্ধ সতা নহে, মিখ্যা ১৮৫ পৃঃ, প্রতিবিদ্বন্থলে বিদ্বেবই দর্শন হয় এইমত যুক্তিযুক্ত নহে ১৮৫-১৮৬ পৃঃ, আলোচিত প্রতিবিম্ববাদের বিরুদ্ধে অবচ্ছেদবাদীর আপত্তি ও তাহার সমাধান ১৮৭-১৯২ পৃঃ, এক জীববাদ ও অনেক জীববাদ ১৯২-২০১ পৃঃ, জীবের পরিমাণ ২০১ পৃঃ, জীবাত্মা দেহ পরিমাণ হইতে পারে না ২০১-২০৫ পৃঃ, জীব অণু এইমত ও তাহার খণ্ডন ২০৫-২১৩ পৃঃ, জীব অণু নহে, বিভু ২১৪-২১৬ পৃঃ, জীবের কর্তৃর ও ব্যক্তিস্থাতন্ত্রা ২১৬-২২৭ পৃঃ, জীবের কর্তৃত্বে ঈশ্বরের প্রভাব ২২৭-২৩২ জীব ও জীব-সাক্ষীর পরিচয় ২৩৩-২৪২ পৃঃ, সাক্ষী এক, না অনেক? ২৪৩-২৪৪ পৃঃ, জীব, কূটস্থ, ঈশ্বর ও পরব্রহ্ম ইহাদের পরস্পার সম্পর্ক ২৪৪-২৫০ পৃঃ, কূটস্থ ২৪৪ পৃঃ, স্থার ২৪৭ পৃঃ, মহাকাশ স্থানীয় পরত্রন্দোর পরিচয় ২৪৯-.২৫০ পৃষ্ঠা।

> চতুর্থ পরিচ্ছেদ সৃষ্টি ও স্রষ্টা

২৫১—৩৩১ পৃষ্ঠা

বিশের উৎপত্তি সম্পর্কে অনিমিত্তবাদ বা আকস্মিকবাদ ২৫১-২৫২ পৃঃ, সভাববাদ, কালবাদ, যদৃচ্ছাবাদ, নিয়তিবাদ প্রভৃতির পরিচয় ২৫২-২৫৫ পৃঃ,

আলোচ্য আকস্মিকবাদ ও সভাববাদের খণ্ডন ২৫৪-২৫৮ পৃঃ, অভাব-কারণবাদ ও তাহার খণ্ডন ২৫৮-২৫৯ পৃঃ, অভাববাদের খণ্ডনে স্থায়মত ২৫৯ পৃঃ, বেদাত্তমত ২৬০-২৬৪ পৃঃ, কার্য-কারণভাব—আরম্ভবাদ, পরিণামবাদ ও বিবর্তবাদ ২৬৪-২৬৮ পৃঃ, সাংখ্যাক্ত সৎকার্যবাদ ২৬৬-২৬৭ পৃঃ, অসংকার্যবাদী নৈয়ায়িকের বিরুদ্ধে সাংখ্যের বক্তব্য ২৬৭-২৭৫ পৃঃ, অসৎকার্যবাদী তায়-বৈশেষিক কর্তৃক সৎকার্যবাদী সাংখ্যের প্রদর্শিত অনুমানের খণ্ডন ২৭৬-২৭৭ পৃঃ, স্থায়োক্ত সৎপ্রতিপক্ষানুমানের খণ্ডনে সাংখ্যের বক্তব্য ২৭৭-২৮৩ পৃঃ, পরিণামবাদ ও বিবর্তবাদ ২৮৪-২৮৬ পৃঃ, সাংখ্যের প্রকৃতি ও বেদান্তের মায়া ২৮৭-২৮৮ পৃঃ, বিবর্তবাদ ২৮৮ পৃঃ, বিবর্তবাদে ব্রহ্মই জগতের উপাদান ও নিমিত্তকারণ ২৮৯-২৯১ পৃঃ, অদৈতবেদাত্তের মতে কার্য ও কারণের সম্পর্ক ২৯১-৩০০ পৃঃ, স্মন্টিতে ঈশরের স্থান ৩০১-৩০৫ পুঃ, জীবের কর্ম ও অদৃষ্ট সাপেক ঈশ্বর জগতের শ্রন্থী, না কর্ম, অদৃষ্ট নিরপেক ঈশর জগৎকর্তা ? ৩০৫-৩০৮ পৃঃ, বিশৃস্টি লীলাম ঈশরের প্রয়োজন ৩০৮-৩১২ পুঃ, পরমেশরের স্বরূপ ৩১২ পুঃ, পরমেশরের\_স্বরূপ-সম্পর্কে ভাষমত ৩১৩ পৃঃ, ঈশরের শরীর আছে কিনা ? ৩১৪-৩১৬ পৃঃ, ঈশবের শরীর সম্পর্কে অদৈতবেদান্তম্ত ৩১৬-৩১৭ পৃঃ, বৈষ্ণববেদান্ত-দম্প্রদায়ের মত ৩১৭-৩১৯ পৃঃ, বিশ্বস্তি দম্পর্কে পাশ্চাত্য মত ৩১৯-৩২০ পৃঃ, বেদান্তোক্ত স্বস্থি প্রক্রিয়া ৩২১-৩৩১ পৃষ্ঠা।

#### পঞ্চম পরিচেছ্রদ

অবিভা

৩৩২—৪১৫ পৃষ্ঠা

অবিতা ৩৩২ পৃঃ, অবিতার লক্ষণ ৩৩৩ পৃঃ, বাচস্পতির মতে ভাবরূপ অবিতার পরিচয় ৩৩৩ পৃঃ, অবিতালক্ষণোক্ত বিশেষণ প্রয়োগের সার্থকতা ৩৩৪ পৃঃ, ভাবরূপ অনাদি অবিতা বিনাশী হয় কিরূপে ? ৩৩৪-৩৩৫ পৃঃ, ভাবরূপ অনাদি পদার্থ বিনাশী হয় কিনা ? ৩৩৩-৩৩৭ পৃঃ, মধুস্দন সরস্বতীর মতানুসারে ভাবরূপ অবিতার পরিচয় ৩৩৭-৩৩৯ পৃঃ, অনাদি অজ্ঞানের বিবরণ ৩৩৯-৩৪০ পৃঃ, অনাদি অবিতার বিরুদ্ধে মাধ্বের আপত্তি ৩৪১ পৃঃ, মাধ্বের আপত্তির খণ্ডন ও অবিতার অনাদিত্ব সাধন ৩৪১-৩৪২ পৃঃ অবিতার

দাদিবদাধনে দ্বৈতবেদান্তীর অনুমান ৩৪২-৩৪৩ পৃঃ, উক্ত অনুমানে অনুপপন্তি প্রদর্শন ৩৪৩ পৃঃ, অবিভার দাদিয়্লাধক অনুমানে অদৈতবেদান্তিকর্তৃক সৎ-প্রতিপক্ষ হেত্বাভাদ প্রদর্শন ৩৪৩-৩৪৪ পৃঃ, অদ্বৈতবাদীর অবিভার অনাদিত্ব-দাধক অনুমানে দৈতবেদান্তিকর্তৃক হেতুর স্বরূপাদিদ্ধি প্রদর্শন ৩৪৪ পৃঃ, উক্ত স্বরূপাসিদ্ধি হেলাভাসের খণ্ডন ৩৪৪-৩৪৬ প্রঃ, দ্বৈতবাদীর অবিছার দাদিরদাধক অনুমানে অদৈতবেদান্তিকর্তৃক উপাধি উদ্ভাবন ৩৪৬-৩৪৯ পৃঃ, জ্ঞাননিবর্ত্য অজ্ঞানের সমালোচনা ৩৪৯ পৃঃ, দ্বৈতবাদিকর্তৃক অজ্ঞানের জ্ঞান-নিবর্ত্যতার খণ্ডন ৩৪৯-৩৫০ পৃঃ, অবিভাব জ্ঞাননিবর্তাদ ব্যবস্থাপন ৩৫০-৩৫২ পৃঃ, 'সাক্ষাজ্জ্ঞাননিবর্তাত্বম্ অবিভাত্বমিতি লক্ষণান্তরম্' ৩৫২ পৃঃ, অবিভার জ্ঞাননাশ্যতার বিরুদ্ধে মাধ্বের অনুমান ৩৫৩ পৃঃ, মাধ্বের উল্লিখিত অনুমানে উপাধি উদ্ভাবন ৩৫৩-৩৫৫ পৃঃ, মাধ্ব-অনুমানের বিরুদ্ধে অদৈতবাদীর সংপ্রতিপক্ষ হেল্লাভাদ প্রদর্শন ও অবিভার জ্ঞাননিবর্তাত্ব সংস্থাপন ৩৫৫-৩৫৬ পৃঃ, ভ্রমের যাহা উপাদান তাহাই অজ্ঞান, এইরূপ অজ্ঞান-লক্ষণের পরিচয় ৩৫৬-৩৬০ পৃঃ, অবিভাপ্রতীতির সমর্থন ৩৬০-৩৬১ পৃঃ, অবিভাষ রামানুজের "সপ্তধা অনুপপত্তি" ৩৬১-৩৬২ পৃঃ, অবিভায় স্বরূপানুপপত্তি ও তাহার খণ্ডন ৩৬২-৩৬৩ পৃঃ, অবিভায় প্রমাণানুপত্তি ও তাহার খণ্ডন এবং ভাবরূপ অবিচার প্রত্যক্ষ প্রমাণের উপপাদ্ন ৩৬৪-৩৭৪ পৃঃ, অবিভায় অনুমানানুপপত্তি ও তাহার খণ্ডন ৩৭৪ পুঃ, ভাবরূপ অবিছা সম্পর্কে বিবরণের অনুমান ৩৭৫ পৃঃ, বিবরণোক্ত অনুমানের বিশ্লেষণ ও অনুমানোক্ত হেতু সাধ্য পক্ষ প্রভৃতির যুক্তিযুক্ততা ব্যবস্থাপন ৩৭৫-৩৭৭ পৃঃ ( ফুটনোট্ দ্রফব্য ), বিবরণোক্ত ভাবরূপ অবিছা-অনুমানের বিরুদ্ধে রামানুজ প্রভৃতির আপত্তি ৩৭৬-৩৭৭ পৃঃ, অদৈতবেদান্তীর উত্তর ৩৭৮-৩৮০ পৃঃ, ভাবরূপ অবিভার সাধনে চিৎস্থের অনুমান ৩৮০-৩৮২ প্রৃঃ, বেলান্তকল্লতরুর অনুমান ৩৮০-৩৮১ প্রঃ, অদৈতসিদ্ধির অনুমান ৩৮২-৩৮৩ পৃঃ, উল্লিখিত অনুমানসমূহের বিরুদ্ধে রামানুজের নয়টি বিরুদ্ধ অনুমান ৩৮৩-৩৮৬ পৃঃ, বিবরণোক্ত অনুমানের বিরুদ্ধে রামানুজের প্রতানুমান বা বিরুদ্ধ অনুমানগুলির বিশ্লেষণ ৩৮৮-৩৯০ পৃঃ, রামানুজোক্ত বিরুদ্ধ অনুমানে দোষ প্রদর্শন এবং অনুমানানুপপত্তির খণ্ডন ৩৮৮-৩৯২ পৃঃ, বিবরণোক্ত অবিভানুমানের বিরুদ্ধে মাধের অনুপপত্তি ৩৯২-৩৯৩ পৃঃ,

মান্দোক্ত অনুপপত্তির থওন ৩৯৩-৩৯৪ পৃঃ, চিৎস্থ্য, অমলানন্দ, বাচস্পতি প্রভৃতির অনুমানের বিরুদ্ধে মান্দের আপত্তি ও তাহার পরিহার ৩৯৪-৩৯৬ পৃঃ, অবিভায় শ্রুতি ও অর্থাপত্তি প্রমাণ ৩৯৬-৩৯৭ পৃঃ, অনির্বচনীয়-রানুপপত্তি ও তাহার থওন ৩৯৭-৩৯৯ পৃঃ, অনির্বাচ্য অবিভায় প্রমাণ ৩৯৯-৪০১ পৃঃ, আশ্রয়রানুপপত্তি ও তাহার থওন ৪০১-৪০৮ পৃঃ, পরব্রন্ধ কেবল অবিভার আশ্রয় নহে, বিষয়ও বটে ৪০৮-৪০৯ পৃঃ, অবিভার দারা ব্রন্ধের তিরোধান সম্ভবপর কি না ? ৪০৯ পৃঃ, ব্রন্ধের তিরোধানানুপত্তির সমর্থনে রামানুজের বক্তব্য এবং তাহার থওন ৪১০ পৃঃ, স্বপ্রকাশ ব্রন্ধের আবরণ কিরূপে সম্ভবপর হয় ? এইরূপ আপত্তির উত্তরে অবৈত্বাদীর বক্তব্য ৪১০-৪১১ পৃঃ, অবিভানিবর্তকানুপপত্তি ও তাহার থওন ৪১১-৪১৪ পৃঃ, অবিভানিবৃত্যনুপপত্তি ও তাহার থওন ৪১৪-৪১৫ পৃষ্ঠা।

### ষষ্ঠ পরিচেচ্ছদ জগন্মিথ্যা

৪১৭—৪৯৫ পৃষ্ঠা

জগমিথা ৪১৬ পৃঃ, মিথ্যাত্বের প্রথম লক্ষণ ৪১৭ পৃঃ, ২য় লক্ষণ ৪১৭ পৃঃ, ৩য় লক্ষণ ৪১৭ পৃঃ, ৪র্থ লক্ষণ ৪১৮ পৃঃ, ৫ম লক্ষণ ৪১৮ পৃঃ, ৬ৡ লক্ষণ ৪১৯ পৃঃ, ৭ম লক্ষণ ৪১৯ পৃঃ, ৮ম লক্ষণ ৪২০ পৃঃ, ৯ম লক্ষণ ৪২০ পৃঃ, ১০ম লক্ষণ ৪২১ পৃঃ, মিথ্যাত্বের অপর একটি লক্ষণ ৪২২ পৃঃ, পল্মপাদোক্ত মিথ্যাত্বের লক্ষণ ৪২৪ পৃঃ, অদৈতিদিল্ধান্তে মৎ ও অসং শব্দের অর্থ ৪২৬ পৃঃ, সত্ত্ব ও অসরের বাচ্যার্থ সম্পর্কে ব্যাসরাজ রামানুজ প্রভৃতির বক্তব্য ৪২৭ পৃঃ, সত্ত্ব ও অসর পরস্পর বিরহরূপ নহে ৪২৭ পৃঃ, সত্ত্ব ও অসর পরস্পর বিরহরূপ নহে ৪২৭ পৃঃ, সত্ত্ব ও অসর পরস্পর বিরহ ব্যাপকও নহে ৪২৮ পৃঃ, বিবরণকার প্রকাশাত্ম্বতির মতে মিথ্যাত্বের লক্ষণ ৪২৯ পৃঃ, বিবরণের অনুরূপ চিৎস্থ্বের মিথ্যাত্বের লক্ষণ ৪০০ পৃঃ, বেদান্তপরিভাষার মিথ্যাত্বের লক্ষণ ৪০০ পৃঃ, লক্ষণস্থ পদের ব্যাবৃত্তি ৪৩২ পৃঃ, আধারে বস্তুর প্রতীতি সত্য, না মিথ্যা ? ৪৩২ পৃঃ, তৈকালিক নিষেধ বা অত্যন্তাভাব কি সত্য, না অসত্য ? ৪৩৪ পৃঃ, উপাধি বা আশ্রম সত্য না মিথ্যা ? ৪৪২-৪৪৫ পৃঃ, মিথ্যাত্বের বিবরণোক্ত দিতীয়লক্ষণ ৪৪৬-৪৫৭ পৃঃ, আনন্দবোধোক্ত জগন্মিথ্যাত্বের লক্ষণ ৪৫৭-৪৫৯ পৃঃ, জগতের মিথ্যাত্বে প্রমাণ ৪৫৯-৪৬০ পৃঃ, অদৈত্ববাদীর অনুমানের বিরুদ্ধে

মাধ্বের আপত্তি ৪৬০-৪৬১ পৃঃ, মাধ্বোক্ত প্রপঞ্চসতাতার অনুমান ও তাহার খণ্ডন ৪৬২ পৃঃ, মাধেবাক্ত জাগতিক ভেদের সত্যতার অনুমান ৪৬৩-৪৬৫ পৃঃ, বস্তুভেদ সত্য নহে, মিখ্যা ৪৬৫-৪৭০ পৃঃ, অদৈতবেদান্তীর জগতের মিথ্যাত্মান হেত্বাভাস কলুষিত নহে ৪৭০-৪৭৩ পৃঃ, মিথ্যাত্ত-মিথ্যাত্ত-নিরুক্তি ৪৭০ পৃঃ, মিথাা জগতের মিথাাত ধর্মটি সত্য না মিথাা ? ৪৭০-৪৭৪ পৃঃ, জগতের মিথ্যাত্ব সত্য নহে, মিথ্যা ৪৭৪ পৃঃ, মাধ্বোক্ত জগৎসত্যতার অনুমানে অদৈতবেদান্তিকর্তৃক 'উপাধি' উদ্ভাবন ৪৭৫ পৃঃ, মাধ্বকর্তৃক অনুমানে উপাধি শঙ্কার নিরাকরণ ৪৭৬ পৃঃ, মাধ্বের মতে প্রদর্শিত উপাধিমূলে অদৈতোক্ত ব্যভিচারের অনুমান যুক্তিসহ নহে ৪৭৭-৪৭৮ পৃঃ, অদ্বৈতবেদান্তীর দৎপ্রতিপক্ষানুমান ৪৭৮-৪৭৯ পৃঃ, তর্কের স্বরূপ, ৪৭৯-৪৮০ পৃঃ, তর্কের স্বরূপ সম্পর্কে উদয়নাচার্যের বক্তর্য ৪৮০ পৃঃ, শ্রীহর্ষ-কর্তৃক উদয়নোক্ত দিন্ধান্তের খণ্ডন ৪৮১-৪৮২ পৃঃ, শ্রীহর্ষের ব্যাঘাতের ব্যাখ্যায় গঙ্গেশ উপাধ্যায়ের বক্তব্য ৪৮২-৪৮৪ পৃঃ, জগতের সত্যতার সাধক মাধ্ব-অনুমান ৪৮৪ পৃঃ, অদ্বৈতবাদীর সৎপ্রতিপক্ষানুমানের বিরুদ্ধে মাধ্বের বক্তব্য ৪৮৫-৪৮৬ পৃঃ, মাধ্ব-অনুমানে ব্যভিচার শঙ্কা ৪৮৬ পৃঃ, প্রদর্শিত ব্যভিচার শঙ্কার মাধ্বোক্ত সমাধান ৪৮৬-৪৮৭ পৃঃ, মাধ্বের উত্তর ৪৮৮ পৃঃ, মাধ্বের বিরুদ্ধে অদৈতবাদীর বক্তব্য ৪৮৮-৪৮৯ পৃঃ, মাধ্বের প্রত্যুত্তর ৪৮৯-৪৯০ পৃঃ, মাধ্বোক্ত জগৎসত্যতার বিরুদ্ধে জগন্মিথ্যাত্ববাদী অদ্বৈতবেদান্তীর মন্তব্য ৪৯০-৪৯৫ পৃঃ, জগৎ মিথ্যা, জাগতিক বিভেদও মিথ্যা ৪৯৫ পৃষ্ঠা।

#### সপ্তম পরিচ্ছেদ

শঙ্কর বেদান্ত ও বৌদ্ধমতের তুলনা ৪৯৬—৫৯৪ পৃষ্ঠা

অনির্বাচ্য মায়াবাদ বৌদ্ধদর্শন হইতে আছত কিনা ? ৪৯৬ পৃঃ, শঙ্কর দর্শন ও বৌদ্ধদর্শনের প্রতিপান্ত তব্ব ৪৯৭ পৃঃ, বৌদ্ধদর্শনের পটভূমিকা ৪৯৭-৪৯৯ পৃঃ, বাহ্যপদার্থ পরমাণুপুঞ্জমাত্র এই মতের সমর্থন ও তাহার খণ্ডন ৪৯৯-৫০০ পৃঃ, পরমাণুপুঞ্জের খণ্ডনে বিজ্ঞানবাদীর বক্তব্য ৫০০ পৃঃ, কার্য ও কারণের সম্পর্ক ৫৫৯ পৃঃ, অমুমানের মূল বাাপ্তিতে ব্যভিচারের আশঙ্কা ও তাহা দূর করিবার

পদ্ধতি, ৫৫৯-৫৬২ পৃঃ, বৌদ্ধোক্ত ব্যাপ্তির নির্বচন ৫৬২-৫৬০ পৃঃ, বৌদ্ধোক্ত ব্যাপ্তির খণ্ডন ৫৬৩-৫৬৪ পৃঃ, আলোচ্য কার্য-কারণভাবের খণ্ডন ৫৬৪-৫৬৫ পৃঃ, স্বলক্ষণ কাহাকে বলে ? ৫৬৬-৫৭১ পৃঃ, অদ্বৈতই পরমার্থ ৫৭১-৫৭৩ পৃঃ, বৌদ্ধোক্ত স্বলক্ষণের পরিচয় ৫৭৩-৫৭৫ পৃঃ, স্বলক্ষণতত্ত্বের সহিত বৌদ্ধোক্ত কার্য-কারণভাবের সম্পর্ক ৫৭৫-৫৭৭ পৃঃ, কার্য-কারণ সম্পর্ক বুদ্ধির বিকল্পমাত্র, বস্তুতঃ সত্য নহে ৫৭৭-৫৭৯ পৃঃ, বৌদ্ধোক্ত প্রতীত্যসমূৎপাদ বা পটীচ্চসমূপ্পাদের বিবরণ ৫৮০-৫৮৭ পৃঃ, প্রত্যয়োপনিবন্ধ ৫৮১ পৃঃ, হেতৃপনিবন্ধ ৫৮৫ পৃঃ, দাদশাঙ্গ প্রতীত্য সমূৎপাদের বিবরণ ৫৮৭ পৃঃ, কার্য-কারণ সম্পর্কে অদ্বৈত্মত ও বৌদ্ধমতের তুলনা ৫৮৮-৫৯১ পৃঃ, শেষ সমাধান ৫৯১-৫৯৪ পৃষ্ঠা।

# বেদান্ত দৰ্শন—অবৈত্ৰবাদ তৃতীয় খণ্ড বেদান্ত-তত্ত্বদমীক্ষা প্ৰথম প্ৰভিক্ষেদ

# প্রথম পরিচ্ছেদ অথাতো বন্ধজিজাসা

পরমাত্মা বা পরব্রহ্মজিজ্ঞাসাই বেদান্তের চরম ও পরম লক্ষ্য। এই লক্ষ্যে পৌছিতে হইলে নিৰ্মলচেতা পথিককে "মননের" দীর্ঘ বন্ধুর পথ পর্যটন করিয়া, আত্মা বা ব্রহ্ম কির্নুপ, এই জটিল প্রশারই সমাধান করিতে বৃদ্ধজিক্তাসাই হয়। সংস্কৃত-সাহিত্যে দেহ, মনঃ, প্রাণ, বুদ্ধি, বেদাক্তের (individual), ব্ৰহ্ম (The universal Soul) প্ৰভৃতি বিবিধ অর্থে "আজুনু" শব্দের ভূরি প্রয়োগ দেখিতে পাওয়া যায়। "অহং" বা "আমি" এইরূপে দকলেই "আত্মা"কে প্রত্যক্ষ করিয়া থাকেন। এই প্রতাক্ষ কিন্তু দেহ, ইন্দ্রিয় প্রভৃতিকে বাদ দিয়া উৎপন্ন হয় না; এইজন্মই ঐহিকসর্বস্ব চার্বাক দার্শনিকগণ স্বীয় দেহকেই আত্মা বলিয়া করিয়াছেন। ইঁহাদের মতে দেহাবদানের দঙ্গে আত্মারও অবদান হয়। আত্ম নিত্য নহে, অনিত্য। পরলোক, স্বর্গ, নরক, অপবর্গ প্রভৃতির এইমতে কোনই मुना नारे। "यावञ्जीतव अवः जीतवः, अवः कृता प्रवः शितवः" रेशरे जीवतन মূলসূত্র বলিয়া বুঝিয়া, দেহ এবং ইন্দ্রিয়ের চরিতার্থতা সম্পাদনই চার্বাক সম্প্রদায় নিঃশ্রেয়দ বা মোক্ষ বলিয়া মনে করেন। স্থজলা, শস্তশামলা স্থন্দরী ধরিত্রীর বিবিধ স্থুখভোগকে হেলায় ছাড়িয়া, পারত্রিক কল্যাণের ব্যর্থ আশায়, শরীর এবং ইন্দ্রিয়ের ক্লেশকর যোগ, ধ্যান প্রভৃতির অনুশীলনে যতুবান হওয়া নিতান্তই মূর্থতা নহে কি ? শ্রুতিমধুর, আপাতস্থুখকর এই মত, জনচিত্তে সহজেই রেখাপাত করে। এইজন্মই আলোচ্য চার্বাকমত "লোকায়ত" ( লোক-সমাজে আয়ত বা বিস্তৃত) এই নামে খ্যাতিলাভ করিয়াছে। বিশ্বের রঙ্গমঞ্চে কর্মচঞ্চল মানবসমাজকে চার্বাকের ভাবেই অনুপ্রাণিত দেখা যায়; ঐহিকসর্বস্ব

শিশোদরপরায়ণ লোকের সংখ্যাই জগতে অতাধিক। "বরমন্ত কপোতঃ শ্রো ময়ুরাৎ" আজ কপোত জুটিয়াছে, কপোতকেই ভোজন করা যাউক, কাল ময়ুর জটিতে পারে এই আশায়, করায়ত্ত কপোতকে পরিত্যাগ করা, ধ্রুবকে ছাডিয়া অধ্রুবের পিছনে ধাবিত হওয়া বৃদ্ধিমানের কাজ নহে। চার্বাকের এই জীবন-দর্শন চিন্তাজগতে এক চুর্বার আলোড়নের সৃষ্টি করে এবং ক্রমশঃ নানা শাখা প্রশাখায় বিস্তৃতি লাভ করে! কোন কোন চার্বাক দেহকেই আজা বলিয়া দিদ্ধান্ত করিলেও, এই সম্প্রদায়ের মধ্যে যাঁহারা চিন্তাশীল তাঁহারা তুল দেহকে আত্মা বলিয়া গ্রহণ না করিয়া, অপেক্ষাকৃত সূক্ষা ইন্দ্রিয়, মনঃ, প্রাণ, বুদ্ধি প্রভৃতিকে অথবা ইহাদের সমষ্টিকে আজা বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। এইরূপ দর্শনের ভিত্তিহিসাবে ইংহারা বৈদিক উক্তিও উদ্ধৃত করিয়া থাকেন। পণ্ডিত সদানন্দ যোগীন্দ্র তাঁহার 'বেদান্তসার' নামক বেদান্তগ্রন্থে বিভিন্ন চার্বাক মতের পরিচয় লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। প্র পরিচয়গুলে স্থুধী দেখিতে পাইবেন যে, দেহাত্মবাদের তায় ইন্দ্রিয়াত্মবাদ, মন আত্মবাদ, প্রাণ আত্মবাদ, বুদ্ধি আত্মবাদ প্রভৃতি বিভিন্ন আত্মবাদ চার্বাক সম্প্রাদায়ের মধ্যে প্রসারলাভ করিয়াছিল। ইউবোপীয় পণ্ডিত সমাজেও চার্বাকপন্থী দার্শনিকের আবির্ভাব দেখিতে পাওয়া যায়। চার্বাক জড় ভত চতুষ্টয় ( ক্ষিতি অপু তেজঃ মরুৎ ) ব্যতীত চৈতন্তের মৌলিক সতা স্বীকার করেন নাই; মৌলিক ভূত চতুষ্টয়ের বিচিত্র সংযোগ এবং সন্ধানের ফলে মদের উপাদান গুড় ও অন্নরস প্রভৃতিতে মদশক্তির আবির্ভাবের ভাষ, ভূতসমষ্টিতে চৈতন্ত আবির্ভ ত হয়—'কিথাদিভ্যো মদশক্তিবৎ চৈতশ্যমুপজায়তে' এই বলিয়া, 'ভূত চৈতশ্যবাদ' গ্রহণ করিয়াছেন। টিণ্ডল্-হাক্সলী (Tyndal Huxley) প্রমুখ কোন কোন পাশ্চাত্ত্য দার্শনিকও জড

১। (ক) অন্তশ্চার্বাকঃ স বা এবঃ পুরুষোহন্নরসময়ঃ ( তৈন্তিরীয় উপঃ, ২য় বল্লী ১ম অনুবাক ১ম মন্ত্র) ইতি শ্রুতেঃ গৌরোহহমিত্যাগুনুভবাচ্চ দেহ আল্লেতি বদতি।

<sup>(</sup>খ) অন্যস্ত চার্বাকঃ "অন্যোহন্তর আলা মনোময়ঃ (তৈঃ উপঃ, ২য় বল্লী, ৩য় অনুবাক) ইত্যাদিশ্রতের্মনিসি স্থপ্তে ঘাণাদেরভাবাৎ অহং সংকল্পবান্, অহং বিকল্পবানিত্যান্তর্মতবাচ্চ মন আল্লেতি বদতিন

<sup>(</sup>গ) অপরশ্চার্বাকঃ "তে ২প্রাণাঃ প্রজাপতিং পিতরমুপেত্য উচুঃ (ছান্দোগ্য ৫ম অঃ ১ম র্যন্ত ৭ম মন্ত্র ) ইত্যাদিশ্রতঃ ইন্দ্রিয়াণামভাবে শরীরচালনাভাবাৎ কাণোহহং বিধ্রোহ- হমিত্যাগন্থভবাচ্চ ইন্দ্রিয়াণি আত্মেতি বদতি।

হইতে চৈতন্তের উৎপত্তি ব্যাখ্যা করিয়া, জড়ই বিশের চরম ও পরমতর এইরপ অভিমত সমর্থন করিয়া, জড়বাদী আখ্যা লাভ করিয়াছেন। পাশ্চাত্ত্য মনস্তাত্বিকর্গণ (Western Psychologists) মন আত্মবাদ সমর্থন করিয়াছেন; মনের অতিরিক্ত আত্মা স্বীকার করেন নাই। মনকেই তাঁহারা আত্মার স্থানে বসাইয়া, জ্ঞান, ইচ্ছা, চিন্তা, চেক্টা প্রভৃতি, বিভিন্ন মনোভাবের সূক্ষ্মাতিসূক্ষ্ম বিশ্লেষণ প্রদর্শন করিয়াছেন। ভারতীয় দার্শনিকগণের মতে মন জড়। মনোব্যাপার স্বতঃ উৎসারিত হয় না। মনোব্যরকেও চালনা করিতে হয়। চিদানন্দঘন আত্মাই জড় দেহ, ইন্দ্রিয় ও মনের চালক এবং ভাসক। আত্মা কর্তৃক সঞ্চালিত না হইলে, জড় মন স্বেচ্ছায় কিছুই করিতে পারে না। আত্মতেতনার অভাবে দেহযত্ত্র যেমন বিকল, বিবশ হইয়া থাকে, আত্মপ্রেরণার অভাবে মনোযত্রও সেইরপ অচল ও নিক্রিয় হইয়া পড়ে। চিন্ময় স্বপ্রকাশ আত্মা মনের গুহায় বিরাজ করিয়া মনকে সতত জাগরক এবং কর্মচঞ্চল রাখে। আত্মার প্রেরণা ব্যতীত জড় মন-আত্মবাদও যে দেহাত্মবাদের ভায়ই অচল, তাহা আমরা আলোচ্য চার্বাক্ষতের খণ্ডন প্রসঙ্গে বিচার করিয়া দেখাইব।

প্রদক্তঃ ইহাও এখানে উল্লেখ করা আবশ্যক যে, ভারতীয় দর্শন-চিন্তার ইতিহাদে আর এক শ্রেণীর দার্শনিকের পরিচয় পাওয়া যায়, যাঁহারা আত্মরাদকেই আদে মানিতে প্রস্তুত নহেন। শাখত আত্মরাদের বা পরিবর্তে মহাযানিক বৌদ্ধপণ্ডিতগণের মধ্যে কেহ কেহ চিরচঞ্চল নৈরাত্ম্যাদ বিজ্ঞানপ্রবাহকে, কেহ বা শূহ্যবাদ বা নৈরাত্ম্যবাদকেই সমর্থন করিয়া থাকেন। আত্মা বলিয়া কিছুই নাই, এইরূপ মতই নৈরাত্ম্যবাদ নামে প্রাদিন্ধি লাভ করিয়াছে। শূহ্যবাদী বৌদ্ধসম্প্রদায় এই মতের পরিপোষক। লক্ষাবতারসূত্র প্রভৃতি প্রাচীন বৌদ্ধতান্ত্বে আলোচ্য নৈরাত্ম্যবাদের উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়। মহামনীষী বৌদ্ধতার্কিক নাগার্জুন তাঁহার মাধ্যমিক কারিকায় নানাপ্রকার যুক্তিজালের অবতারণা করিয়া, এই মত সমর্থন করিয়াছেন। নব্যহ্যায়গুরু মথুরানাথ তর্কবাগীশ উদয়নকৃত আত্মতত্ববিবেকের টীকায় নৈরাত্ম্য-বাদের বিবরণপ্রসর্প্রে শৃহ্যবাদী বৌদ্ধের সিদ্ধান্তে নৈরাত্ম্যদর্শনই যে মুক্তির কারণ

১। নাগাজুনের মাধ্যমিক কারিকার <u>আত্মপরীক্ষাপ্রকরণ দ্র</u>ষ্টব্য। প্রসিদ্ধ নৌদ্ধপণ্ডিত ধর্মকীতি প্রমাণবাতিক গ্রন্থ বৌদ্ধসিদ্ধান্তে নৈরাল্যদৃষ্টিকেই সম্যাগ্রন্থ্য করিয়াছেন। ধর্মকীতির প্রমাণবাতিক ১ম পরিঃ ২৭৩ কাঃ দ্রষ্টব্য।

তাহা স্পান্টতঃ উল্লেখ করিয়াছেন। ইহা হইতে এইমত যে একসময়ে নাগার্জুন প্রভৃতির মনীধার আলোকে আলোকিত হইয়া বিশেষ প্রসার লাভ করিয়াছিল, তাহা সহজেই অনুধাবন করা যায়।

নৈরাত্মাবাদী বৌদ্ধতার্কিকগণ তাঁহাদের প্রতিপাগু আত্মার নাস্তিত্ব সাধন করিবার উদ্দেশ্যে নিম্নোক্ত অনুমানের প্রয়োগ করিয়া থাকেন। 🕻 "আত্মা নাই যেহেতু আত্মার জন্ম নাই, যাহা জন্মে না, তাহা নাই, যেমন শশকের বৌদ্ধোক ( খরগোদের ) শুঙ্গ"—নাস্তি আত্মা অজাতকাৎ শশ্বিষাণবৎ। নৈরাজ্যবাদের ভারবার্তিক, ৩য় অঃ ১ম আঃ ১সূঃ; এই অনুমানে আত্মার সাধক অনুমান নান্তিৰ সাধ্য বা প্ৰতিপাছ, অজাতৰ বা জন্মরাহিত্য হেতু এবং তাহার থণ্ডন শশ-শৃঙ্গ দৃফাতরূপে প্রদর্শিত হইয়াছে। > আজার নিত্যতাবাদী আস্তিক দার্শনিকর্গণ শাশত বিভু আত্মার উৎপত্তি বা জন্ম স্বীকার করেন না। শশ-শৃঙ্গেরও উৎপত্তি নাই। শশ-শৃঙ্গ অলীক ইহা স্থামাত্রেই অবগত আছেন। স্থুতবাং যাহা কন্মিন্ কালেও জন্মেনা, তাহা একেবারেই নাই; উহা অনীক। অজ আত্মাও ফলে অলীকই হইয়া দাঁড়াইবে। ইহাই শশ-শৃঙ্গের দৃষ্টান্ত উপত্যাদ করিয়া শূভাবাদী বৌদ্ধ প্রদর্শিত অনুমানের সাহায্যে উপপাদন করিতে চেন্টা করিয়াছেন। উল্লিখিত অনুমানের প্রতিপাগ্য আত্মার নাস্তির খণ্ডন করিতে গিয়া,(উদ্যোতকর তাঁহার ভায়বাতিকে বলিয়াছেন যে, শৃভাবাদীর অনুমানে "আত্মা নাই" ইহাই হইল প্রতিজ্ঞা। এইরূপ প্রতিজ্ঞাই আত্মা যে শশশুঙ্গের ন্যায় একেবারে অলীক নহে, তাহা বুঝাইয়া দেয়। আত্মা একেবারেই অলীক হইলে "আত্মা নাই" এইরূপ প্রতিজ্ঞাই উপপাদন করা চলেনা। কেননা, যে-বস্তু কোন দেশে কোন কালেই নাই, বা থাকে না, যাহা অলীক, তাহার অভাব-বোধেরও উদয় হয়না। অভাব-বোধে যেই বস্তুর অভাববুদ্ধি হয়, সেই বস্তুর ( অভাবের প্রতিযোগীর ) জ্ঞানও যে অন্যতম কারণ হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি? পুস্তক না চিনিলে পুস্তকের অভাব বুঝা যায় কি? > এই অবস্থায় আত্মা একেবারেই অলীক হইলে, "আত্মা নাই" এইরূপ আত্মার অভাব-বোধের উদয় হইবে

১। বৌদ্ধৈ নৈরান্মজ্ঞানস্থৈব মোক্ষহেতুছোপগমাৎ।
তত্বজন্—নৈরান্মদৃষ্টিং মোক্ষ্ম হেতুং কেচন মন্বতে।
আত্মতত্বধিয়ন্ত্বতো ভাষবেদান্মদারিণঃ॥
আত্মতত্বধিয়ন্ত্বতো ভাষবেদান্মদারিণঃ।

কিরূপে ? "আত্মা নাই" এইরূপ প্রতিজ্ঞা দারাই আত্মা বলিয়া যে একটি তত্ত্ব আছে, তাহা স্বীকার করিয়া লইতে হয়। আত্মাকে শশ-শঙ্গের তায় অলীক বলা চলে না। (ইহার উত্তরে শৃত্যবাদী বলেন যে, শশ-শৃঙ্গ যে অলীক, ইহা मकलाই (প্রতিবাদীও) স্বীকার করেন। শশ-শৃঙ্গ বস্তুতঃ অলীক হইলেও, "শশকের শৃঙ্গ নাই" এইরূপ শশকের শৃঙ্গের অভাব-বোধের উদয় হইতে তো কোন বাধা দেখা যায় না। শশ-শৃঙ্গ কোন দেশে কোন কালেই নাই বা থাকেনা। কোথায়ও শশ-শৃঙ্গের সতা বা অস্তিত্ব স্বীকার করিয়া লইয়া, 'শশ-শৃঙ্গং নাস্তি' এইরূপ উক্তিদারা কোন নির্দিষ্ট দেশে বা কালে যে শশ-শৃঙ্গের অভাব বুঝাইয়া থাকে, তাহা নহে। এই অভাব আত্যন্তিক এবং সর্বকালীন। অলীক শশ-শৃঙ্গের এইরূপ অভাব-বোধ সম্ভবপর হইলে, "আত্মা নাই" এইরূপ প্রতিজ্ঞা দারা অলীক আন্মার আত্যন্তিক অভাব-বোধের উদয় হইতেই বা বাধা কি 🥍 শূন্যবাদীর এইরূপ কথার উত্তরে উদ্যোতকর বলেন যে, নৈরাত্ম্যবাদী তাঁহার অনুমানে আত্মার নাস্তিত্ব সাধনে শশ-শৃঙ্গকে যে দৃষ্টান্ত হিদাবে উপন্যাদ করিয়াছেন, তাহা এক্ষেত্রে অদঙ্গত হইয়াছে। কেননা, "শশশৃঙ্গং নাস্তি" এই কথার দ্বারা গো প্রভৃতি প্রাণীর স্থায় খরগোদের শৃঙ্গ নাই, ( খরগোদে শৃঙ্গবতার অভাব ) ইহাই বুঝা যায়। শশ-শৃঙ্গ নামে কোন ৰস্ত নাই, এইরূপ বুঝায় না। শশ-শৃঙ্গ অত্যন্ত অসৎ এবং অলীক ইহা কে না জানে ? শশ-শৃঙ্গরূপ অলীক দ্রব্যের নিষেধ হয় না, হইতে পারেনা। গরু, মহিষ প্রভৃতি প্রাণীর যেমন শৃঙ্গ আছে, খরগোসের সেইরূপ শৃঙ্গ নাই, ইহাই শুধু "শশ-শৃঙ্গং নাস্তি" এইরূপ উক্তির তাৎপর্য বলিয়া জানিবে। শূন্তবাদীর মতানুসারে আত্মা অত্যন্ত অসৎ বা অলীক হইলে, অলীক আত্মার অভাব-বোধ কোনরূপেই সম্ভবপর হয় না, নিষেধেরও সেক্ষেত্রে কোন অর্থ থাকেনা। এইজন্মই অভাব-বিশেষজ্ঞ নৈয়ায়িকগণ অলীকবস্তুর ( অলীক-প্রতিযোগিক ) অভাব স্বীকার করেন না। স্থায়ের দৃষ্টিতে "আত্মা নাই" কথার দারা ক্ষেত্র বিশেষে আত্মার সাময়িক অভাবই সূচিত হইয়া থাকে। সর্বদেশে সর্বকালে আত্মার নাস্তিত্ব বুঝায় না। ফলে, শৃহ্যবাদীর প্রতিজ্ঞাও সিদ্ধ হয় না। বস্তুতঃ আত্মা বলিয়া কোন তত্ত্ব না থাকিলে, আত্মা আকাশকুসুমের ন্যায় একেবারেই অলীক হইলে, এরূপ অলীক আত্মাকে আশ্রয় করিয়া "নাস্তিত্বের" অনুমান করাই চলে না। কারণ, সর্বপ্রকার অনুমানেই সাধ্যের আধার, আশ্রয় বা পক্ষ প্রসিদ্ধ হওয়া প্রয়োজন। অনুমানের সাধ্যের আধার বা পক্ষ অসিদ্ধ

হইলে, অনুমান যে দেক্ষেত্রে "আত্রায়াসিদ্ধি" নামক হেরাভাস-দোষ-চুফ্ট হইবে, ইহা নিঃসন্দেহ। 🗸 আকাশকুস্তম অলীক বস্তু। ঐ অলীক আকাশকুস্তমকে আশ্রায় বা পক্ষ করিয়া "আকাশকুস্তুমং স্থুরভি" আকাশকুস্তুমে গন্ধ আছে, এইরূপ অনুমান যেমন "আশ্রয়াসিদ্ধি" নামক হেম্বাভাস কলুষিত, অলীক আত্মাকে আশ্রম করিয়া শৃন্মবাদী বৌদ্ধের প্রদর্শিত "আত্মা নাস্তি" এইরূপে আত্মার নাস্তির অনুমানও দেইরপ 'আশ্রায়াসিদ্ধি' বা পক্ষাসিদ্ধি নামক হেল্লভাস-কলুষিত হইতে বাধ্য। > তারপর, আলোচ্য অনুমানে অজাতর বা জন্মরাহিত্যকে যে আক্সার নাস্তিহুদাধনে হেতুরূপে উপতাদ করা হইয়াছে, দেখানে প্রদা এই যে, "আত্মার জন্ম নাই" এই কথাদারা ধৌদ্ধ কি বুঝিতেছেন ? অভিনৰ দৈহের সহিত আত্মার প্রাথমিক সম্বন্ধকেই আত্মার জন্ম বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়া থাকে। দেহ প্রভৃতির ত্যায় আত্মার মুখ্য জন্ম ন। থাকিলেও, শরীর-সম্পর্ক-নিবন্ধন গোণজন্ম যে আছে, ্তাহ। স্ত্রুধী দার্শনিক অস্বীকার করিতে পারেন না। যদি "জন্মরাহিত্য" কথার দারা আলোচ্য ক্ষেত্রে শৃশুবাদী আজার "মুখ্য জন্ম নাই", ইহাই বুঝাইতে চাহেন, তবে দেক্ষেত্রেও ঐরপ হেতুদারা "আলা নান্তি" আলা অলীক, ইহা কিছুতেই বুঝা যায় না। যে পদার্থ জন্মে না, তাহাই নাই, এইরূপ দিদ্ধান্ত কোন স্থিরমন্তিক ব্যক্তিই গ্রহণ করিতে পারেন না। পদার্থ চুইপ্রকার নিত্য এবং অনিত্য। নিত্য পদার্থ কদাচ জন্মে না। অনিত্য বিশ্বপ্রপঞ্চ লীলাম্যী ধরিত্রীর বুকে জন্মলাভ করে। এই অবস্থায় "আত্মার জন্ম নাই" এই কথার দ্বারা আত্মা যে জনন-মরণশীল দেহ প্রভৃতির ন্যায় অনিত্য ভাববস্তা নহে, ইহাই সূচিত হইয়া থাকে। আত্মার নাস্তির প্রমাণিত হয় না। অজাতত্ব বা জন্মরাহিত্য কোন পদার্থেরই নাস্তিত্বের সাধক হয় না। ফলে, আত্মার নাস্তিবসাধনে বৌদ্ধোক্ত "জন্মরাহিত্য" হেতু, প্রকৃত হেতু নহে ; ইহা হেত্বাভাস।

জীবিত ব্যক্তিমাত্রেরই শরীর নিরাত্মক বা আত্ম-বিহীন; যেহেতু জীবিত ব্যক্তির শরীরের সত্তা আছে। যাহা সৎ তাহাই বৌদ্ধসিদ্ধান্তে ক্ষণস্থায়ীও বটে, নিরাত্মকও বটে। বস্তমাত্রই এই দৃষ্টিতে নিরাত্মক, জীবিত ব্যক্তির শরীরও স্থতরাং নিরাত্মকই হইবে; জীবিতব্যক্তির শরীরে আত্মা বলিয়া কিছুই নাই। ও এইরূপ অনুমান-প্রযোগের সাহায্যে যে সকল বৌদ্ধাচার্য "নৈরাত্মবাদ" ( আত্মা

<sup>়</sup> ১। অপরে তু জীবচ্ছরীরং নিরাত্মকত্বেন পক্ষয়িত্বা সন্থাদিত্যেবমাদিকং হেতুং ব্রুবতে। —ন্যায়বাতিক, ৩ অঃ, ১ আঃ ১ স্ত্র

নাস্তি এইরূপ ) সিদ্ধান্ত সমর্থন করিতে চাহেন, তাঁহাদের মত খণ্ডন করিতে গিয়া উদ্যোতকর তাঁহার স্থায়বার্তিকে বলিয়াছেন যে, জীবিতবাক্তির শরীরে আত্মানাই, এই কথা দ্বারা আত্মার নাস্তিত্ব প্রমাণ করা চলে না; গৃহে ঘট নাই বলিলে যেমন গৃহ ছাড়া অন্য কোথায়ও ঘটের অস্তিত্ব বুঝা যায়, সেইরূপ "শরীরে" আত্মা নাই" ইহা দ্বারা শরীর ব্যতীত অন্য কোথায়ও আত্মার অস্তিত্বই প্রতীতিগোচর হইয়া থাকে। কোন স্থানে আত্মা না থাকিলে, অর্থাৎ কোন পদার্থ আত্মযুক্ত (সাত্মক) না লইলে, কোন বস্তুকে "নিরাত্মক" বলাও চলে না। নির্থক শব্দের প্রয়োগ দেখা যায় না। আত্মা বলিয়া কোন পদার্থ না থাকিলে, "আত্মন্" শব্দের যে ভূরি প্রয়োগ দেখিতে পাওরা যায়, তাহা সকলই অর্থহীন হইয়া পড়ে। এই অবস্থায় আত্মন্ শব্দের কোনই অর্থ বা প্রতিপান্ত নাই, ইহা কোন স্পধীই স্বীকার করিতে পারেন না।

প্রকৃত রহস্ত এই যে, কোন কোন বৌদ্ধপণ্ডিত বৌদ্ধসিদ্ধান্তে "আজ্ঞানাই" এইরূপ "নৈরাজ্যবাদ" প্রচারের চেফা করিলেও, উহাকে যথার্থ বৌদ্ধ নিরান্ত্রাদ সিদ্ধান্ত বলিয়া নির্বিবাদে গ্রহণ করা যায় না। অভিনিবেশ প্রকৃত নৌদ্ধ সহকারে বৌদ্ধদর্শন আলোচনা করিলে দেখা যায় যে, বৌদ্ধশান্ত্রে রূপ, বিজ্ঞান, বেদনা, সংজ্ঞা ও সংস্কার, এই পাঁচটিকে "স্কন্ধ" নামে অভিহিত করিয়া, এই রূপাদি পঞ্চ স্কন্ধকেই আত্মা বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে। সংসারী জীবের বিবিধ ছুঃখই বৌদ্ধসিদ্ধান্তে "স্কন্ধ" আখ্যা লাভ করিয়াছে। ইন্দ্রিয়গ্রাছ রূপর্ব প্রভৃতি বিষয় এবং চন্দুরাদি ইন্দ্রিয়বর্গের নাম (কু) "রূপ স্কন্ধ"; (খু) "বিজ্ঞান স্কন্ধ" প্রধানতঃ ছুই প্রকার, আলয়বিজ্ঞান এবং প্রবৃত্তিবিজ্ঞান, "অহম্" এইপ্রকার বিজ্ঞানপ্রবাহকে আলয়বিজ্ঞান বলা হইয়া থাকে। নীলরূপ প্রভৃতির ভাসক বিজ্ঞানপ্রবাহের নাম প্রবৃত্তিবিজ্ঞান'।

<sup>।</sup> ছংখং সংসারিণঃ স্কনান্তে চ পঞ্চ প্রকীতিতাঃ।
 বিজ্ঞানং বেদনা সংজ্ঞা সংস্কারো রূপমেব চ।
 মাধবাচার্য-কর্তৃক সর্বদর্শন সংগ্রহে উদ্ধৃত
 বৌদ্ধ-কারিকা।

<sup>্</sup>ব। তত্র আলয়বিজ্ঞানং নাম অহমাস্পদং বিজ্ঞানং নীলাদ্যালেখি চ প্রবৃত্তিবিজ্ঞানম্।
যথোক্তম্ঃ—

তৎস্থাদালয়বিজ্ঞানং যদ্ভবেদহমাস্পদম্।
তৎ স্থাৎ প্রবৃত্তিবিজ্ঞানং যদ্মীলাদিকমূলিথে দিতি।
সর্বদর্শন সংগ্রহ—বৌদ্ধদর্শন।

এই উভয়প্রকার বিজ্ঞানপ্রবাহই "বিজ্ঞানদ্ধর্ম" বলিয়া পরিচিত। আলোচা রূপদ্দদ্ম এবং বিজ্ঞানস্বন্দের সন্দদ্মবশতঃ যে স্থগভূঃখাদি বেদনা প্রবাহের স্পষ্টি হয়. তাহাকে বলে (গু) "বেদনাম্বন্ধ"। গৌঃ এই প্রকার সংজ্ঞাশব্দযুক্ত বিজ্ঞানপ্রবাহের নাম (ঘু) "সংজ্ঞান্দন্ধ" এবং পূর্বোক্ত "বেদনান্দন্ধ"-জন্ম রাগ, দেষ, মদ, মান, অভিমান, ধর্ম, অধর্ম প্রভৃতির নাম (ঙ) "সংস্কার স্কর" । এই স্কুন্ধ পঞ্চকই আত্মা। আলোচ্য পঞ্জন্ধের সমুদায়-ব্যতীত আত্মা বলিয়া কোন ভিন্ন তত্ত্ব নাই। আত্ম-সম্পর্কে ইহাই প্রাচীন মহাধানিক বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের সিদ্ধান্ত। মহাকবি মাঘ তাঁহার শিশুপালবর্ধ নামক মহাকাব্যে বৌদ্ধোক্ত এই পঞ্চক্ষরবাদের উল্লেখ করিয়াছেন। ইহা হইতে "দ্ধন্ধবাদ" যে বিশেষ প্রদার লাভ করিয়াছিল, তাহ। বুঝা যায়। এই "দন্ধবাদে" রূপ, বেদনা, বিজ্ঞান প্রভৃতিকেই যে ঠিক "আত্মা" বলা হইয়াছে, তাহা নহে। হে ভদন্ত, আমি রূপ নহি, আমি বেদনা নহি, আমি সংজ্ঞা নহি, সংস্কার বা বিজ্ঞানও নহি:<sup>৩</sup> গ্রায়বার্তিকে উদ্যোতকর কর্তৃক উদ্ধৃত একরপ বৌদ্ধ উক্তি হইতে বৌদ্ধদিদ্ধান্তেও আত্মা যে রূপ, বেদনা প্রভৃতি পঞ্চমন্ত্রের অতীত—কোন দুর্জ্ঞেয় তত্ত্ব, ইহাই স্পষ্টতঃ বুঝা যায়। "আত্মা নাই" ইহা বুঝা যায় না। আত্মা নাই, আলোচ্য বৌদ্ধ উক্তির ইহাই মর্গ হইলে, সোজাস্থাজি আত্মা নাই, তুমি নাই,

<sup>্</sup>র। তত্র রূপ্যন্তে এতির্বিনয়া ইতি রূপ্যন্ত ইতি চ ব্যুৎপত্ত্যা দনিনয়াণি ইন্দ্রিয়াণি রূপস্বন্ধঃ। আলয়নিজ্ঞান-প্রবৃত্তিনিজ্ঞানপ্রবাহো নিজ্ঞানস্বন্ধঃ। প্রাপ্তক্তস্কন্ধন্বয়নদন্ধজন্তঃ স্থাদিপ্রত্যয়প্রবাহো বেদনাস্কন্ধঃ। গৌরিত্যাদি শন্দোলেথি দনিজ্ঞানপ্রবাহং সংজ্ঞাস্কন্ধঃ। বেদনাস্কন্ধনিবন্ধনা রাগদেশাদ্যঃ ক্রেশা উপক্রেশাশ্চ মদমানাদ্যঃ ধর্মাধর্মো চ সংস্থারস্কন্ধঃ।

সর্বদর্শন সংগ্রহ—বৌদ্ধদর্শন।

 <sup>।</sup> দর্বকার্যশরীরেয়ু মুক্তাদ য়য়পঞ্চম্।
 নোগতানামিবালাহন্ডো নাক্তি মল্লো মহীভৃতাম্॥

শিশুপালবধ—২।২৮,

৩। নাস্ত্যাত্মতি চৈবং ব্রুবাণঃ সিদ্ধান্তং বাধতে। কথমিতি ? রূপং ভদন্ত নাহম্, বেদনা সংজ্ঞা সংস্থারো বিজ্ঞানং ভদন্ত নাহম্, এবমেতদ্ভিক্ষো রূপং ন ত্বং বেদনা সংস্থারো বিজ্ঞানং বা ন ত্বমিতি! (আত্মা সম্পর্কে ভিক্ষু ভদন্তের প্রশ্নের উত্তরে ভগবান্ বৃদ্ধ যাহা বিল্যাছিলেন তাহাই উদ্যোতকর স্থায়বাতিকে উদ্ধৃত করিয়াছেন।)

<sup>—্</sup>সায়বাতিক অ১।১স্থঃ ;

আমি নাই, এইভাবেই আত্মার নাস্তিত্ব ব্যাখ্যা করা স্বাভাবিক হইত। আমি রূপ নহি, বেদনা, বিজ্ঞান, সংজ্ঞা বা সংস্কার নহি, এইরূপে আত্মার বিশেষ ভাবের নিষেধ দেরূপ ক্ষেত্রে সম্পূর্ণ ই অর্থহীন হইয়া দাঁড়াইত। রূপাদি পঞ্চস্কন্ধের কোন একটি স্কন্ধই আত্মা নহে। আলোচ্য পঞ্চসন্ধের সমষ্টিই আত্মা। ইহাই "আমি রূপ নহি" "বেদনা নহি" এই সকল নিষেধ উক্তির মর্ম হইলে, বৌদ্ধ-সিদ্ধান্তেও আত্মার অস্তিত্বই নামান্তরে মানিয়া লওয়া হয় না কি ? যে-সকল বৌদ্ধ তার্কিক আত্মার অস্তিত্ব স্বীকার করেন না; নৈরাত্মাবাদই বৌদ্ধের সিদ্ধান্ত বলিয়া প্রচার করিয়া থাকেন, তাঁহারা প্রকৃত বৌদ্ধসিদ্ধান্তের অপলাপই করিয়া থাকেন। "নাস্তি আত্মেতি চৈবং ক্রবাণঃ সিদ্ধান্তং বাধতে।" বুদ্ধদেব "আজা নাই" এমন কথা তাঁহার দর্শনে কোথায়ও স্পান্টতঃ বলেন নাই। পক্ষান্তরে "সর্বাভিসময়সূত্র" নামক সংস্কৃত বৌদ্ধগ্রন্থে আত্মার নান্তিরবাদীকে মিথ্যাজ্ঞানী বলিয়াই অভিহিত করিয়াছেন—যশ্চাত্মা নাস্তীতি ব্ৰতে স মিথ্যাদৃষ্টিকো ভবতীতি সূত্ৰম্। পালিভাষায় লিখিত পোট্ঠপাদসূত্ত নামক প্রাচীন বৌদ্ধগ্রন্থে দেখা যায় যে, আত্মার স্বরূপ সম্পর্কে ভিন্কু পোট্ঠপাদের প্রশ্নের উত্তরে আত্মার স্বরূপ অতি দুর্জ্ঞে য় বলিয়াই বুদ্ধদেব আত্ম-সম্পর্কে কোন প্রশ্নেরই কোনরূপ উত্তর প্রদান করেন নাই। 'আত্মা আছে' ইহাও বলেন নাই, 'আত্মা নাই' ইহাও বলেন নাই। বুদ্ধদেব মৌনাবলম্বন করিয়াছেন। ইহা হইতে বুদ্ধদেবের মতে আত্মা নাই, নৈরাত্ম্যবাদই তাঁহার অভিপ্রেত, এইরূপ বুঝিবার কোন সঙ্গত কারণ নাই। বুরূদেবের মতে আত্মা না থাকিলে, তিনি জিজ্ঞাস্থ পোট্ঠপাদকে "আত্মা তোমার পক্ষে চুজ্ঞের্য" এইরূপ উত্তর দিবেন কেন ? আত্মা বলিয়া কিছু নাই, এইরূপই সোজাস্থুজি বলিতে পারিতেন। আত্মার প্রশ্নে মৌনাবলম্বনের অর্থই এই যে, আত্মা অবাঙ্-মনসগোচর অতি গহনতত্ত। 'বোধি'র সাহায্যেই কেবল আত্মাকে জানিতে পারা যায়; ভাষায় আত্মার স্বরূপ প্রকাশ করা চলে না; আত্মতত্ত্ব ব্যাখ্যা করিয়া অপরকে বুঝানও যায় না। পালিভাষায় লিখিত কোন কোন বৌদ্ধ গ্রন্থে ইহাও দেখা যায় যে, "আত্মা আছে" বলিলেও ভগবান্ বুদ্ধ হাঁ বলিয়াছেন। "আত্মা নাই" বলিলেও, বুদ্ধদেব হাঁ বলিয়াছেন। ইহা হইতে শৃশুবাদী মাধ্যমিক বৌদ্ধসম্প্রদায় মনে করেন যে, বুদ্ধদেবের মতে আত্মার অস্তিত্বও নাই, নাস্তিত্বও নাই, আত্মা সৎও নহে,

অসংও নহে। শেষ পর্যন্ত কিছুই নাই, মহাশূলতাই চরম আলোচ্য মাধ্যমিক শূতাবাদের সমালোচনা করিতে গিয়া মহানৈয়ায়িক উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, আত্মার অস্তিত্বও নাই, নাস্তিত্বও নাই, ইহা বড়ই বিরুদ্ধ কথা। আত্মার অস্তিত্ব নাই বলিলে আত্মার নাস্তিত্বই ("আত্মা নাই" ইহাই) সিদ্ধ হয়। পক্ষান্তরে নাস্তিত্ব নাই বলিলে, অস্তিরই প্রমাণিত হয়। এই অবস্থায় আত্মার অস্তিরও নাস্তিরও নাই, ইহা কিরূপে বলা যায় ? আত্মার অস্তির না থাকিলে, জ্ঞানেরও কোন অস্তির খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। জগতে চৈতন্তের অস্তিত্ব আছে। বিশ্ব কেবল জড়েরই বিলাস নহে। জড় জগতের অন্তরালে জড়ের ভাদক চৈত্ত্য না থাকিলে, জড়বস্তু কিছুতেই প্রকাশিত হইতে পারিত না। জগতে কেবল গভীর অন্ধকারই বিরাজ করিত "জগদান্ধ্যং প্রসজ্যেত". ইহা কোন বৃদ্ধিমান দার্শনিকই অস্বীকার করিতে পারেন না। জগতে চৈতগ্যই একমাত্র আলোক—সেই আলোকচ্ছটায় উদভাদিত হইয়াই জড জগতের বিকাশ হইয়াছে। জডের ভাসক সেই চৈতত্ত্বের যিনি আধার বা আশ্রয় স্থায়মতে তিনিই আজা। অহম বা আমি এইরূপে সকলেই আৰা অহংপ্ৰতায়-আত্মাকে প্রত্যক্ষ করিয়া থাকে। আমি ইহা জানিতেছি গ্যা, আস্থার নান্তিত্বের প্রগ্রই ( অহম ইদম্ জানামি ), ইহা দেখিতেছি এইরূপ, দর্বজনীন আত্মার অন্তিত্ব যে অনুভৃতি দেখা যায়, দেখানে 'আমি জ্ঞাতা,' 'ইহা' প্রমাণিত করে

প্রার অন্তর্থ যে অনুভূতি দেখা যায়, দেখানে 'আমি জ্ঞাতা,' 'ইহা' প্রমাণিত করে জ্ঞান-ক্রিয়া জ্ঞাতা আমি এবং জ্ঞেয়বিষয়ের মধ্যে একপ্রকার যোগ সংঘটন করিয়া, জ্ঞেয় বস্তুটিকে জ্ঞাতা আমির নিকট প্রকাশ করিয়া থাকে। ইহা হইতে জ্ঞাতা ও জ্ঞেয় যে বিভিন্ন জাতীয় পাদার্থ তাহা স্পষ্টতঃই বুঝা যায়। যাহা অহংপ্রতায়গম্য তাহাই আত্মা। এইরূপ আত্মার সম্পর্কে, 'আমি নাই', কিংবা আমি আমি কি না ? এইরূপ ভ্রম বা সংশ্র কোন স্থিরমস্তিক ব্যক্তিরই কখনও উদয় হইতে দেখা যায় না।

নাগাজুনকৃত মাধ্যমিক কারিকা, ১২৭ পৃষ্ঠা;

আত্মনোহস্তিত্বনাস্তিত্বে ন কথঞ্চিচ্চ সিধ্যতঃ!
তং বিনাস্তিত্বনাস্তিত্বে কেশানাং সিধ্যতঃ কথম্॥

🖊 নাগাজু নক্বত মাধ্যমিক কারিকা, ১৬৩ পৃষ্ঠা ;

<sup>্ ।</sup> বুকৈরাল্লা নবা নাল্লা কশ্চিদিত্যপি দর্শিতম্ ।

স্বতরাং এই আত্ম-দর্শন যে অভ্রান্ত, এ বিষয়ে কোন স্বধী দার্শনিকেরই কোনরূপ মতদৈধ নাই। তুমি বিশের তাবদ বস্তুকেই নাই বলিয়া উড়াইয়া দিতে পার, কিন্তু "আমি নাই" আমার আত্মা নাই, এইরূপে তোমার নিজ আত্মার অস্তিত্ব তো তৃমি কোনমতেই বিলোপ করিতে পার না। কেননা, তুমি নিজেই যে তোমার আত্মা। তুমি নিজে তোমার আত্মাকে বিলোপ করিবে কিরূপে ? এই আত্মা স্বতঃ প্রমাণ, ইহা কোন প্রমাণের অপেক্ষা রাথে না। আত্মার অস্তিত্ব সম্পর্কে কোন প্রমাণের প্রশ্নও নিরর্থক। কারণ, যিনি আত্মার অস্তিত্ব সম্পর্কে প্রমাণের প্রশ্ন করিবেন, তিনি নিজেই যে আত্মা। প্রশ্নকারী নিজে না থাকিয়া তো আর প্রশ্ন করিতে পারিবেন না। বাদী না থাকিলে বাদ প্রতিবাদ চলে না। আত্মানা থাকিলে প্রমাণের প্রমাণত্বও সম্ভবপর হয় না। ন প্রমাতৃত্বমন্তরেণ প্রমাণপ্রবৃত্তিরন্তি—ত্রঃ সূঃ শং ভান্ত ৪১-৪২ পৃষ্ঠা। প্রমাতা বা অনুভবিতা বলিয়া কিছু না থাকিলে, প্রমা বা অনুভবের কোনই মূল্য থাকে না। এই অবস্থায় আত্ম-সম্পর্কে কোনরূপ প্রমাণ প্রদর্শন করিতে গেলে, জ্ঞাতা আত্মার অন্তিত্ব পূর্বেই স্বীকার করিয়া লইতে হয়। জ্ঞাতা না থাকিলে প্রমাণের উপন্যাস করিবে কে? প্রমাণের প্রয়োগ যাহার উপর সম্পূর্ণ নির্ভর করে, সেই অহংপ্রত্যয়গম্য আত্মা যে স্বতঃ সিদ্ধ ( প্রমাণাধীন সিদ্ধ নহে ), ইহা না মানিয়া উপায় নাই। ই তারপর, চৈতন্মের অস্তিত্ব সকলেই স্বীকার করিয়া থাকেন। যিনি নিজের জ্ঞানের অস্তিত্বই মানেন না, তিনি কিছুই জানেন না, বুঝিতেও পারেন না। তিনি তাঁহার অভিমত ব্যক্ত করিবেন কিরূপে ? "ইহা আমার কল্যাণ-

১। (ক) 'অহ' মিত্যদন্দিগ্ধাবিপর্যস্তাপরোক্ষাত্মতব দিদ্ধ ইতি ন জিজ্ঞাদাস্পদম্।
 নহি জাতু কন্চিদত্র দন্দিগ্ধে অহং বা নাহং বেতি। ন চ বিপর্যস্থতি নাহদেবেতি।

অধ্যাস ভাষ্য-ভামতী ৫ পৃঃ নির্ণয় সাগর স্থু

থে) দর্বস্থান্থাচ্চ.ব্রহ্মান্তিত্ব প্রদিদ্ধিং।

সর্বোহান্মান্তিত্বং প্রত্যেতি, ন নাহমন্মীতি।

যদি হি নাত্মান্তিত্ব প্রদিদ্ধিং স্থাৎ, সর্বোলোকো নাহমন্মীতি প্রতীয়াৎ।

ব্রহ্মস্ত্র শংভাষ্য, ১।১।১।

 <sup>।</sup> ন চ প্রমাতৃত্ব মন্তরেণ প্রমাণ প্রবৃত্তিরন্তি ইত্যাদি
অধ্যাস ভাষ্য ও ভামতী দুষ্টব্য ১/১/১।

কর" এইরূপ (ইম্টদাধনতার) জ্ঞান ব্যতীত বৃদ্ধিমান ব্যক্তির কোন বিষয়ে কোনরূপ প্রবৃত্তি বা ঢেফারই উদয় হইতে দেখা যায় না। জীবের সর্ববিধ চেষ্টার মূলেই আছে তাঁহার আত্ম-প্রীতির দীপ্ত চেতনা। আত্মা না থাকিলে প্রীতি হইবে কাহার? স্বীয় কল্যাণবুদ্ধি না থাকিলে চেফাই বা জন্মিবে কেন ? স্বতরাং ইফ্টদাধনতা জ্ঞানই যে জীবের প্রবৃত্তির মূল, ইহা স্বীকার ना कतिया छेशाय नारे। ध्वे छ्वात्नत यारा खाद्याय, तियायिक वरनन त्य. তাহাই জ্ঞাতা বা আত্মা। জ্ঞাতা স্থায়মতে আত্মারই নামান্তর। জ্ঞান মানিলেই জানের আশ্রয়ও অবশ্য মানিতে হইবে। স্থায়ের সিদ্ধান্তে জ্ঞান গুণ পদার্থ। গুণ পদার্থ কোন দ্রব্যকে আশ্রয় না করিয়া থাকিতে পারে না। জ্ঞান আছে কিন্তু তাহার আশ্রয় নাই, ইহা অসম্ভব কথা। আত্মার নান্তিত্বের সাধক কোনরূপ স্থান্ট প্রমাণ নাই; পক্ষান্তরে, আত্মার অস্তির সম্পর্কে কাহারও কোনরূপ ভ্রম বা সংশয় নাই। স্থতরাং অহং প্রত্যয়গম্য আত্মার অস্তিত্ব অবশ্য স্বীকার্য?। অস্তিত্ব ও নাস্তিত্ব পরস্পার-বিরুদ্ধ। ইহাদের একটি অপ্রমাণ হইলেই, অপরটি প্রমাণসিদ্ধ হইবে। "আত্মা নাই" এইরূপ নৈরাত্ম্যবাদীর দিদ্ধান্তের অনুকূলে কোন নির্ভরযোগ্য প্রমাণ না থাকায়, আত্মার অস্তিত্ব যে প্রমাণিত হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? আত্মা আকাশ-কুস্তুমের স্থায় অলীক হইলে, ঐ অলীক আত্মার অস্তিত্ব বা নান্তির কিছুই বৌদ্ধতার্কিকগণ সাধন করিতে পারিবেন না। কেননা, সেক্ষেত্রে তাঁহাদের নাস্তিবের অনুমানে অনুমানের পক্ষ ( সাধ্যের আধার বা আশ্রয়) আত্মা অলীক হওয়ায়, অনুমান যে "আশ্রয়াসিদ্ধি" নামক হেত্বাভাস হইবে, ইহা আমরা পূর্বেই (৫ পৃষ্ঠায়) আলোচনা করিয়াছি।

অহংপ্রত্যয়গম্য আত্মার অস্তিত্ব সর্ববাদিসিদ্ধ হইলেও, "আত্মা আছে" এই প্রশ্নের উত্তরেও বুদ্ধদেব যেমন হাাঁ বলিয়াছেন, "আত্মা নাই" এইরূপ প্রশ্নের উত্তরেও তিনি অনুরূপভাবেই হাাঁ বলিয়াছেন, এইরূপে যে কোন-কোন বৌদ্ধগ্রন্থে দেখা যায়, ইহার তাৎপর্য এইরূপই বুঝিতে হইবৈ যে, আত্মতত্ব অতি

১। অন্তি আত্মা নান্তিত্বদাধনাভাবাৎ।

<sup>—</sup>সাংখ্যস্ত্র ৬।১ এবং উক্ত স্থত্তৈর বিজ্ঞান ভিক্ষু-ক্বত ভাষ্য দ্রষ্টব্য।

তুজ্ঞে য়; আত্মতত্ত বুঝিবার অধিকার সকলের সমান নহে। যাঁহার যতটুকু গ্রহণ করিবার শক্তি আছে, দে ততটুকুই গ্রহণ করে; এবং সত্যদর্শী গুরু শিষ্ট্যের গ্রহণ করিবার অধিকার বুঝিয়াই, শিষ্যকে আত্মোপদেশ প্রদান করিয়া থাকেন। অধ্যাত্ম-বিছার আকর উপনিষদেও বিভিন্ন অধিকারীর জন্য ভিন্নপ্রকার আত্মোপদেশ দেওয়ার রীতি দেখিতে পাওয়া যায়। শ্রীগুরুর একই বাণী সীয় বুদ্ধির তারতম্যানুসারে ভিন্নকচি শিষ্য ভিন্নভাবে গ্রহণ করিবেন, ইহাও বিচিত্র নহে। এইজন্ম অধ্যাত্মরাজ্যেও নানা সম্প্রদায় এবং প্রস্থান ভেদের স্থিষ্টি হইতে দেখা যায়। বৌদ্ধের সম্প্রদায়-ভেদ-সম্পর্কেও এই একই কথা শুনা যায়। তর্কের সাহায্যে আত্মার যথার্থরূপ জানিতে পারা যায় না, বোর্ধি বা অন্তর্দ প্রির সাহায্যেই আত্মাকে উপলব্ধি করা যায়। এই মহাসত্যই বুদ্ধদেব পুনঃ পুনঃ উপদেশের দারা তাঁহার শিশ্বগণকে বুঝাইতে চেষ্টা করিয়াছেন। 🕻 নির্বাণ লাভের জন্ম কঠোর তপস্থার, অফ্টাঙ্গযোগমার্গ বৈরাগ্য প্রভৃতির উপদেশ দিয়াছেন। আত্মা না থাকিলে ঐ নির্বাণ কাহার হইবে ? কিরূপেই বা ঐ নির্বাণ মানবের কল্যাণ সাধন করিবে ? তাঁহার কঠোর তপশ্চর্যা প্রভৃতি मार्थक रहेरत ? तूक्तामरतत निर्वारागत वांगी ७ आज्ञांत चित्रहरे ममर्थन करत । আত্মার অন্তিমে বিশাসী না হইলে, বুদ্ধকথিত জন্মান্তরবাদের উপদেশ সম্পূর্ণ ই অর্থহীন হইয়া দাঁড়ায় না কি? বুদ্ধদেবের অপর নাম তথাগত। তাঁহার এই তথাগত নাম হইতেই তিনি যে বহু জন্ম-জন্মান্তর পরিভ্রমণ করিয়া বুদ্ধত্বে উপনীত হইয়াছেন, ইহা নিঃসন্দেহে বুঝা যায়। বোধিদ্রুম তলে সম্বোধিলাভ

দেশনা লোকনাথানাং সন্থাশ্যবশাস্থাাঃ।
 ভিছন্তে বহুধা লোকে উপায়ৈবহুভিঃ পুনঃ॥
 দর্বদর্শন সংগ্রহে উদ্ধৃত
 বোধিচিত্ত বিবরণের কারিকা।

তগবান্ বুদ্ধের একই উপদেশকে স্বীয় অদৃষ্ট ও ধীশক্তির তারতম্যাত্মসারে বিভিন্ন শিষ্য ভিন্ন ভিন্ন ভাবে গ্রহণ করিয়া নানা সম্প্রদায়ে বিভক্ত হইয়া পড়িয়াছেন। নানাবিধ মত ও পথ আশ্রয় করিয়াছেন। করিয়া ভগবান বুদ্ধদেব "অনেক জাতি সংসারং" এইরূপ যে গাথাটি পাঠ করিয়াছিলেন, তাহাতে জন্মান্তরবাদের স্থপটে নির্দেশ পাওয়া যায়। প্রপ্রদিদ্ধ বৌদ্ধজাতক-গ্রন্থে তথাগত বুদ্দের পূর্ব জন্মের বিবিধ বিচিত্র বিবরণ লিপিবদ্ধ আছে। অনাদি জন্মান্তর ধারার উচ্ছেদের জন্মই বৌদ্ধশান্তে অফ্টাঙ্গ-যোগমার্গ প্রভৃতির উপদেশ করা হইয়াছে। ইহা হইতে আত্মার অস্তিত্বই যে বৌদ্দের অভিপ্রেত, 'নৈরাত্মাবাদ' অভিলম্বিত নহে, একথা স্বাভাবিকভাবেই বলা যায়।

আত্মা আছে ইহা প্রমাণিত হইলেও, সেই <u>আত্মা কি দেহ</u>? না ইন্দ্রিয়? না প্রাণ? না বুদ্ধি? না দেহ-ইন্দ্রিয় প্রভৃতির সম্প্রি? না বৌদ্ধাক্ত (রূপ বেদনা প্রমুখ পঞ্চিধ) দ্ধরু সম্প্রি? না চিরচঞ্চল ক্ষণিক আলয় বিজ্ঞান প্রবাহই আত্মা? দ্বিতীয়তঃ এই আত্মা নিত্য, না অনিত্য ? এক না বহু? সন্তণ না নিন্ত্রণ? ভূমা, অণু, না দেহপরিমাণ? আত্ম-সম্পর্কে এইরূপ পরস্পরবিরোধী বিবিধ প্রশ্ন অনুসন্ধিৎস্থর চিত্তকে ভারাক্রান্ত করিয়া তোলে। আমরা এই আলোচনায় দর্শনের আলোকবর্তিকার সাহায্যে ঐসকল জটিল প্রশ্নের সমাধান-পথের ইন্ধিত দিতে চেন্টা করিব।

#### জরাবগ্রেগা

- ১। অনেকজাতিসংদারং দক্ষাবিদ্দং অনিবিষ্দং,
  গহকারকং গবেদন্তো ছক্থা জাতি পুনপ্পুনং।
  গহকারক, দিট্েচা'দি পুন গেহং ন কাহদি,
  দবনা তে কাস্থকা ভগ্গা গহক্টং বিদক্ষিতং,
  বিদন্ধারগতং চিত্তং তণ্হানং থয়মজ্ঝগা।
  এই গাথাটি বৌদ্দিগের প্রধান ধর্মগ্রন্থ ধম্মদে উল্লিথিত আছে।
- ২। ধশ্মপদের ২৪ অধ্যায়—মহজস্স পমন্তচারিণ ইত্যাদি গাথায়ও বৌদ্ধমতে জন্মান্তরবাদের অতিস্পষ্ট উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়। গাথাটি নিয়ে দেওয়া গেলঃ—

#### তণ্হাবগ্গো

মত্মজন্দ প্রমন্তচারিনো তণ্ হা বড্ চতি মালুবা বিষ, দো প্রবৃতি হবাহুরং ফলমিচ্ছং'ব বনস্থিং বানরো। যং এদা সহতী জন্মী তণ্ হা লোকে বিসন্তিকা, দোকা তদ্দ প্রস্তুত্তি অভিবড্চং'ব বীরণং।

প্রথমতঃ চার্বাকের দেহাত্মবাদ এবং ভূতচৈতগ্যবাদের কথাই আলোচনা করা যাইতেছে। এই চার্বাক মতও অতিশয় প্রাচীন। শুনা যায় যে, দেবগুরু বৃহস্পতি দৈত্যগণের বুদ্ধি কলুষিত করিবার চাৰ্বাকোক উদ্দেশ্যে এই মত প্রবর্তিত করেন। বৃহস্পতির সূত্রই দেহাস্ববাদ চার্বাক-দর্শনের সূত্রগ্রন্থ । পরবর্তী চার্বাক পণ্ডিতগণের ভূত চৈতগুবাদ প্রতিভার অবদানে এই মত বিশেষ পুষ্টিলাভ করে এবং এই মতের উচ্ছেদ কফ্টসাধ্য হইয়া দাঁড়ায়। জ্ঞান-বিজ্ঞান রত্নাকর উপনিষৎ প্রভৃতিতে চার্বাকমতের অনুকূল উক্তিও দেখিতে পাওয়া যায়। "অন্নরদের দারা পরিপুট এই দেহই পুরুষ বা আত্মা"। ভূতবর্গ হইতে চৈতন্মোজ্জন পুরুষের আবির্ভাব হইয়া থাকে; পরিণামে ভূতবর্গ বিন্ট হইলে ঐ পুরুষও বিলয়প্রাপ্ত হয়। মৃত্যুর পর তাহার আর কোনরূপ সংজ্ঞা বা জ্ঞান থাকে না । উপনিয়দের এইপ্রকার আলোচনা হইতে দেহাত্মবাদ যে অতি প্রাচীনকালেই স্থাঠিত হইয়াছিল, তাহা নিঃসন্দেহে বলা যায়। উপনিষদে এই সকল প্রতিপক্ষ মত খণ্ডনের উদ্দেশ্যেই আলোচিত হইয়াছে। উপনিষদের এই খণ্ডন প্রচেফী দারা এই মতের বলিষ্ঠতাই সূচিত হয়। চার্বাকের মতে ভূমি, জল, বায়ু ও অগ্নি এই চারপ্রকার জড়ভূতই মৌলিকতত্ত্ব; চৈতত্ত্য মৌলিকতত্ত্ব নহে। জীবজগতে যে চৈতত্ত্যের আভাস পাওয়া যায়, তাহা আলোচ্য চতুর্বিধ জড়ভূত হইতেই অবস্থাবিশেষে, ভূত-চতুষ্টয়ের বিচিত্র দন্ধান বা মিলনের ফলে, উৎপন্ন হইয়া থাকে।° দৃষ্টান্ত স্বরূপে চার্বাক বলেন যে, গুড়, অন্নরদ প্রভৃতি মিলিত হইয়া মদিরায়

১। এই বার্হস্পত্য স্থত্র এখন পাওয়া যায় না। পরবর্তী দার্শনিক আচার্যগণের প্রস্তে কতিপয় বিক্ষিপ্ত বৃহস্পতিস্ত্তের উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়। ঐ দকল স্থত্রই এই মতের উপজীব্য।

২। (ক) দ বা এষঃ পুরুষঃ অন্নরসময়ঃ, তৈন্তিরীয়, ২ বল্লী, ১ অন্থঃ, ১ম মন্ত্র,

<sup>(</sup>খ) বিজ্ঞানঘন এবৈতেভাো ভূতেভাঃ সমুখায় তান্তেবাহ বিনশুতি। ন প্রেত্যসংজ্ঞান্তীতি। বৃহদাঃ ২।৪।১২

৩। পৃথিব্যপ্তেজো বায়ুরিতি তত্তানি, তৎসমুদায়ে শরীরেন্দ্রিয়বিষয়সংজ্ঞাং, তেভ্যকৈতভূম্। বৃহস্পতি-স্ত্র।

<sup>\*</sup>স্বপ্রকাশ চৈতন্তের কথা দূরে থাকুক, জড় দেহ হইতে কিংবা দেহের উপাদান

পরিণত হইলে, তাহাতে যেমন মদশক্তির আবির্ভাব হয়, সেইরূপ বিচিত্র সন্ধানের ফলে উক্ত ভূতচতৃষ্টয় দেহাকারে পরিণত হইলে, তাহাতে চৈতন্তের উৎপত্তি হইয়া থাকে।\* জড় ভৃতবর্গ হইতে চৈতন্মের উৎপত্তি ব্যাখ্যা করেন বলিয়া, চার্বাক পণ্ডিতগণ 'ভূতচৈতন্যবাদী' বলিয়াও অভিহিত হইয়া থাকেন। ভৃতচৈতত্মবাদ ত্যায়, বৈশেষিক, সাংখ্য, বেদান্ত প্রভৃতি কোন দর্শনেরই অনুমোদন লাভ করে নাই। ঐ সকল দার্শনিক আচার্যগণ ভূতচৈতন্যবাদ তাঁহাদের দর্শনে অতি নিপুণভাবে বিশ্লেষণ করিয়া, বণ্ডন করিয়াছেন। তাঁহারা বলেন, জড ও চৈততা দুই জগতে আলোক অন্ধকারের তায় পাশাপাশি বিরাজ করে; তন্মধ্যে জড় নিজকে প্রকাশ করিতে পারে না। জড়ের প্রকাশের জন্ম জড়কে চৈতন্মেরই শরণ লইতে হয়, জড়তর স্বতরাং চৈতন্ম সাপেক্ষতর: চৈত্য কিন্তু জডনিরপেক্ষ মৌলিকতর। চৈত্য জড়োদভূত নহে, জডের ইহা ধর্মও নহে। চৈত্র চেত্র আত্মার ধর্ম। চৈত্র্যুই সাংখ্যোক্ত পুরুষ, অদৈত বেদান্তের পরম ব্রহ্ম। গ্রায়সিদ্ধান্তে চৈতগ্য যেমন চেতন আত্মার ধর্ম, ইচ্ছা, প্রযত্ন, স্থুখ তাড়তিও দেইরূপ আত্মারই ধর্ম। জড় অন্তঃকরণের ধর্ন নহে। স্থায়ের এই অভিমত সমর্থন করিতে গিয়া স্থায়-ভায়্যকার বাৎস্থায়ন বলিয়াছেন, আত্মাই কেবল জানে, কোন বস্তুটি তাহার স্থাথের উৎস, কোন্টি তাহার ছুঃথের নিদান। চেতন আত্মা যে বস্তুটিকে তাহার স্থাথের সাধন বলিয়া মনে করে, তাহাকে করায়ত্ত করিবার প্রবল ইচ্ছায় চঞ্চল হইয়া, আত্মা ঐ বিষয়-সম্পর্কে উত্তমশীল হইয়া থাকে। যাহা দ্যুখের আকর বলিয়া বোঝে, বিদ্বেষবশতঃ তাহা পরিহারের উদ্দেশ্যেও আত্মার চেষ্টার অন্ত নাই। ইফপ্রাপ্তি ও অনিফ পরিহারের ইচ্ছার বিকাশ

মহাভূত হইতে প্রাণ, অপাণ প্রভৃতি শরীরচারী বায়ুর এবং চক্ষু, কর্ণ প্রমুখ ইন্দ্রিয়বর্গেরও যে উৎপত্তি ব্যাখ্যা করা যায় না, তাহা বৌদ্ধতার্কিক ধর্মকীতি তৎকৃত 'প্রমাণবার্তিকে' এবং মনোরথনন্দী উক্ত প্রমাণবার্তিকে টীকায় অতি স্পষ্ট ভাষায় প্রকাশ করিয়াছেন:—

প্রাণাপানে ক্রিয়ধিয়াং দেহাদেব ন কেবলাং।

সজাতিনিরপেন্দাণাং জন্ম জন্মপরিগ্রহে ॥ প্রমাণবার্তিক, ১ম পরিঃ ৩৭ কারিকা।
যদি মহাভূতেভ্য এব কেবলেভ্যঃ প্রাণাদীনাং জন্মগ্রহন্তদা দর্বন্মাদ্ ভবেয়ুরিতি
দর্বং প্রাণিময়ং জগৎ স্থাৎ। প্রমাণবার্তিকের মনোরথনন্দি-ক্বত টীকা

১৷৩৭ শ্লোক দ্ৰন্থব্য।

হইলেই, ঐ ইচ্ছারশতঃ আত্মাতে প্রযত্নমূলক প্রবৃত্তির উদয় ইহতে দেখা যায়। আত্মপ্রবৃত্তির ফলেই শরীরে কর্মপ্রচেষ্টা পরিস্ফুট হয়। এই চেষ্টা শারীরিক হইলেও ইহার মূলে আত্মাই বিরাজ করে। অভীষ্টপ্রাপ্তির শুভেচ্ছা এবং অনিষ্টের প্রতি প্রবলতর বিদ্বেষ আত্মারই গুণ (ধর্ম)। এরপ গুণবশতঃ ইষ্টের প্রতি আকর্ষণ ও অনিষ্ট পরিহারের প্রচেষ্টা মানব হৃদয়ে জন্ম লাভ করে। ঐরূপ জ্ঞান মূলে না থাকিলে কাহারই কোন বস্তুর প্রতি ঐ প্রকার ইচ্ছা বা দ্বেষ জন্মিতে পারে না। একের ঐরপ জ্ঞানোদয হইলে, তজ্জ্য অপরের এরপ ইচ্ছা, দ্বেষ প্রভৃতি জন্মে না। শ্যাম কোন বস্তুকে তাহার স্থাথের উৎস বলিয়া বুঝিল, আর শ্যামের এরূপ জ্ঞানোদয়ের ফলে রামের উহা পাইবার ইচ্ছা হইল, ইহা অসম্ভব কথা। জ্ঞান, ইচ্ছা, চেফা, স্থুখ, চুঃখ প্রভৃতির এক আত্মার সহিত সম্বন্ধ এবং উহাদের এককর্তৃকর এবং একাশ্রয়ত্বই যুক্তিসিদ্ধ। আত্মাই জ্ঞান, ইচ্ছা প্রভৃতির আশ্রয় হইলে, জ্ঞান, ইচ্ছা প্রভৃতি যে আত্মারই ধর্ম, আত্মারই গুণ, জড় দেহ, ইন্দ্রিয়, মনঃ প্রভৃতির ধর্ম বা গুণ নহে, ইহাও স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। বাংস্থায়নের অভিমত সমর্থন করিতে গিয়া বাংস্থায়ন-ভাষ্যের টীকাকার উদ্দ্যোতকর তাঁহার ন্যায়বার্তিকে বলিয়াছেন—ইচ্ছা প্রভৃতির মানস প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। এখন কথা এই যে, এই ইচ্ছা প্রভৃতি যদি মনের গুণ হয়, তবে আত্মা তাহা কোনমতেই প্রত্যক্ষ করিতে পারে না। কেননা, একের ইচ্ছা অপরের প্রত্যক্ষের বিষয় হয় না। রামের ইচ্ছা রামই প্রতাক্ষ করিতে পারে, শ্যাম তাহা প্রত্যক্ষ করিতে পারে না। তারপর, ইচ্ছা প্রভৃতি মনের গুণ হইলে, উহাদের প্রত্যক্ষও সম্ভবপর হয় না। কারণ, মনঃ অতিশয় সূক্ষা, অণু এবং অতীন্দ্রিয়। মনের সমস্ত গুণই স্থতরাং অতীন্দ্রিয়। মনোগত ইচ্ছাদি গুণও ফলে অতীন্দ্রিয়ই হইবে! এরপ অতীন্দ্রিয় ইচ্ছা প্রভৃতি মনোগুণের প্রত্যক্ষ হইবে কিরূপে ? ইচ্ছা প্রভৃতি গুণের প্রত্যক্ষতা উপপাদনের জন্ম ইচ্ছা প্রভৃতি গুণও যে জ্ঞানের ন্যায় আত্মারই ধর্ম, জড মনের গুণ বা ধর্ম নহে, এই সিদ্ধান্তই অবশ্য স্বীকার্য। ইচ্ছা প্রভৃতি যে আত্মারই ধর্ম, জড় অন্তঃকরণের ধর্ম নহে, ইহা স্থায়ভায়কার

১। স্থায়স্ত্র—বাৎস্থায়ন ভাষ্য, ৩।২।৩৪ স্ত্র ।

অনুমানের সাহায্যেও উপপাদন করিতে চেষ্টা করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন. ইফ্টপ্রাপ্তি ও অনিফ পরিহারের জন্ম যে ইচ্ছা, প্রযত্ন প্রভৃতি নিজ আত্মাতে দেখিতে পাওয়া যায়, তাহাকে দফান্তরূপে উপন্যাস করিয়াই অনায়াসে অনুমান করা যাইতে পারে যে, অন্য সমস্ত আত্মাও আমার আত্মার ন্যায়ই ইচ্ছা প্রযত্ন প্রভৃতি গুণ বিশিষ্ট। জ্ঞান ইচ্ছা প্রভৃতি জড়ের ধর্ম নহে। চেতন আত্মারই ধর্ম। নৈয়ায়িকের উল্লিখিত দিদ্ধান্তের বিরুদ্ধে ভূতচৈতক্যবাদীর বক্তব্য এই যে, নৈয়ায়িক ভূত চৈতন্যবাদের খণ্ডনে যাহা বলিয়াছেন তাহা দারাও ভূতচৈতন্তবাদই সমর্থিত হইতেছে। ইফের প্রতি অনুরাগ এবং অনিফের প্রতি বিদেয় প্রাণিমাত্রেরই স্বাভাবিক। জীবনের গতিপথে মানুষের যাহা স্থুখনাধন তাহা গ্রহণ করিবার জন্মই মানুষ উন্তমশীল হয়, যাহা অশুভকর তাহা পরিহার করিবার জন্মও সে চেফা করে। এই উল্লম বা চেফা শরীরেরই ধর্ম, শরীরেই ইহা পরিফুট হয়। এইরূপ শারীরিক উভ্তমের মূলে আছে, ইফলাভের প্রবল ইচ্ছা ও অনিফের প্রতি বিতৃষ্ণা। এই ইচ্ছা ও দ্বেষের মূল জ্ঞান। কার্য ও কারণ একই আধারে অবস্থান করে, ইহাই নিয়ম। এই নিয়ম প্রতিবাদী নৈয়ায়িকও স্বীকার করিয়া থাকেন। এই নিয়ম অনুসারে বিচার করিলে সহজেই বুঝা যাইবে যে, চেফা বা উত্তম যখন শরীরে আছে এবং শরীরের ধর্ম, তখন ঐ উভ্যমের মূল ইচ্ছা, দ্বেষ এবং উহার কারণ জ্ঞানও অবশ্য শরীরেরই ধর্ম হইবে, শরীরেই উহা থাকিবে। ফলে, ভৃতচৈতন্তবাদই আদিয়া দাঁড়াইবে। পৃথিবী, জল, তেজঃ, বায়ু, এই চার প্রকার মহাভূত দেহাকারে পরিণত হইলে, তাহাতেই চৈতন্য বা জ্ঞান নামক গুণবিশেষের আবির্ভাব হয়। এইরূপে দেহের চৈতন্য স্বীকার করিলেও শেষ পর্য্যন্ত ভূতচৈতন্তবাদই দমর্থিত হয়। শরীরের প্রচেষ্টার মূল যে প্রবৃত্তি এবং নিবৃত্তি তাহা কেবল শরীরে নহে, শ্রীরের সংগঠক পরমাণুতেও কল্পনা করিতে হইবে। শরীরের সংগঠক চতুর্বিধ পরমাণুতে প্রবৃত্তি বা চেফা না দেখা দিলে, ঐ দকল পরমাণু পুঞ্জীভৃত হইয়া শরীর উৎপাদন করিবে কিরূপে ? শরীরের অবয়ব সমূহের মধ্যে যে বিলক্ষণ বা বিশেষ সংযোগ দেখিতে পাওয়া যায়, যাহার ফলে শরীরে চেতনার সঞ্চার হয়, প্রাণিশরীর

১। ন্যায়ভাষ্য, ৩য় অ: ২ আ: ৩৬ স্ত্র দুষ্ট্র্য।

ব্যতীত অন্য কোথায়ও ( ঘট প্রভৃতি দ্রব্যে ) তাহা দেখা যায় না। এইজন্মই ঘট প্রভৃতি দ্রব্যকে চেতন বলিয়াও গ্রহণ করা চলে না। পরমাণুসমূহ যে সময়ে শরীর উৎপাদন করে না, তথন তাহাতে নিরুত্তিও অনুমিত হয়। পূর্বোক্তরূপ প্রবৃত্তিবিশেষের অভাবই নিবৃত্তি। শ্রীরান্তক প্রমাণুসমূহে প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি সিদ্ধ হইলে, তাহাদারা শরীরের সংগঠক প্রমাণুপুঞ্জে ঐ প্রবৃত্তির কারণ ইচ্ছা এবং নিবৃত্তির কারণ দ্বেষও দিদ্ধ হয়। স্থৃতরাং ঐ পরমাণুসমূহে চৈতত্ত সিদ্ধ হইলে ভূত-চৈতত্তই সিদ্ধ হয় নাকি ? ভূত-চৈতগ্যবাদীর এইরূপ উত্তরের প্রত্যুত্তরে নৈয়ায়িক বলেন— আলোচ্য 
শ্রীরের প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি বা কর্মবিরতি দেখিয়া, জ্ঞান
ভূতচৈতভ্তথাদের ইচ্ছা প্রভৃতি শরীরেরই ধর্ম বলিয়া ভৃতচৈতগ্যবাদী যে সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন, তাহা যুক্তিসঙ্গত হয় নাই। 🅍 বীবের যেরূপ কর্মপ্রবৃত্তি ও কর্মবিরতিরূপ ক্রিয়া আছে, দেইরূপ কাঠুরিয়া কাঠ কাটিবার জন্ম ঐ যে কুঠারখানি চালনা করিতেছে, ঐ যে গাড়ীখানি চলিতেছে এবং থামিতেছে, তাহাতেও আলোচ্য প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তিরূপ ক্রিয়া দেখা যাইতেছে। ফলে, ভূতচৈতত্যবাদীর যুক্তি অনুসারে এখানে কুঠার প্রভৃতিতেও ইচ্ছা চেতনা প্রভৃতির যোগ কল্পনা করিয়া, কুঠার প্রভৃতিকেও শরীরের ন্যায়ই চেতন বলিয়া সাব্যস্ত করা আবশ্যক হয়। ভৃতচৈতন্যবাদী কুঠার, গাড়ী প্রভৃতিকে শরীরের স্থায় চেতন বলিয়া স্বীকার করিবেন কি ? 💥 নিয়ায়িকের এইরূপ আপত্তির সমাধানে ভূতচৈতগুবাদী বলেন যে, ইচ্ছা, চেতনা প্রভৃতি গুণ শরীরেরই ধর্ম; শরীরের সংগঠক পরমাণুসমূহের একপ্রকার বিশেষ সংযোগের ফলে শরীরেই ইচ্ছা, প্রবৃত্তি জন্মে; কুঠার, গাড়ী প্রভৃতিতে প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তিরূপ ক্রিয়া থাকিলেও, তাহাতে ইচ্ছা, চেতনা

১। ম: ম: ৬ফণিভূষণ তর্কবাগীশকৃত স্থায়দর্শনের টিপ্পনী, ৩য় আঃ, ২য় আঃ, ৩৬ স্থ্রঃ, দ্রষ্টবা।

থরধাদিদারস্তনির্তিদর্শনাৎ। স্থায়স্ত্র, ৩া২।৩৬,
 আরস্তনির্তিদর্শনাদিচ্ছাদেমজ্ঞানৈর্যোগ ইতি
 প্রাপ্তং পরশ্বাদেঃ করণস্থারস্তনির্তিদর্শনাচ্চৈতক্থমিতি।

বাৎস্থায়ন ভাষ্য, অ্হাত৬ ৷

প্রভৃতির সঞ্চার হইবে না। ভৃতচৈতত্যবাদীর দ্বিতীয় কথা এই যে, কুঠার প্রভৃতিতে যে প্রবৃত্তি ও নির্ভিরূপ ক্রিয়া দেখা যাইতেছে, তাহা তো কুঠার প্রভৃতির সতত্ত্ব প্রবৃত্তি নহে, পরতত্ত্ব প্রবৃত্তি; কুঠার প্রভৃতির প্রবৃত্তি, নির্ভি চালকের ইচ্ছায় উৎপন্ন হয়। এইজত্তই কুঠার প্রভৃতিতে চেতনার যোগ কল্লনা করা যায় না, কুঠার প্রভৃতিকে শরীরের তায় চেতন বলাও চলে না )

😓তচৈতত্যবাদীর এইরূপ সমাধানের বিরুদ্ধে নৈয়ায়িক বলেন যে, কুঠার প্রভৃতিতে প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি আছে, কিন্তু ইচ্ছা বা চেতনা নাই, তাহা দারা নিঃদন্দেহে ইহা প্রমাণিত হইতেছে যে, প্রবৃত্তি ও নিরুত্তিরূপ ক্রিয়া ইচ্ছা চেতনা প্রভৃতি গুণের ব্যভিচারী, অর্থাৎ প্রবৃত্তি এবং নিবৃত্তি থাকিলেও ইচ্ছা প্রভৃতি গুণ নাও থাকিতে পারে। এই অবস্থায় ভূতচৈতগ্যবাদীর সিদ্ধান্তে শরীরের প্রবৃত্তি এবং নিবৃত্তিরূপ ক্রিয়াকে ইচ্ছা প্রভৃতি গুণের সাধনে যে হেতুরূপে উল্লেখ করা হইয়াছে, উহা যথার্থ হেতু নহে, হেত্বাভাসূ 🗸 তারপর, কুঠার প্রভৃতির প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি স্বতন্ত্র নহে, চলকের ইচ্ছাতন্ত্র, এইজন্য কুঠার প্রভৃতির শরীরের ভাষ চেতনা কল্লনা করা যায় না বলিয়া ভূতচৈতভাবাদী যাহা বলিয়াছেন, সে সম্পর্কে বক্তব্য এই যে, কুঠারের পরতন্ত্র (চালকের ইচ্ছাতন্ত্র) প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি সকলেরই প্রত্যক্ষগম্য। ঐরপ পরতন্ত্র প্রবৃত্তি, নিবৃত্তির মূল ইচ্ছা ও দ্বেষ কুঠার প্রভৃতিতে থাকে না। চালকেই ইচ্ছা দ্বেষ প্রভৃতি থাকে, ইহা ভৃতচৈতগুবাদীও স্বীকার করিবেন। এরূপ ক্ষেত্রে প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তিরূপ ক্রিয়া এবং তাহার মূল ইচ্ছা ও দ্বেষ প্রভৃতির একাধারে থাকিবার যে নিয়ম আছে, তাহা অবশ্য ভঙ্গ হয়। ফলে, শরীরের প্রবৃত্তি ও নিরুত্তি দেখিয়া, শরীরে ইচ্ছা চেতনা গুণের যোগও সমর্থন করা চলে না। এই ক্ষেত্রেও শরীরের ইচ্ছাদিগুণ-সাধনে প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তিরূপ হেতু হেত্বাভাসই হইবে।>

্বার এক কথা, জড়বাদী জড়ের কোথায়ও কোনরূপ স্বতন্ত্র প্রবৃত্তি দেখিয়াছেন কি? জড়ের প্রবৃত্তি সকল ক্ষেত্রেই তো চেতনের ইচ্ছাতন্ত্র। চেতনের ইচ্ছা এবং বিদ্বেষবশতঃই অচেতন শরীর এবং কুঠার প্রভৃতিতে কর্মপ্রবৃত্তি ও কর্মবিরতির উদয় হয়। চেতন এ ক্ষেত্রে প্রবৃত্তি ও নির্ত্তির প্রযোজক শরীর ও কুঠার প্রভৃতি প্রযোজ্য। চেতনের ইচ্ছা ও বিদ্বেষ- বশতঃ যে প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি জন্মে, তাহা শরীর এবং কুঠার প্রভৃতিতেই থাকে। অন্য কোথায়ও থাকে না। ইচ্ছা ও বিষেষ চেতনেই থাকে, অন্যত্র থাকে না। যে বস্তু (কুঠার প্রভৃতি) ইচ্ছা জন্ম ক্রিয়ার আধার হয়, তাহা ইচ্ছা প্রভৃতির আধার বা আশ্রয় হয় না। কুঠার প্রভৃতিই ইহার দৃষ্টান্তস্থল। এই দৃষ্টান্তবলে শরীরও ইচ্ছাদির আধার নহে, ইহাই সিদ্ধ হয়। ইচ্ছাদির আধার না হেইলে শরীর যে চেতনারও আধার হইবে না, তাহাও সহজেই অনুধাবন করা যায়।

ভূতচৈতন্তবাদী ভৌতিক পদার্থের মৌলিক উপাদান পরমাণুতে চৈতন্তযোগ স্বীকার করায়, তাঁহার মতে জ্ঞান, ইচ্ছা প্রভৃতি দর্বভূতেরই ধর্ম
হইবে, দর্বভূতেই জ্ঞান, ইচ্ছা প্রভৃতি জন্মিরে। "পৃথিব্যাদি ভূতের যে
সমস্ত ধর্ম তাহা সমস্ত পৃথিব্যাদিভূতেই থাকে, যেমন গুরুত্বাদি। পৃথিবী
ও জলে যে গুরুত্ব আছে, তাহা সমস্ত পৃথিবী ও সমস্ত জলেই আছে।
জ্ঞান ও ইচ্ছাদি যদি পৃথিব্যাদি ভূতেরই ধর্ম হয়, তাহা হইলে দর্বভূতেরই
ধর্ম হইবে। কিন্তু ঘটাদি দ্রব্যে জ্ঞানাদি নাই, ভূতচৈতন্তবাদীও ঘটাদিদ্রব্যে
জ্ঞানাদি স্বীকার করেন নাই। স্কুত্বাং জ্ঞানাদি ভূতধর্ম হইতে পারে না।
জ্ঞানাদি ভূতধর্ম হইলে গুরুত্বাদি গুণের ন্যায় ঐ জ্ঞানাদিরও সার্বত্রিকত্ব
নিয়মের আপত্তি হয়। কিন্তু ঐ নিয়ম ভূতচৈতন্তবাদীও স্বীকার করেন
না"। ইহার উত্তরে ভূতচৈতন্তবাদী বলেন যে, "জ্ঞানাদি ভূতধর্ম হইলে তাহা
সর্বভূতেরই ধর্ম হইবে, ইহার কোন প্রমাণ নাই। যেমন গুড়' তণ্ডুলাদি দ্রব্য

১। মঃ মঃ ৺ফণিভূষণ তর্কবাগীশ কর্তৃক অনুদিত ন্থায় দর্শন, তাহাত্র ভিপ্পনী।

বিশেষ বিলক্ষণ সংযোগবশতঃ দ্রবান্তরে পরিণত হইলে তাহাতেই মদশক্তি বা মাদকতা জন্মে, তদ্রপ পার্থিবাদি পরমাণু বিশেষ বিলক্ষণসংযোগ বশতঃ শরীরাকারে পরিণত হইলে তাহাতেই জ্ঞানাদি জন্মে। শরীরারম্ভক পরমাণু বিশেষের বিলক্ষণ সংযোগ বিশেষই জ্ঞানাদির উৎপাদক। স্কুতরাং ঘটাদিদ্রব্যে জ্ঞানাদির উৎপত্তি হইতে পারে না। শরীরাকারে পরিণত ভূতবিশেষেই জ্ঞানাদির উৎপত্তি হওয়ায় জ্ঞানাদি ঐ ভৃতবিশেষেরই ধর্ম, ভৃতমাত্রের ধর্ম নহে"। ১ (ভৃতচৈত্মবাদীর এইরূপ সমাধানের বিরুদ্ধে বক্তব্য এই যে, চেতনাকে যে ্দৈহের ধর্ম বলা হইয়াছে, তাহা নিশ্চয়ই দেহের দামান্য ধর্ম নহে, রূপাদির ত্যায় দেহের বিশেষ ধর্মই হইবে। দেহের বিশেষ ধর্ম রূপ প্রভৃতি যে পর্যন্ত দেহ থাকে, দেই পর্যন্তই বর্তুমান থাকে, দেহ কলাচ রূপবিহীন হয় না। রূপহীন দেহ অসম্ভব কল্পনা। চেতনা কিন্তু রূপ প্রভৃতি দেহের বিশেষ গুণের স্থায় যতকাল দেহ থাকে ততকালই থাকে না। মৃত শ্রীরে ভূত মাত্রেরই বিশেষ ধর্ম রূপ থাকে, কিন্তু চেতনা থাকে না। ফলে, চেতনাকে রূপ প্রভৃতির স্থায় দেহের বিশেষ ধর্মও বলা চলে না। চেতনা যে দেহের বিশেষ ধর্ম হইতে পারে না, তাহা অনুমানপ্রয়োগের দাহায়েও প্রতিপাদন করা যায়—চৈত্ত্য (পক্ষ) দেহের বিশেষ গুণ বা ধর্ম নহে (সাধ্য), যে হেতু চৈতন্য যতকাল দেহ থাকে ততকালই থাকে না।₹৴ তারপর দেহের বিশেষ গুণ রূপ প্রভৃতি এবং চৈতন্মের মধ্যে আরও যে পার্থক্য আছে. তাহাও এই প্রদঙ্গে লক্ষ্য করা আবশ্যক। দেহের ধর্ম

১। মঃ মঃ ৮ফণিভূষণ তর্কবাগীশ কর্তৃক অনুদিত ভাষদর্শন, ৩।২।৩৭ হঃ টিপ্পনী।

১। (ক) জ্ঞানং ন দেহবিশেষগুণং অযাবদেহভাবিত্বাৎ। কল্পতক ; ৩।৩।৫৪।
১৯.৯৭ (ব) যদি দেহভাবে ভাবাদেহধর্মত্বমাত্বধর্মাণাং মন্ত্রেত, তদা দেহভাবেহপ্যভাবাদতদ্বর্মত্বমেবৈষাং কিং ন মন্ত্রেত ? দেহধর্মবৈলক্ষণ্যাৎ। যে হি দেহধর্মা দ্বপাদয়ন্তে
যাবদেহং ভবন্তি। প্রাণচেষ্টাদয়ন্ত্র স্ত্রাপি দেহে মৃতাবস্থায়াং ন ভবন্তি। দেহধর্মাক্র ক্রপাদয়ং পরৈরপ্যপ্রভান্তন্তে নত্বাত্বধর্মাকৈতন্ত্রস্থত্যাদয়ঃ। বাং সংঃশাহ্ববভান্ত, ৩।৩।৫৪।

<sup>(</sup>গ) চৈতন্সাদির্যদি শরীরগুণ: ততোহনেন বিশেষগুণেন ভবিতব্যম্, ন তু সংখ্যা-পরিমাণ-সংযোগাদিবৎ সামান্সগুণেন। তথা চ যে ভূতবিশেষগুণান্তে যাবদ্ভূত-ভাবিনো দৃষ্টা যথা রূপাদয়:। নছন্তি সংভবঃ ভূতঞ্চ রূপাদিরহিতঞ্চেতি। তশাদ্ভূত-বিশেষগুণরূপাদিবৈধর্ম্যার চৈতন্তং শরীরগুণঃ। ভামতী, ৩।৪।৫৪ স্থঃ।

রূপকে দেহী নিজে যেমন প্রত্যক্ষ করে, অপরেও সেইরূপ প্রত্যক করে। জ্ঞানকে শুধু যাঁহার জ্ঞান জন্মে, সেই প্রত্যক্ষ করে, অপরে তাহা প্রত্যক্ষ করিতে পারেনা, অনুমান করে। শ্যামের দেহের রূপ শ্যাম যেমন প্রতাক্ষ করে, রামও সেইরূপ প্রতাক্ষ করে। শ্<u>রামের জ্ঞান কিন্তু</u> শ্<u>রামের</u>ই কেবল প্রত্যক্ষগোচর হয়, রাম তাহা প্রত্যক্ষ করিতে পারে না। শ্যামের ক্রিয়াকলাপ দেখিয়া অনুমানই কেবল করিতে পারে। অপরে প্রতাক্ষ করিতে পারেনা বলিয়াই চেতনার স্থায় ইচ্ছা শ্মৃতি প্রভৃতিও যে দেহের বিশেষ ধর্ম হইতে পারেনা তাহাও অনায়াদেই অনুমান করা যায়।? 🗸 আর এক 🖍 কথা এই—ভূতচৈতভাবাদীর মতে দেহের বিশেষ গুণ বা ধর্ম চৈতভোৱ স্বরূপ কি, তাহাও বিচার করা আবশ্যক। চৈতন্ম যথন এইমতে জড় দেহের ধর্ম, তথন তাহাও যে জড়ই হইবে, ভৃতচৈতগুবাদীর স্বীকৃত চতুর্বিধ মহাভূতের অন্তর্গতই হইবে, তাহাতে দন্দেহ কি ? মহাভূতের পরিণাম রূপ যেমন পৃথিবী প্রভৃতি চারপ্রকার মহাভৃত হইতে অতিরিক্ত কিছু নহে, দেহের সংগঠক মহাভূতের পরিণাম চৈতন্যও সেইরূপ ভূতবিশেষই হইবে, মহাভূত হইতে অতিরিক্ত কিছু হইবেনা। কারণ, দেহের ধর্ম চৈতন্যকে পৃথিবী প্রভৃতি চারপ্রকার মহাভূতের অতিরিক্ত কিছু বলিয়া গ্রহণ করিতে গেলে, ভূতচৈত্যবাদীর নিজের প্রতিজ্ঞাই ভঙ্গ হয় নাকি? জড় ভূতের ধর্ম রূপ প্রভৃতি যেমন দৃশ্যই বটে দ্রফী নহে, ভাস্থাই বটে, ভাসক নহে, জড় দেহের ধর্ম চৈতগ্রও সেইরূপ প্রকাশ্যই বটে, প্রকাশক নহে। আচার্য শঙ্করের ভাষায় অহম্ শব্দপ্রতিপাগ্ত অহমাকার চৈতন্তই জ্ঞাতা বিষয়ী, যুত্মৎপদগম্য জড় জগৎ চৈতন্মের বিষয়। বিষয় কদাচ বিষয়ী হইতে পারে না। বিষয়ী এবং বিষয় আলোক অন্ধকারের মতই বিরুদ্ধস্বভাব। জড়ের পরিণাম দেহের গুণ চৈতন্য ভাসক বিষয়ী হইবে কিরূপে গু জড় পরিণাম রূপ কদাচ রূপকে বিষয় করে না, রূপবিজ্ঞানই রূপকে বিষয় করে। এই বিষয়ী রূপবিজ্ঞান, জ্ঞানের বিষয় রূপ হইতে ভিন্ন তর। জড় পরিণাম চৈতন্মও সেইরূপ ভূত-ভৌতিক কোন বস্তুকেই বিষয় করতে

পারেনা। বাহ্ন, আধ্যাত্মিক, ভূত-ভৌতিক সমস্ত বস্তুই আত্ম-চৈতন্মের বিষয় হয় স্থাতরাং বলিতেই হইবে যে—চৈতত্ম ভূত বা ভৌতিক কোন পদার্থেরই ধর্ম নহে, বিষয়ের ভাসক চৈতত্ম স্বতন্ত্রতর। চৈতত্ম স্বয়ংপ্রকাশ, এবং বিশ্বের তাবদ্ বস্তুর ইহা প্রকাশক। স্থাপ্রকাশক্ষই চৈতন্তের একমাত্র পরিচয়। বিষয়ী চৈতত্ম কর্তৃক প্রকাশিত হওয়াই ভূত ভৌতিক বস্তুর স্বভাব। এই অবস্থায় নিখিল বিষয়ের ভাসক চৈতত্যকে জড়ভূতের পরিণাম বলিয়া ব্যাখ্যা করা চলে কি ?

শ্রীর থাকিলেই (শরীরাবচ্ছেদেই) চৈতন্মের উপলব্ধি হয়, শরীর
না থালিলে হর না, স্বতরাং অগ্নির ধর্ম উফতার ন্যায় চৈতন্ম শরীরেরই ধর্ম,
স্বতন্দ্র কোন মোলিকত্ব নহে। যে সকল দার্শনিক চৈতন্যকে মোলিক স্বতন্দ্র
তব্ব বিনিয়া গ্রহণ করিয়াছেন ৮ তাঁহাদের মতেও শরীরেই (শরীরাবচ্ছেদেই)
প্রাণ, চেন্টা, চৈতন্য, ইচ্ছা প্রভৃতির উপলব্ধি হইয়া থাকে, শরীরের বাহিরে
অন্য কোথায়ও ঐসকল গুণের উপলব্ধি হয় না। ফলে, চৈতন্য, ইচ্ছা,
প্রাণ, চেন্টা প্রভৃতি যে শরীরেরই ধর্ম হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি १९
ভৃতচৈতন্যবাদীর এইরূপ যুক্তিরও কোন মূল্য নাই। প্রদীপ প্রভৃতি
উপকরণ থাকিলে তবেই ঘটপ্রভৃতি বস্তুর উপলব্ধি ঘটে, আলোকের অভাব
ঘটিলে বস্তুর উপলব্ধি হয়না। এই অবস্থায় ভৃতচৈতন্যবাদী তাঁহার পূর্বোক্ত

১। কে ন হি ভূতভৌতিকধর্মেণ সতা চৈতন্তেন ভূতভৌতিকানি বিষয়ীক্রিয়েরন্। ন হি রূপাদিভি: স্বরূপং পররূপং বা বিষয়ীক্রিয়তে। বিষয়ীক্রিয়ত্তে তু বাহাধ্যাত্মিকানি ভূতভৌতিকানি চৈতন্তেন। অতশ্চ যথৈবাস্থাঃ ভূতভৌতিকবিষয়ায়া উপলব্ধেভাবোহভূপগম্যতে, এবং ব্যতিরেকোহপ্যস্থান্তেভ্যোহভূয়পগন্তব্যঃ। শং ভাষ্য, ভাত্তি৪।

<sup>(</sup>খ) যথাহি ভূতপরিণামভেদোরূপাদির্নতু ভূতচতুষ্টয়াদর্থান্তরমেবং ভূত-পরিণামভেদ এব চৈতন্তং ন তু ভূতেভ্যোহর্থান্তরং, যেন 'পৃথিব্যাপন্তেজোবায়ুরিতি তত্ত্বানি' ইতি প্রতিজ্ঞা ব্যাঘাতঃ স্থাদিত্যর্থঃ। ভামতী, ৩।৩/৫৪ স্ত্র।

২। এক আত্মন শরীরে ভাবাৎ। ব্রহ্মস্ত্র ৩।৩।৫৩। যদ্ধি যশ্বিন্ সতি ভবত্যসতি চ ন ভবতি তন্তদ্ধর্মত্বেনাধ্যবসীয়তে, যথা অগ্নিধর্মাবৌষ্ণ্যপ্রকাশো। প্রাণ্চেষ্টাচৈত্য্যশ্বত্যাদয়ক্ষ আত্মধর্মত্বেনাভিমতা আত্মবাদিনা। তে২প্যন্তরেব দেহ উপলভ্যমানাবিহিক্ষাস্থপলভ্যমানা অসিদ্ধে দেহব্যতিরিক্তে ধর্মিণি দেহধর্মা এব ভবিতুমইন্তি।

যুক্তি অনুসরণ করিয়া উপলব্ধিকে প্রদীপের ধর্ম অবশ্যই বলিবেন মা। তাহা যদি না বলেন, তবে শরীর থাকিলেই বস্তুর উপলব্ধি হয়, না থাকিলে হয় না, এইরূপ যুক্তিবলে চৈত্তাকে দেহের ধর্ম বলিয়া সিদ্ধান্ত করেন কিরূপে ? আলোচ্য যুক্তির দারা তিনি শরীরকে প্রদীপ প্রভৃতির ত্যায় চৈতত্ত্যের উপলব্ধির অত্যতম উপকরণমাত্রই বলিতে পারেন। স্বগ্ন-অবস্থায় শরীরের যখন কোনরূপ ক্রিয়া থাকে না তখন নানাপ্রকার স্বপ্ন-জ্ঞানের উদয় সকলেরই হইয়া থাকে। ফলে, দেহকে উপলব্ধির অ্যাতম প্রধান কারণরূপেও ভূতচৈতত্মবাদী গণনা করিতে পারেন না) দিতীয়তঃ দেহের চৈত্ত উপপাদনের জন্ম ভৃতচৈত্ত্যবাদী দেহের সংগঠক প্রত্যেক পরমাণুরই দেহের ভাষ চেতনা স্বীকার করিতে বাধ্য। প্রত্যেক পরমাণুরই চেতনাযোগ স্বীকার করায়, প্রত্যেকটি পরমাণুই স্বতন্ত্র চেতন হইবে, এবং একই দেহে অসংখ্য স্বতন্ত্র চেতনের সমাবেশ ভূতচৈতত্তবাদে অনিবার্য হইয়া পড়িবে। একদেহে এক জ্ঞাতা চেতন আলাই বিরাজ করে। লোকেও দেইরূপই অনুভব করে। একই শরীরে কোটি কোটি স্বতন্ত্র চেতনের সমাবেশের কল্লনায় কোনও প্রমাণ নাই, প্ররূপ পরিকল্পনা অনুভ্র বিকদ্ধও বটে। একই দেহে অসংখ্য স্বতন্ত্র চেতনের সমাবেশ স্বীকার করিলে, শরীরের কর্মক্ষমতার বিলোপ প্রভৃতি অশেষ চুর্গতি যে অবশ্যস্ভাবী,

বঃ সং: শং ভাষ্য, অতা৫৪;

১। যন্ত্ৰং শরীরে ভাবাচ্ছরীরংর্ম উপলন্ধিরিতি, তদ্ণিতেন প্রকারেণ প্রভ্যুক্তন্। অপি চ, সংস্থ প্রদীপাদিব্পকরণেষ্ উপলন্ধির্ভবিতি, অসংস্থ চ ন ভবতি। ন্চৈতাবতা প্রদীপাদি ধর্ম এবোপলন্ধির্ভবিতি। এবং সতি দেহে উপলন্ধির্ভবিতি, অসতি চ ন ভবতীতি ন দেহধর্মো ভবিতুমর্হতি; উপকরণত্বমাত্রেণাপি প্রদীপাদিবদেহোপ-যোগোপপত্তা। ন চাত্যন্তাং দেহস্যোপলন্ধাবুপ্যোগোহিপি দৃশ্যতে; নিশ্চেষ্টেইপ্যান্মিন্ দেহে স্থাপে নানাবিধাপেশ্নিদর্শনাং। তন্মাৎ অনবন্ধাং দেহব্যতিরিক্তন্স আত্মনোহস্তিত্বম্।

২। মদশক্তিঃ প্রতি মদিরাবয়বং মাত্রয়াবতিষ্ঠতে তদ্বদেহে হি চৈউন্তং তদবয়বেদিপি মাত্রয়া ভবেৎ। তথাচৈক স্মিন্ দেহে বহবক্ষেত্যেরন্। ন চ বহুনাং চেতনানামন্তোন্তাভি-প্রায়াত্মবিধানসংভব ইতি একপাশনিবদ্ধা ইব বহবো হি বিহঙ্গমাঃ শ্বিক্ষাদিক্রিয়াভিমুখাঃ সমর্থা অপি ন হন্তমাত্রমণি দেশমতিপতিতুমুৎসহন্তে। এবং শরীরমণি ন কিঞ্চিৎ কর্তুমুৎসহতে। ভামতী, অভাবতঃ

তাহা আমরা চার্বাকোক্ত দেহারুবাদের গওনে পূর্বেই আলোচনা করিয়া দেখাইয়াছি। ভূতচৈতত্যবাদে কর্মদল ভোগের ব্যবস্থা বাহিত হয়। শৃতি, প্রতাভিজ্ঞা প্রভৃতির উপপাদন অসম্ভব হয়। এইজত্যই দেহাত্যবাদ, ইন্দ্রিয়াত্মবাদ, প্রাণ-আত্মবাদ, মন-আত্মবাদ প্রভৃতি কোনপ্রকার ভূতচৈতত্যবাদই যে গ্রহণযোগ্য নহে, তাহা আমরা আমাদের ক্রমিক আলোচনায় ব্যক্ত করিতে চেন্টা করিব।

চার্বাক্মতে চৈত্তাবিশিষ্ট দেহই আজা "চৈত্তাবিশিষ্টঃ কায়ঃ পুরুষঃ", বুহস্পতিসূত্র। দেহের অতিরিক্ত আত্মার অন্তিরে কোনরূপ প্রমাণ নাই। "গোরোইহং জানামি", 'গোরবর্ণ আমি জানিতেছি' এইরূপ চার্বাক মতের অনুভবের দারা চেতনা ও রূপ যে একই দেহকে আশ্রয় আলোচনা ও ঐ মতের থণ্ডন করিয়া অবস্থান করে, তাহা অতি স্পাটভাবে বুঝা যায়। রূপ শ্রীরের ধর্ম, শ্রীরই রূপের আধার, রূপের সহিত একই আধারে অবস্থিত চেতনাও যে স্থুতরাং শরীরেরই ধর্ম তাহাতে সন্দেহ কি ? যে-ব্যক্তির দেহ স্থল, তিনিই বলেন "আমি স্থল", যিনি কুশকায় তিনি বোঝেন আমি কৃশ। এক্ষেত্রে হুল এবং কৃশ দেহকেই যে আমি বা আত্মার সহিত অভিন বলিয়া নির্দেশ করা হইয়া থাকে, তাহা অবশ্য স্বীকার্য। দেহ এবং আত্মা ভিন্ন হইলে, ঐ প্রকার অভেদবোধ কোনমতেই ব্যাখ্যা করা চলে না। তারপর, আমি কুশ, আমি ফুল, এইরূপ অনুভবের তায়, আমার শরীর কুশ, আমার শরীর সূল, এইপ্রকার প্রত্যক্ষেরও দকলেরই উদয় হইতে দেখা যায়। পূর্বোক্ত অনুভবের ফলে যেমন দেহকে আত্মা বলিয়া গ্রহণ করা যায়, সেইরূপ আমার শরীর কুশ, এই জাতীয় প্রত্যক্ষের বলে আত্মা যে দেহ নহে, দেহ হইতে অতিরিক্ত কিছু ইহাও দাব্যস্ত হয়। আমার বাড়ী, আমার পুত্র পরিজন, আমার পুস্তক, এই সকল ক্ষেত্রে যেমন আমার বাড়ী, পুত্র, পরিজন প্রভৃতি আমা

<sup>\*</sup>ভূতচৈতভাবাদ যে গ্রহণ যোগ্য নহে, তাহা বৌদ্ধ পণ্ডিত ধর্মকীতি তদীয়
প্রমাণ-বার্তিকের ১ম পরিচ্ছেদে 'ভূতচৈতভাযতনিরাসঃ' প্রকরণে এবং মনোরথনন্দী প্রমাণবার্তিকের টীকায় বিস্তৃত ভাবে আলোচনা করিয়াছেন, স্থাী পাঠক সেই আলোচনা
দেখিবেন।

হইতে ভিন্ন বলিয়া বুঝা যায়। সেইরূপ আমার শরীরও যে আমি নহি, আমা হইতে ভিন্ন, এই রহস্মই আলোচ্য প্রত্যক্ষে সূচিত হয়। একমাত্র প্রতাক প্রমাণের উপর নির্ভর করিয়া আত্মার স্বরূপ নিরূপণ করিতে গিয়া. চার্বাক উল্লিখিত উভয় প্রকার আত্ম-প্রত্যক্ষের মধ্যে কোনু প্রতাক্ষটিকে সত্য বলিবেন ? যদি তিনি "আমি স্থল" "আমি কৃশ" এই দেহাত্মবাদের অনুকুল প্রত্যক্ষকে মত্য বলিয়া গ্রাহণ করিয়া তাঁহার অভিপ্রেত দেহাত্মবাদ উপপাদন করিতে চাহেন, তবে আমি প্রতিবাদী দেক্ষেত্রে "আমার দেহ কুশ" এই জাতীয় প্রত্যক্ষকে যথার্থ হিদাবে উপত্যাদ করিয়া, আত্মা যে শরীর নহে. শ্রীর প্রভৃতি হইতে ভিন্ন কিছু, ইহাই সিদ্ধান্ত করিতে চেষ্টা করিব। ফলে, চার্বাকোক্ত দেহাত্মবাদ অচল হইয়া পড়িবে। দ্বিতীয়তঃ "গোরোংহং জানামি" এইরূপ প্রত্যক্ষের ভিত্তিতে চেতনাকে রূপের স্থায় শরীরের ধর্ম বলিয়া চার্বাক যে দিদ্ধান্ত করিয়া থাকেন; দেখানেও প্রশ্ন দাঁড়ায় এই যে, গৌরবর্ণ আমি জানিতেছি, এই প্রকার প্রত্যক্ষের স্থায় অন্ধ আমি, বিধির আমি জানিতেছি, "অস্কো২হং বধিরো২হং জানামি" এইরূপও শত শত প্রত্যক্ষের উদয় হইতে দেখা যায়। এই অবস্থায় রূপ দেহের ধর্ম বলিয়া "গোরো২হং জানামি" এই প্রত্যক্ষবলে দেহকে যদি আত্মা বলিয়া সিদ্ধান্ত করা সম্ভবপর হয়, তবে অন্ধত্ব, বধিরতা প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ের ধর্ম দেখিয়া "অন্ধোইহং জানামি," "বধিরোইহং জানামি", এই প্রকার প্রত্যক্ষয়লে ইন্দ্রিয়কেই বা আত্মা বলিতে বাধা কি ? সেক্ষেত্রে আত্মা কি দেহ, না ইন্দ্রিয় ? এইরূপ সন্দেহই আদিয়া পড়িবে, চার্বাকোক্ত দেহাত্মবাদ প্রমাণিত হইবে না। মাধবাচার্য তাঁহার সর্বদর্শনসংগ্রহে চার্বাক-মতের বর্ণনায় "আমার দেহ" এইরূপ দেহ ও আত্মার ভেদ-বুদ্ধিকে "রাহুর শির" এইরূপ অভেদে ভেদ কল্পনার ভাষে মিথ্যাবৃদ্ধি বলিয়াই সাব্যস্ত করিয়াছেন। পূর্বোক্ত আলোচনায় আমরা দেখিয়াছি যে, 'আমি কুশ' এইরূপ অভেদ প্রত্যক্ষের স্তায় 'আমার দেহ কুম' এইপ্রকার দেহ এবং আত্মার ভেদও সকলেই প্রত্যক্ষ করিয়া থাকেন। এই অবস্থায় আলোচ্য ভেদবুদ্ধির মিথ্যাত্ব নিশ্চয়

১। বদিও ছিন্নস্তককেই রাহু বলা হইয়া থাকে, তবুও অভেদে ভেদ কল্পনা করিয়া রাহুর শির, 'রাহোঃ শিরঃ' এইরূপ প্রয়োগ করিয়া থাকে।

না করা পর্যন্ত, ঢার্বাকোক্ত দেহাত্মবাদকে কোন মতেই নির্বিবাদে গ্রহণ করা চলে না। পরস্পার বিরুদ্ধ ঐ চুইপ্রকার প্রত্যক্ষের মধ্যে কোন প্রতাক্ষটি সতা, এবং কোনটি যে মিখা। তাহাও একমাত্র প্রত্যক্ষ প্রমাণবাদী চার্বাকের পক্ষে নির্ণয় করিয়া বলা সম্ভবপর নহে। স্থতরাং চার্বাকের দেহাতাবাদে সন্দেহের দ্বন্দই আসে, নিশ্চিত কোন সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়। সম্ভবপর হয় না। আর এক কথা এই যে, 'গোরোগহং জানামি', এইপ্রকার অনুভববলে চার্বাক যে চেতনাকে রূপ প্রভৃতির স্থায় দেহের ধর্ম বলিয়া সিদ্ধান্ত করিতে চাহেন, সেখানেও সূক্ষাভাবে পরীক্ষা করিলে দেখা যায় যে, कुल रामन निष्ठक (मरहत्रहें भर्ग, छ्यान रमहेकुल (मरहत भर्ग नरह। छ्यान আত্মার ধর্ম। ইহা অবশ্যই সত্য যে, জ্ঞান বস্তুতপক্ষে আত্মার ধর্ম হইলেও, আত্মা কোনরূপ দেহের আশ্রায় না লইলে, কিস্মিন কালেও জ্ঞানের উৎপত্তি হুইতে দেখা যায় না। আত্মা যখন কোন শরীরকে আশ্রায় করে, তখনই বিশ্বপ্রপঞ্চ-সম্পর্কে আত্মার জ্ঞানোদয় হইয়া থাকে। স্থায়ের দৃষ্টিতে জ্ঞান সমবায় সম্বন্ধে আত্মাতে থাকে বলিয়া, জ্ঞানকে যেমন আত্মার ধর্ম বলা হইয়া থাকে, সেইরূপ কোন-না-কোনরূপ দেহ আশ্রয় করিয়াই আত্মার জ্ঞাতব্য বস্তুসম্পর্কে জ্ঞান উৎপন্ন হয়, এইজন্ম দেহকে আশ্রেয় করিয়া উৎপন্ন জ্ঞানকে দেহের ধর্ন বলিতেই বা বাধা কোথায় ? ঘট প্রভৃতি যে-সকল বস্তু জ্ঞানের বিষয় হয়, তাহাতে বিষয়তা সম্বন্ধে জ্ঞান থাকে। এই অবস্থায় জ্ঞানকে বিষয়তা সম্বন্ধে জ্ঞেয় ঘট প্রভৃতিরও ধর্ম বলা চলে। এখন কথা এই যে, বিভিন্ন দৃষ্টিতে (বিভিন্ন সম্বন্ধে) জ্ঞানকে আত্মার, আত্মার আধার দেহের এবং জ্রেয় ঘট প্রভৃতি বিষয়ের, এই তিনেরই ধর্ম বলা চলিলেও, মুখাতঃ জ্ঞান আত্মার ধর্ম বলিয়াই প্রসিদ্ধ। জ্ঞানকে রূপ প্রভৃতির স্থায় প্রধানভাবে দেহের ধর্ম বলা কোনমতেই সঙ্গত হয় না। দেহ ভিন্ন জ্ঞানের উৎপত্তি হইতে পারে না বলিয়া জ্ঞানকে দেহের ধর্ম বলিয়া ব্যাখ্যা করিলেও, প্রকৃতপক্ষে (সমবায় দম্বন্ধে) জ্ঞানের আশ্রয় যে দেহ নহে, দেহ হইতে অতিরিক্ত অন্য কিছু, জ্ঞান যে মুখ্যতঃ আত্মার ধর্ম, এইরূপ বুঝিবার যুক্তি~ সঙ্গত কারণ খাকায়, 'গোবোহহং জানামি' এই প্রকার প্রত্যক্ষও চার্বাকোক্ত দেহাত্মবাদের বিপক্ষেই সাক্ষ্য দেয়। তারপর, চার্বাক তাঁহার দেহাত্মবাদের সমর্থনে গুড়, অন্নরস প্রভৃতি হইতে মদশক্তির উৎপত্তির যে দৃষ্টান্ত উপন্যাদ করিয়াছেন, ঐ দুষ্টান্তও জড় হইতে অজড় আত্মার উৎপত্তির সমর্থন করে না। গুড়, অন্নরদ প্রভৃতি যে-সকল বস্তুর সহযোগে মদিরা প্রস্তুত হয়, ঐ সকল বস্তুতে কিছুমাত্রও মদশক্তি আছে বলিয়াই, ঐ সকল মছের উপাদানগুলি মিলিত হইলে, দেক্ষেত্রে মদশক্তির আবির্ভাব হইতে দেখা যায়। ভাতের যে নেশা আছে তাহা কে না স্বীকার করে? মছের উপাদানসমূহে অল্পমাত্রায়ও মদশক্তি না থাকিলে, উহারা মিলিত হইলেও উহা হইতে কোন্মতেই আক্স্মিক মদশক্তির আবির্ভাব হইতে পারিত না। উপাদানে যাহা নাই বা থাকে না, এইরূপ কিছুরই কথনও উৎপত্তি হইতে দেখা যায় না। উপাদানে যাহা অব্যক্ত বা অস্পষ্ট অবস্থায় বিছমান থাকে, উপাদেয়ে বা কার্যে তাহাই স্থুস্পর্ফ, স্থব্যক্ত হইয়া থাকে । এইজন্মই কোনরূপ বিশেষ কার্য সাধন করিতে গেলেই, কর্তাকে ঐ কার্যের উপযুক্ত উপাদান সংগ্রহ করিতে ব্যস্ত দেখা যায়। তিল নিপোষণ করিলেই তিল হইতে তৈল উৎপন্ন হইয়া থাকে, বালুকাকে সহস্রবার যত্ত্বে পেষণ করিলেও বালুক। হইতে তৈল জন্মে না। কারণ, তিলে তৈল অব্যক্ত অবস্থায় আছে. বালকায় তাহা নাই, এইজন্মই বালকা হইতে কম্মিনকালেও তৈলের আবির্ভাব হইতে দেখা যায় না। ইহা হইতে গুড়, অন্নরদ প্রভৃতি মদের র্উপাদানগুলিতে যে অব্যক্তরূপে মদশক্তি বিভাষান আছে এবং মভের উপাদানগুলির মিলনের ফলে সেই উপাদানে অন্তর্নিহিত অব্যক্ত মদশক্তিই স্থব্যক্ত হইয়া উঠিয়াছে. আক্স্মিক মদশক্তির আবির্ভাব হয় নাই, ইহা স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। হলুদ ও চুণ একত্র মিশাইলে উহাতে যে লোহিত্য জন্মে, পান, চুণ ও খয়ের উপযুক্ত পরিমাণে চিবাইলে, ওষ্ঠপুটে যে রক্তিমার আবির্ভাব হয়. তাহা যে সম্পূর্ণ আকস্মিক এমনও বলা যায় না, শুধু মিলনের গুণে উহা উদভূত হইয়াছে এভাবেও উহা ব্যাখ্যা করা যায় না। কেননা, মৌলিক বস্ত্রগুলিতে লোহিত্যের উপাদান না থাকিলে, মিলনে তাহা আসিবে কিরূপে গ উপনিষদের দৃষ্টিতে বস্তুতত্ত্বের মূল খুঁজিলে দেখা যায়, যে বিশের তাবদ বস্তুই ক্ষিতি, জল এবং তেজঃ এই তিন প্রকার মৌলিক পদার্থের সমবায়ে গঠিত। (নিখিল বস্তুই ত্রিবুৎকৃত বা ত্রাাত্মক) লোহিত শুক্ল কৃষ্ণ রূপত্রয়েরও ক্ষিতি, অপ, তেজঃ এই তিনটি মৌলিক পদার্থ ই কারণ বলিয়া জানিবে। অগ্নির যে লোহিত রূপ তাহার কারণ তেজঃ, পার্থিব বস্তুর মালিচ্যের

কারণ পৃথিবী, জলীয় পদার্থের শুদ্রতার হেতৃ জলই বটে। সমস্ত ভৃতত্রয়াল্লক বস্তুতেই যেমন মাত্রাবিশেষে ক্ষিতি, অপ্ ও তেজঃ আছে, সেইরূপ লোহিত, শুরু, কুষ্ণ এই রূপ ত্রমণ্ড আছে। এই রূপ কোথামণ্ড ব্যক্ত, কোথায়ও অব্যক্ত। তৈজদ পদার্থের লোহিতরূপ ব্যক্ত, শুক্র কৃষ্ণ রূপ অব্যক্ত। জলীয় বস্তুতে শুভ্রতা ব্যক্ত, রক্তিমা ও মালিন্য অব্যক্ত, পার্থিব পদার্থে মালিন্য স্কুম্পাফ, রক্তিমা শুভ্রতা অম্পাফ। তাহার কারণও এই যে, মৌলিক পদার্থের আধিক্য দেখিয়াই যেমন বিশ্বের তাবদ বস্তুর পার্থিব, তৈজদ জলীয় প্রভৃতি সংজ্ঞা দেওয়া হইয়া থাকে, দেইরূপ বস্তুর রূপেরও আধিক্য বা স্পাট্টতা দেখিয়া লোহিত, কৃষ্ণ, শুভ্ৰ প্ৰভৃতি আখ্যা দেওয়া হয়। বস্তমাত্রেই রূপত্রয় বিভাগান আছে। প্রভেদ এই যে, কোথায়ও কোন রূপ স্থাপ্তট ; কোথায়ও তাহা অব্যক্ত, ইহাই বস্তুতত্ত্বের রূপোপলব্ধির রহস্ত। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে হরিদ্রা, চুণ, খয়ের প্রভৃতিতেও অব্যক্ত রক্তিমা নাই, এমন কথা বলা যায় কি ? হরিদ্রা, চূণ, পান, খয়ের প্রভৃতির দংযোগে আকস্মিক লৌহিত্যের আবির্ভাব হয় নাই, যে লোহিত্য হরিদ্রা চুণ প্রভৃতিতে অব্যক্তভাবে অবস্থিত রহিয়াছে, পরস্পার মিলনের ফলে তাহারই স্থস্পাষ্ট প্রকাশ হইয়াছে মাত্র। এই দৃষ্টিতে কার্যকারণ রহস্ম বিচার করিলে চার্বাক গুড়, অন্নরস প্রভৃতি প্রত্যেক মছের উপাদানে মদশক্তি নাই, মণ্ডের উপাদানগুলি মিলিত হইষা মদিরার আকারে পরিণত হইলে, তাহাতে অভিনব মদশক্তির সঞ্চার হয়, একথা কিছুতেই বলিতে পারিবেন না। মছের প্রত্যেকটি উপাদানের মধোই সূক্ষারূপে যে মদশক্তি অন্তর্নিহিত আছে, উপাদানগুলির মিলনের ফলে অব্যক্তভাবে উপাদানে অবস্থিত দেই মদশক্তির স্পষ্ট বিকাশ বা আধিক্যই জন্মিয়া থাকে, এই সভাই স্বীকার ক্রিতে বাধ্য হইবেন। চার্বাক প্রদর্শিত মদশক্তির আবির্ভাবের দৃষ্টান্ত যে জড়ভূত বস্তু হইতে অজড় চৈতন্মের উৎপত্তি সমর্থন করে না, তাহা ব্যাখ্যা করিতে গিয়া বিজ্ঞানভিক্ষু তাঁহার সাংখ্যদর্শনে বলিয়াছেন, মছের উপাদান অন্নরদ প্রভৃতির মাদকতা ভাতের নেশায় অভিভূত ব্যক্তিমাত্রেরই প্রত্যক্ষ-গম্য। চৈতত্য ও জড় আলোক ও অন্ধকারের মত পরস্পর অতি বিরুদ্ধ পদার্থ। অন্ধকার হইতে যেমন আলোক জন্মিতে পারে না, সেইরূপ চৈত্যুলেশবিহীন জড় ভূতবস্তু হইতেও চৈতন্মের উৎপত্তি সম্ভবপর হয় না। দেহের

উপাদান পৃথিবী প্রভৃতি কোন ভৃতবস্ততেই সূক্ষা অবস্থায়ও যে চৈতন্ত আছে, ইহা কোনরূপ প্রমাণ বলেই সমগন করা যায় না। এই অবস্থায় প্রপক্ষ জড় মহাভৃতের মিলনের ফলে মানবদেহে চৈতন্তের উৎপত্তি কিরূপে সম্ভবপর হয়। অবয়বের সাহায্যে যে কার্য সম্ভবপর হয় না, অবয়বীর দ্বারা তাহা সম্ভবপর হয়। ঘটের অবয়বের দ্বারা জল তোলা যায় না, অবয়বী ঘটের সাহায্যে জল তোলা চলে। কাপড়ের অবয়ব সূতার দ্বারা শরীর আচ্ছাদন করা যায় না, কাপড়ের দ্বারা শরীর আবৃত করা চলে। এই অবস্থায় দেহের উপাদান বা অবয়ব পৃথিবী প্রভৃতি মহাভৃতে চৈতন্ত না থাকিলেও, প্র সকল মহাভৃতের সমবায়ে গঠিত (অবয়বী) শরীরে অভিনব চৈতন্তের আবির্ভাব হইতে বাধা কি গ্

চার্বাকের এইরূপ আপন্তির উত্তরে বলা যায় যে, চার্বাকের মতে চেতনাকে শরীরের রূপ প্রভৃতির ন্থায় এক প্রকার বিশেষ গুণ বলিয়াই ব্যাখ্যা করা হইয়াছে। সমস্ত দ্রব্য পদার্থের চেতনা থাকেনা, দেহেরই চেতনা দেখা যায়। স্থৃতরাং চেতনা যে প্রাণি দেহেরই বিশেষ গুণ ইহা নিঃসন্দেহ। লাল, নীল, শাদা সূতার দ্বারা কাপড় প্রস্তুত করিলে এ কাপড়ও যথাক্রমে লাল, নীল বা শাদাই হইবে। কেননা, ভৌতিক বস্তু মাত্রেরই বিশেষ গুণ রূপ প্রভৃতিকে উহাদের কারণের গুণ অনুসারেই উৎপন্ন হইতে দেখা যায়। অবয়বের বিশেষ গুণ সর্বত্রই অবয়বীতে সংক্রামিত হইয়া থাকে। যে-বিশেষ গুণ অবয়বে নাই, তাহা অবয়বীতে কোথায়ও দেখা যায় না। দৈহিক চেতনা ভৌতিক দেহের রূপ প্রভৃতির ন্থায় বিশেষ গুণ হইলে, দেহের কারণ পৃথিবী প্রভৃতি মহাভূতেও চেতনা অবশ্রুই থাকিবে এবং ঐ উপাদানের চেতনামূলেই ভৌতিক দেহেও চেতনার সঞ্চার হইবে। পৃথিবী প্রভৃতি মহাভূতেও চেতনা আছে তাহার কোন প্রমাণ নাই; উপাদানে না থাকিলে ভৌতিক দেহেও চেতনার সঞ্চার

১। মদশক্তিবচেৎ প্রত্যেকপরিদৃষ্টে দাহিত্যে তদত্ববঃ। দাংখ্যস্ত্র ২।২২,
প্রত্যেক পরিদৃষ্টে দ্রতি দাহিত্যে তত্বদ্ভবঃ দস্ভবেৎ। প্রকৃতে তু প্রত্যেকপরিদৃষ্টত্বং
নান্তি। অতো দৃষ্টান্তে প্রত্যেকং শাস্ত্রাদিভিঃ স্ক্রত্যা মাদকত্বে দিদ্ধে সংহতভাবকালে
মাদকত্বাবিভাবমাত্রং দিধ্যতি। দাই ন্তিকে তু প্রত্যেক ভূতেরু স্ক্রত্যা ন কেনাপি
প্রমাণেন চৈতত্তং দিদ্ধযিত্যর্থঃ।

সাংখ্য-প্রবচনভাষ্য ২।২২

সম্ভবপর হইবে না: অগাৎ চেতনাকে দেহের বিশেষ গুণই বলা চলিবে ন।। পৃথিবী প্রভৃতি মহাভূতের সমবায়ে গঠিত দেহে দেহের বিশেষ গুণ চৈতন্য দল্ট হইয়া থাকে বলিয়া, দেহের উপাদান পৃথিবী প্রভৃতি প্রত্যেক মহাভতেই চৈত্র যে স্ক্রাভাবে নিহিত আছে, এইরূপ অনুমান করাও চার্বাকের পক্ষে সম্ভবপর হয় না। কেননা, চার্বাক একমাত্র প্রতাক্ষ প্রমাণবাদী। অনুসানকে তিনি প্রমাণ বলিয়াই স্বীকার করেন না। এই অবস্থায় শরীরের চৈত্ত দেখিয়া চার্বাক শ্রীরের উপাদান মহাভূতে অব্যক্ত চৈত্তেরে অস্তিম অনুমান করিবেন কিরূপে ? দিতীয়তঃ, চৈতন্ম রূপ প্রভৃতির স্থায় দেহের বিশেষ গুণ বা ধর্ম ইহা সিদ্ধ হইলেই, সেই হেতুমূলে দেহের উপাদান মহাভূত প্রভৃতিরও চৈত্তাের অনুমান করা যাইতে পারে। অনুমানের হেতটি বাদী ও প্রতিবাদী এই উভয়ের মতসিদ্ধ না হইলে, অসিদ্ধ হেতুর দারা কোনরূপ অনুমান করা (সাধ্য-সাধন করা) চলেনা। চৈতন্য যে দেহের ধর্ম তাহাতে৷ ঢাবাক ভিন্ন অন্ম কোন দার্শনিকই স্বীকার করেন ন। চৈত্য দেহের ধর্ম কি না, ইহা লইরাই চার্বাকের সহিত প্রতিবাদী আস্তিক দার্শনিকগণের তুমুল তর্কযুদ্ধ চলিতেছে দেখিতে পাই। চৈতন্য যে দেহের ধর্ম তাহা এখনও প্রমাণিত বা সিদ্ধ হয় নাই। এরূপক্ষেত্রে ঐ অসিদ্ধ বা সন্দিগ্ধ হেতুমূলে দেহের অবয়ব মহাভূতে চৈতন্তের অস্তির অনুমান করা চার্বাকের পক্ষে চলেনা। কারণ, চৈতন্য যে দেহের ধর্ম এই হেত সিদ্ধ নহে বলিয়া উহা হেতুই নহে, হেহাভাসমাত্র। তারপর, ঐরূপ অনুমানে যে 'ইতরেতরাশ্রায়' দোষ আদিয়া পড়ে, তাহা চার্বাক লক্ষ্য করিয়াছেন কি ? চৈতন্য যে দেহের ধর্ম ইহা সিদ্ধ না হইলে, দেহের অবয়ব পৃথিবী প্রভৃতি মহাভূতে চৈতন্তের অস্তিত্ব নাধন করা চলেনা; পক্ষান্তরে, দেহের অবয়ব মহাভূতে চৈতন্তোর অস্তিত্ব না থাকিলে, ঐ সকল অবয়বসমপ্তির দারা গঠিত দেহে ও দেহের বিশেষ গুণ চৈতন্তের আবির্ভাব সম্ভবপর হয় না, অর্থাৎ চৈতগ্য যে রূপ প্রভৃতির স্থায় দেহের ধর্ম চার্বাকের এই প্রতিজ্ঞাই সিদ্ধ হয় না। আর এক কথা এই যে, চার্বাকের মত অনুসারে চৈতন্যকে ভূতসমপ্তিদারা গঠিত দেহের বিশেষ গুণ বা ধর্ম বলিয়া মানিয়া লইলে, দেহের উপাদান প্রত্যেক মহাভূতেরই অব্যক্ত চৈত্ত্য আছে, ইহা স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। কেননা, দেহাবয়বে

(দেহের কারণে) চৈতত্য না থাকিলে কার্য দেহে চৈতত্য আসিবে কিরূপে ? কারণের গুণান্সুসারেই যে কার্যে বিশেষগুণ উৎপন্ন হইয়া থাকে, ইহা তো প্রত্যক্ষসিদ্ধ সত্য। দেহের অবয়বে চৈতন্য না থাকিলে, ঐ সকল অবয়বের দারা গঠিতে দেহে যেমন চৈতত্ত থাকিতে পারে না, দেইরূপ দেহের অবয়ব পৃথিবী প্রভৃতি মহাভৃতের যাহা অবয়ব তাহাতে চৈতন্ত না থাকিলে, দেহের অবয়ব পৃথিবী প্রভৃতি মহাভৃতেও চৈতত্ত থাকা সম্ভবপর হইবে না, ইহা তো স্বতঃসিদ্ধ কথা। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে চার্বাকোক্ত ভৌতিক দেহের চৈতন্য উপপাদন করিবার জন্ম ক্রনে ফুল দেহের সর্বমূল উপাদান পার্থিব পরমাণু প্রভৃতি প্রত্যেক পরমাণুরই যে চৈত্ত্য আছে, তাহা স্বীকার না করিয়া চার্বাকের উপায় নাই। যাহার চৈতন্য আছে, তাহাই চেতন। ম্বতরাং একই দেহস্থ অসংখ্য পরমাণুকেই চেতন বলিয়া গ্রহণ করিতে ভৃতচৈতন্তবাদী চার্বাক অবশ্যই বাধ্য হইবেন। চার্বাকের সিদ্ধান্তে একই দেহে এইরূপ অসংখ্য চেতনের সমাবেশের কল্পনা নিতান্তই অজ্ঞ-জনোচিত নহে কি ? স্থুণী পাঠক বিচার করিবেন। বুদ্ধিমান ব্যক্তিমাত্রেই নিজেকে এক বলিয়াই জানেন, অনেক বলিয়া অনুভব করেন না। আমি একজন, ইহাই সকলের অনুভবিদদ্ধ সত্য। এইরূপ সর্বজনীন অনুভবকে জলাঞ্জলি দিয়া, একই দেহে সংখ্যাতীত চেতনের সমাবেশের কল্পনা সর্বতোভাবে যুক্তি-বিরুদ্ধ। এক শ্রীরে অনেক চেতনের সমাবেশ মানিতে গেলে, শ্রীর বেচারার অশেষ দুর্গতি অনিবার্য। প্রত্যেক চেতনেরই একটা স্বাধীন ইচ্ছা, স্বতন্ত্র প্রবৃত্তি আছে। অসংখ্য চেতনের ঐকমত্য প্রায় দেখা যায় না, বৈমতাই দেখা যায়। চেতনভেদে অভিপ্রায়ের ভেদই সচরাচর লক্ষিত হয়। শরীরস্থ অগণিত চেতনের স্বাধীন ইচ্ছা এবং প্রবৃত্তি স্বীকার করিতে গেলে, শরীর সেক্ষেত্রে হইয়া দাঁড়াইবে কুরুক্ষেত্রের ভায় অসংখ্য স্বাধীন চেতন অণুদৈন্মের বিষম সমরাঙ্গন। সেই অবস্থায়, শরীরস্থ চেতনেরা বিরুদ্ধ দলে বিভক্ত হইয়া, শরীরকে যদি পরস্পর বিরুদ্ধ দিকে পরিচালিত করিবার চেম্টা করে, তবে শরীর বেচারার হয় অপমৃত্যু, নতুবা কোন-দিকেই না যাওয়া ছাড়া গতি কি ? অধিকাংশ চেতনের অভিপ্রায় অনুসারে

১। ভামতী, ব্রঃ, স্থঃ, ৩।৩।৫৪ স্ত্র দ্রন্থব্য।

শ্রীর কর্মে প্রবৃত্ত হইবে, এইরূপে কল্পনারও কোন মূল্য দেওয়া চলে না। কেননা, শ্রীরস্থ প্রস্পার্বিরোধী চুইদল চেতনের সংখ্যা যখন তুলা হইবে, দে-ক্ষেত্রে চুইদলের টানাটানিতে শরীরের বিনাশই অপরিহার্য হইবে না কি ? শ্রীরের অবয়বের তো কোনরূপ 'কাষ্টিং ভোট' নাই, মে সংখ্যার সাম্যন্তলে তাহা দারা সংখ্যা বৈষ্মা উপপাদন করিয়া, অধিকাংশের মতানুসারে শ্রীর তাহার কার্য সম্পাদন করিবে ? শ্রীরের অবয়ব স্কল প্রস্পার বিরুদ্ধ হইলে, অবয়বী শ্রীবের ইচ্ছানুসারেই সে স্থলে কার্য হইবে, এইরূপ কল্লনাও নিতানট ভিত্তিহীন। কারণ, শ্রীরের অবয়বের ইচ্ছা বাতীত অবয়বী শরীরের কোন সভত্ত ইচ্ছাই আদে থাকিতে পারে না। অবয়বের ইচ্ছাই অবয়বীর ইচ্ছার কারণ। কারণের গুণানুসারেই শরীরে রূপ প্রভৃতির ন্যায় শরীরের ইচ্ছা প্রভৃতি বিশেষগুণের যে উৎপত্তি হইবে তাহাতে সন্দেহ কি 

প অব্যব্দ চৈত্তা বেমন অব্যবী শ্রীরের চৈত্তাের প্রতি কারণ হইয়া থাকে, ইচ্ছা প্রভৃতি বিশেষগুণের কেত্রেও দেই নিয়মই প্রযোজ্য। অবয়বের ইচ্ছা ব্যতীত অবয়বীর স্বতন্ত্র কোন ইচ্ছাই জন্মিতে পারে না। অবয়বগুলি পরস্পার বিরুদ্ধ ইচছা পোষণ করিলে, অবয়বী শ্রীরের ইচছাও সেক্ষেত্রে কারণের গুণানুসারে পরস্পর বিরুদ্ধই হইতে বাধ্য। এই অবস্থায় শরীরের ধ্বংস বা নিজ্যিতাই যে অবশ্যন্তাবী, তাহাতে সন্দেহ কি ? একই দেহে অনন্ত চেতনের সমাবেশের কল্পনা নিতান্তই যুক্তিবিরুদ্ধ। ঐরপ অসঙ্গত কল্পনার আশ্রায় লইয়া চেতনাকে ভৌতিক দেহের ধর্ম না বলিয়া, অভৌতিক অজড় আত্মার ধর্ম বলিয়া স্বীকার করিয়া লওয়াই বুদ্ধিমানের কার্য।

চার্বাকোক্ত দেহাত্মবাদে চেতনাকে যে ভৌতিক দেহের ধর্ম বলা হইরা থাকে, সেই সম্পর্কে প্রশ্ন আসে এই যে, চৈতন্ত কি জড় দেহের স্বাভাবিক ধর্ম ? না আগন্তুক ধর্ম ? এইরূপ প্রশ্নের উত্তরে সাংখ্য দর্শন-রচয়িতা বিজ্ঞানভিক্ষু বলেন যে, দেহ পৃথিবী প্রভৃতি মহাভূতের সমবায়ে গঠিত। দেহের উপাদান পৃথিবী প্রভৃতি কোন ভূতপদার্থেরই চেতনা দেখা যায় না। এরূপ ক্ষেত্রে ভূতসমপ্তির দারা গঠিত দেহের চেতনা স্বাভাবিক ধর্ম হইবে কিরূপে ? ভূতের যাহা স্বাভাবিক ধর্ম তাহা সমপ্তির ত্তায় ব্যক্তিভূতেও অবশ্যই থাকিবে। নতুবা, ঐ ধর্মকে স্বাভাবিক ধর্মই বলা চলিবে না। "কিছু জায়গা জুড়িয়া থাকা" (occupation of space) জড় বস্তুমাত্রেরই

স্বাভাবিক ধর্ম। সেই ধর্ম যেমন সমপ্তি জড়পদার্থে আছে, সেইরূপ সমপ্তির উপাদান পরমাণু বা তন্মাত্র প্রভৃতিতেও তাহা আছে। চেতনা কেবল ভূতসমষ্টিরূপ দেহেই অনুভূত হয়। দেহের উপাদান প্রত্যেক ভূতে চেতনা দেখা যায় না। স্বতরাং চৈতন্তকে কোন যুক্তিতেই দেহের স্বাভাবিক ধর্ম বলিয়া গ্রহণ করা চলে না। আগন্তুক ধর্ম বলিয়াই স্বীকার করিয়া লইতে হয়। > চৈতন্য দেহের স্বাভাবিক ধর্ম হইলে কাহারও মৃত্যু হইতে পারেনা। কেননা, চৈতন্মের অভাব না হইলে মৃত্যু হয়না। চৈতন্ম দেহের স্বাভাবিক ধর্ম হইলে, দেহ থাকা পর্যন্ত দেহে চৈতন্মের অভাব ঘটিতে পারেনা। মৃত্যুও স্কুতরাং অসম্ভব হয়। মৃত্যু তো জীবের প্রতি মুহূর্তেই ঘটিতেছে। চেতনাবিহীন শ্রীরও দেখা যাইতেছে। ইহা হইতে চৈতন্ত যে দেহের স্বাভাবিক ধর্ম নহে, আগন্তুক গুণ, এই সতাই প্রকাশ পাইতেছে। ই স্বাভাবিক এবং আগন্তুক, এই ছুই প্রকার ব্যতীত তৃতীয় কোনপ্রকার ধর্ম নাই। এই অবস্থায় চেতন। দেহের স্বাভাবিক ধর্ম না হইলে, চৈতন্য যে শরীরের আগন্তুক ধর্ম হ'ইবে, ইহাতে কোনও সন্দেহ নাই। চেতনা দেহের আগন্তুক ধর্ম এইরূপ সাব্যস্ত হইলে, তাহা দ্বারা ইহাও পরিষ্কার বুঝা যাইবে যে, কেবল দেহই আগন্তুক চেতনার কারণ নহে, দেহ ভিন্ন অপর কোনও শক্তি বা বস্তবিশেষের সাহায়ে। দেহে দাময়িক চেতনার সঞ্চার হইয়া গাকে। শৈত্য জলের স্বাভাবিক ধর্ম, বাহিরের অগ্নিসংযোগের ফলেই জলে আগন্তুক উষ্ণতা জন্মে। এখন প্রশ্ন এই যে, দেহের অতিরিক্ত যে শক্তি বা

সাংখ্যপ্রবচনভাষ্য ৩।২০

২। প্রপঞ্মরণাভতাব\*চ। সাংখ্যস্ত্র, ৩২১,

প্রপঞ্চ সর্বস্থৈর মরণস্থাস্থ্যান্থভাবশ্চ দেহস্ত স্বাভাবিকচৈতন্তে সতি স্থাদিত্যর্থ:।
মরণস্থাপ্রাদিকং হি দেহস্ত অচেতনতা। সা চ স্বাভাবিকচৈতন্তে সতি নোপপন্ততে।
স্বভাবস্থাবাদ ব্যভাবিত্বাৎ।

দাংখ্যপ্ৰবচনভাষ্য, ৩২১

ন সাংসিদ্ধিকং চৈতন্তং প্রত্যেকাহদ্টে:।
 সাংখ্যস্ত্র, ভাহত,
 ভ্তেষ্ পৃথক্কতেষ্ চৈতন্তাদর্শনাৎ ভৌতিকন্ত
 দেহস্ত ন স্বাভাবিকং চৈতন্তং কিন্তু ঔপাধিকম্।

পদার্থের সহায়তায় জড়দেহে আগত্ত্বক চৈতত্ত্যের সঞ্চার হইয়া থাকে, সেই শক্তি চেতন, না অচেতন ? এইরূপ প্রামের উত্তরে বলা যায় যে, দেহ-চৈত্রতাবাদী চার্বাকের মতে চেত্রনার কারণ দেহকে যেমন চেত্রন বলা হইয়া থাকে, সেইরূপ দেহের অতিরিক্ত যেই শক্তি বা পদার্গের সাহায়্যে দেহে আগস্তুক চেতনার সঞ্চার হয়, তাহাকে চেতন না বলিবার কোন সঙ্গত কারণ নাই। চেত্রনা দেহাতিরিক্ত ঐ পদার্থের স্বাভাবিক ধর্ম। বঞ্জির স্বাভাবিক ধর্ম উফতা যেমন বহির সহিত সংযোগের ফলে জলে আগন্তুকভাবে প্রতীয়মান হইয়া থাকে. সেইরূপ চৈত্যাও দেহাতিরিক্ত সেই পদার্থের স্বাভাবিক ধর্ম। চেতন পদার্থের সহিত ঘনিষ্ঠ যোগ থাকায়, শরীরে আগন্মকরূপে চৈত্যের উপলব্ধি হইবে, ইহাই তো যুক্তিসঙ্গত কথা। ভৌতিক দেহ জড়, জড়ের নিজের কোন ইচ্ছা নাই, অপরের ইচ্ছানুসারেই জডবস্তুতে ক্রিয়া হইতে দেখা যায়। কাঠরিয়ার ইচ্ছাক্রমেই কুঠারের ওঠা-নামা (উত্তোলন এবং নিপাতনরূপ ক্রিয়া) হইয়া থাকে। লেথকের ইচ্ছায় লেখনী চালিত হয়, যোদ্ধার ইচ্ছায় সমরাঙ্গনে অসি শক্রুদেহে বিদ্ধ হয়। জড়দেহের ক্রিয়াও যে স্তুতরাং জড় ভিন্ন কোন স্বতন্ত্র চেতনের ইচ্ছাবশেই উৎপন্ন হইবে, ইহাই স্বাভাবিক। জ্ঞান ব্যতীত ইচ্ছার উৎপত্তি হইতে পারে না। জ্ঞানের ফলে ইচ্ছ। জন্মে, ইচ্ছাবশতঃ ক্রিয়ানিপান হয়। বামের জ্ঞান-অনুসারে শ্যামের ইচ্ছা হয় না। সকলেরই নিজ জ্ঞান-অনুসারেই নিজের ইচ্ছার বিকাশ হইয়া থাকে। জ্ঞান ও ইচ্ছা এইরূপে একই আধারে বিরাজ করে। এই অবস্থায় ইচ্ছা যদি জড় দেহের স্বাভাবিক গুণ না হয়, তবে ইচ্ছার সহিত একই আশ্রয়ে অবস্থিত ইচ্ছার কারণ চেতনাও যে সেক্ষেত্রে ভৌতিক দেহের স্বাভাবিক ধর্ম হইবে না. ইহা নিঃসন্দেহেই বলা চলে। যাঁহার ইচ্ছায় জড় দেহ পরিচালিত হয়, চেতনাও তাঁহারই স্বাভাবিক ধর্ম, জড় দেহের ধর্ম নহে, এই সিদ্ধান্তই আসিয়া দাঁড়ায়। ইচ্ছা এবং চেতনা যাঁহার স্বাভাবিক গুণ, ন্যায়মতে তাহাই আত্মা। এই আত্মা স্বতরাং ভৌতিক দেহ নহে, জড দেহ হইতে অতিরিক্ত স্বতন্ত্র তব। জড়দেহ দেই দদা চেতন আত্মার ভোগ্যবস্তু, ভোক্তা নহে। বিবিধ অবয়বের সংযোগ ও সন্ধান বা মিলনের ফলে যে-সকল গৃহ, শ্যাা, আসন প্রভৃতি রচিত হয়, তাহা যেমন অপরে ভোগ করে, সেইরূপ পৃথিবী, জল, তেজঃ প্রভৃতি ভূতবর্গের মিলনে যে দেহ গঠিত হয়, তাহাও এই দেহের যিনি

মালিক সেই স্বতন্ত্র চেতন আত্মারই ভোগ সাধন করে। সংহতপরার্থকাৎ। সাংখ্যসূত্র ১।১৪০। দেহ অপরের ভোগ্য ইহা প্রমাণিত হইলেই শরীর যে চেতন নহে, শরীর হইতে অতিরিক্ত অন্য কোনও স্বতন্ত্র চেতন আছে, জড়দেহ সেই চেতনের প্রয়োজনেই ব্যবহৃত হয়। জড় শরীরের নিজের কোন প্রয়োজন নাই, এই রহস্তই প্রকাশ পায়। দেহ যাঁহার ভোগ্য, সেই ভোক্তা আত্মা ভূত সমষ্টিদ্বারা গঠিত দেহের গ্রায় বিবিধ অবয়বের সংযোগ ও সন্ধানের ফলে উৎপন্ন হন নাই। আত্মা অসংহত এবং অসংহত বলিয়াই শাখত ও স্বতন্ত্র।

শাখত অসংহত আত্মাটেততাের অধিষ্ঠান বা আশ্রায় ব্যতীত শ্রীরের উৎপত্তিই আদে সম্ভবপর হয় না। প্রাণিভিন্ন প্রাণীর উৎপত্তি হয় না, ইহা বৈজ্ঞানিক পরীক্ষিত সত্য। চেতনের অধিষ্ঠান বা আশ্রয়বশতঃই ভোগায়তন শরীর নির্মিত হয়। শরীরের উপাদানের সহিত চেতন আত্মার সম্বন্ধ না থাকিলে, যেই শুক্র-শোণিতের সমবায়ে দেহ গঠিত হয়, দেহের উপাদান সেই শুক্র শোণিত যে পচিয়া নক্ট হইয়া যাইবে, ইহা খুবই স্বাভাবিক। পঢ়া শুক্র-শোণিতের দারা দেহের নির্মাণ, পোষণ প্রভৃতি কোনমতেই সম্ভবপর হয় না। এইজন্ম দেহের কারণ মাতৃরজে এবং পিতৃবীজে পূর্ব হইতেই জীব-শক্তির এবং প্রাণ-শক্তির সঞ্চার অবশ্য স্বীকার্য। ভোক্তবুর্বিষ্ঠানাদ্ ভোগায়তননির্মাণমন্ত্রথা পূতিভাবপ্রসঙ্গাৎ। সাংখ্য সূত্র, ৫ম অধ্যায়, ১১৪ সূত্র। গর্ভাশয়ে নিক্ষিপ্ত শুক্রে ঠিক সেই সময়েই প্রাণ-বায়ুর সঞ্চার হয় না সত্য, কিন্তু আধ্যাত্মিক বায়ুর সম্বন্ধ থাকে। আধ্যাত্মিক বায়ুর সম্বন্ধ থাকে বলিয়াই শুক্র শোণিত প্রচিয়া যায় না। "আধ্যাত্মিক বায়ুর সম্বন্ধও কিন্তু জীবের অধিষ্ঠান সাপেক, আত্মার সম্বন্ধ ভিন্ন আধ্যাত্মিক বায়ুর সম্বন্ধ কল্পনা করিতে যাওয়াও বিড়ম্বন। "<sup>२</sup> শিলা গাত্রের সহিত আধ্যাত্মিক বায়ুর সম্বন্ধ না থাকায়, পাথর প্রভৃতি ভাঙ্গিয়া গেলে আর জোড়া লাগেনা। জীবন্ত-বৃক্ষ, লতা, গুলা প্রভৃতিতে আধ্যাত্মিক বায়ুর সম্পর্ক আছে, এবং তাহা আছে বনিয়াই বৃক্ষ, লতা

১। যতঃ দর্বং দংহতং প্রক্কত্যাদিকং পরার্থং ভবতি শ্যাদিবৎ। অতোহসংহতঃ দংহতদেহাদিভাঃ পরঃ পুরুষঃ দিধ্যতীত্যর্থঃ। সাংখ্যপ্রবচন-ভাষ্য, ১১৪০।

২। মঃ মঃ ৺চন্দ্রকান্ত তর্কালম্কার-ফেলোশিপ লেক্চার ২য় বর্ষ ১৫৯ পৃষ্ঠা।

প্রভৃতির ভাঙ্গা জোড়া লাগে, ক্ষতস্থান শুদ্ধ হইতে দেখা যায়। কাটাগাছে আলোচা আধাাত্মিক বায়র সম্পর্ক থাকেনা। এইজন্ম কাটাগাছের ক্ষতস্থান শুকায় না, ভাঙ্গাও জোড়া লাগে না। জীবিত শরীর পচেনা, মৃত শরীর পচিয়া যায়। কেন এমন হয়? ইহার উত্তরে উপনিষদের ঝিষ বলেন যে, রক্ষের যে সকল শাখা জীব কর্তৃক পরিত্যক্ত হয় (অর্থাৎ যে যে শাখায় জীবের অধিষ্ঠান বিলুপ্ত হয়) সেই সকল শাখা শুদ্ধ হইয়া যায়। সমস্ত রক্ষ-শরীরে জীবের অধিষ্ঠান বিলুপ্ত হইলে, গোটা গাছটাই শুকাইতে শুকাইতে মরিয়া যায়। এইরূপ জীব পরিত্যক্ত মানবদেহ মৃত্যুমুখে পতিত হয়, জীবের মৃত্যু হয় না। জীবাপেতং বাব কিল শ্রিয়তে, ন জীবো শিশুর জড় দেহ নহে, দেহ হইতে অতিরিক্ত দেহের প্রভু, চালক এবং পোষক তাহাতে সন্দেহ কি ?

চার্বাকোক্ত দেহাত্মবাদ যে কত অসার তাহা প্রদর্শন করিতে গিয়া, বাচস্পতি মিশ্র তাঁহার ভামতী টীকায় বলিয়াছেন যে, সতত পরিবর্তনশীল দেহ অপরিবর্তনীয় আত্মা হইবে কিরুপে ? দেহই আত্মা হইলে শৈশবের তরুণ দেহের যখন যৌবনে ও বার্ধক্যে সম্পূর্ণ পরিবর্তন ঘটে, শরীরের ঐরপ পরিবর্তনে আত্মারও পরিবর্তন্ অবশ্যস্তাবী। কেননা, দেহইতো চার্বাকের আত্মা। সে-ক্ষেত্রে বালক বয়সের "আমি" এবং বৃদ্ধ বয়সের "আমি" বিভিন্ন "আমি" হইয়া যাইতান্। এই চুই "আমি" যে অভিন্ন, এইরূপ অভেদ-বোধ কোন মতেই উদয় হইতে পারিত ন্।। "যেই আমি বালক বয়সে আমার নিজ মাতা-পিতাকে দেখিয়াছি, সেই আমিই এই বৃদ্ধ বয়সে আমার পুত্র, পৌত্র, প্রপৌত্র প্রভৃতিকে দেখিতেছি।" এইরূপ বাল্য, যৌবন ও বার্ধক্যে আমিত্বের ঐক্যবোধ সকলেরই উৎপন্ন হইয়া থাকে। দেহাত্মবাদে শৈশব, কৈশোর ও পরিণত বয়সের শরীরের ঐক্য না থাকায়, আমিত্বের ঐরূপ ঐক্যবোধ কোন প্রকারেই উপপাদন করা সম্ভবপর হয় না। বাল্য, যৌবন ও বার্ধক্য এই ত্রিবিধ অবস্থায় দেহ ভিন্ন ভিন্ন হইলেও স্থধীমাত্রেই নিজেকে অভিন্ন বলিয়াই মনে করেন, ভিন্ন বলিয়া মনে করেন না। ইহা দারা

১। বৃহদারণ্যকোপনিষৎ, ৪ অঃ।

দেহ যে আত্মা নহে, আত্মা দেহ হইতে অতিরিক্ত, ইহাই স্পর্য্টতঃ বুঝা যায়।

দেহ পরিবর্তনশীল। প্রতিমৃহর্তেই দেহের হ্রাস বৃদ্ধি ঘটিতেছে। পূর্বক্ষণে যেই শরীর ছিল, প্রক্ষণে আর সেই শরীর নাই: তাহা পরিবর্তিত হইয়া অত্য শরীর হইয়াছে। এইরূপে কিছুদিন পরে শরীর সম্পূর্ণ নৃতন হয়, ইহা বৈজ্ঞানিক সত্য। দেহের পরিবর্তনে আত্মার পরিবর্তন স্বীকার করিলে. ক্ষণে কণেই দেহের ভেদে আজার ভেদ এবং একই দেহে অগণিত আজার ক্রমিক আবর্তন মানিয়া লইতে হয়। এইরূপ কল্পনা অতান্তই যুক্তিবিরুদ্ধ। দেহের ভেদে আক্সার ভেদ স্বীকার করিলে, স্মৃতি, প্রত্যভিজ্ঞান প্রভৃতি উপপাদন চুত্রহ হয়। রামের পরিদৃষ্ট বিষয় শ্রামের শ্বতিতে ভাসে না। কেননা, রাম ও শ্যামের আত্মা এক নহে, ভিন্ন। শ্বতির হ্যায় প্রত্যভিজ্ঞানও এক আজাতেই পরিফুট হয়, ভিন্ন আজায় হয় না। দেহের ভেদবশতঃ শৈশব, যৌবন ও বার্ধক্যে আত্মার ভেদ ঘটিলে, শৈশবের 'আমি', যৌবনের 'আমি' এবং বার্দক্যের 'আমি' ভিন্ন 'আমি' বা আত্মা হইতাম, এক আমি হইতাম না। এক আত্মার অনুভব অন্য আত্মার শ্বতিতে ভাসে না, ভাসিতে পারে না। যেই আত্মা অত্মুভ্র করে, সেই অত্মুভ্রের স্মৃতি, প্রত্যভিজ্ঞান প্রভৃতি সেই অনুভবিতা আত্মায়ই স্ফুর্তি লাভ করে; অন্ত আত্মায় জন্মে না। যেহৈতৃ শৈশবের আমি ও বার্ধক্যের আমি, এক আমি নহি, ভিন্ন আমি, এই অবস্থায় শৈশবের আমির স্থপ্ত অনুভৃতির শ্বৃতি বার্ধক্যের আমিতে কোনমতেই জন্মিতে পারে না।

জরাজীর্ণ বৃদ্ধও স্বথে কমনীয়কান্তি যৌবনোচিত দেহ ধারণ করিয়া সাময়িক যৌবন স্থুখ উপভোগ করিয়া থাকেন। স্থুখসথ ভাঙ্গিয়া গেলে বৃদ্ধ তাঁহার জীর্ণ বিকল শরীরই লাভ করেন। সেই অবস্থায়ও স্বথের যৌবন-স্থুখ-ভোগের মধুর স্মৃতি তাঁহার চলিয়া যায়না; মনের কোণে তখনও উহা ভাসিয়া বেড়ায়। ইহা হইতে স্বথ্নে ও জাগরণে যে একই অপরিবর্তনীয় আত্মা জীবদেহে বিরাজ করে, এই সত্যই প্রতিভাত হয়।

পরিবর্তনশীল পরস্পর ভিন্ন ভিন্ন বস্তর মধ্যে অনুসূতে থাকিয়াও থেই এক বস্তু অপরিবর্তনীয় থাকিয়া যায়, তাহা ঐসকল পরিবর্তনশীল বস্তু হইতে যে বিভিন্ন, সে-বিষয়ে কোনও সন্দেহ নাই। একগাছি সূতায় অনেকগুলি কুল গাঁথিয়া একটি মালা প্রস্তুত করা গেল। ঐ মালার ফুলগুলি পরস্পার ভিন্ন ভিন্ন হইলেও একই সূতার উহার। গ্রাথিত আছে (সূতা গাছির সহিত সকল ফুলেরই সম্বন্ধ আছে)। পরস্পার বিভিন্ন ঐ ফুলগুলি ছিঁড়িয়া লইলে সূতাগাছিই অবশিষ্ট থাকে। এই অবস্থায় সূতাগাছি যে ফুলগুলি হইতে ভিন্ন ইহা কে না স্বীকার করেন ? পরিবতনশীল শরীরের বালা, থৌবন, বার্ণক্য প্রভৃতি ভিন্ন অবস্থার মধ্যে পড়িরাও, অহংপ্রতায়-গম্য আত্মার কোনরূপ পরিবর্তন হইতে দেখা যায় না। "আমি" বালকের শরীর, যুবকের শরীর বা বৃদ্ধের শরীর নহি। এই শরীরত্রয় হইতে বিভিন্ন, শরীরত্রয়ে অনুসূত্ত অপরিবর্তনীয় "আত্মা"। শরীরই আত্মার আবাস গৃহ। এইজন্ম শরীরের সঙ্গে আত্মার ঘনিষ্ঠ যোগ থাকার, আত্মাকে দেহাভিমানী বলিয়া প্রতিভাত হইয়া থাকে। এই প্রতীতি সম্পূর্ণই ভ্রমাত্মক। আত্মা বস্তুতঃ দেহ নহে, আত্মা নিত্য ও অপরিবর্তনীয় সত্য।?

আজার দেহাভিমান বশতঃ দেহকেই আজা বলিয়া গ্রহণ করিলে, পরিণত শরীরে শৈশবের শৃতি প্রভৃতির উদয় হইতে পারে না, এইরপে দেহাজ্যবাদের বিরুদ্ধে ইতঃপূর্বে যে আপত্তি প্রদর্শন করা হইয়াছে, তাহার উত্তরে চার্বাক বলেন যে, অনুভব সংক্ষার জন্মায়, সেই সংক্ষার সময়ান্তরে মনের মধ্যে জাগরুক হইয়া (উদবৃদ্ধ হইয়া) অনুভৃত বিষয়ে শৃতি উৎপাদন করে। ইহাই শৃতির নিয়ম। শৈশবে অনুভবের ফলে যে বাসনা বা সংক্ষারের উৎপত্তি হইয়াছে, ঐ বাসনা বৃদ্ধ শরীরে সঞ্চারিত (সংক্রান্ত) হইয়া, সেই বাসনান্যলে বৃদ্ধ শরীরে শৃতির উদয় হইবে, ইহাতে আপত্তি কি 
 দহাজ্যবাদীর এইরপ সমাধানের বিরুদ্ধে বলা যায় যে, উল্লিখিত বিস্তৃত আলোচনার দায়া এবং সূতা ও কুস্থম প্রভৃতি দৃষ্টান্তের সাহায়্যে নিয়ত পরিবর্তনশীল দেহ যে আজা হইতে পারে না, তাহা নিঃসংশয়ে প্রমাণিত হইয়াছে। শরীর অনুভবিতা নহে, আজাই অনুভবিতা। অনুভবজাত সংক্ষার আজাতেই উৎপন্ন হয়। সংক্ষার বা বাসনা আজারই গুণ, জড়শরীরের তাহা গুণ

১। তনাদ যেষু ব্যাবর্তমানেষু যদস্বর্ততে, তত্তেভ্যো ভিন্নং যথা কুস্থমেভ্যঃ স্ত্রম্।
তথা চ বালাদিশরীরেষু ব্যাবর্তমানেদ্বপি পরস্পর্মহয়ারাস্পদ্মস্বর্তমানং তেভ্যোভিছতে।
অধ্যাসভায়-ভামতী।

নহে। শরীরে তাহা উৎপন্নও হয় না। বালক শরীরে কোনরূপ সংস্কারই আদে জন্ম না বা নাই। মূলেই याহা নাই তাহার আবার রুদ্ধ-শরীর কিরূপে 

পূ আলোচ্য সংস্কার বা বাসনা দেহাতিরিক্ত আত্মার ধর্ম নহে, জড দেহেরই তাহা ধর্ম, ইহা প্রমাণিত হইলেই শরীরের সংস্কার বা বাসনার কথা উল্লেখ করা যাইতে পারে। সংস্কার যে শরীরের ধর্ম তাহাই তো এখন পর্যন্ত প্রমাণিত হয় নাই। এই অবস্থায় এক শরীরের সংস্কার বা বাসনা অন্য শরীরে সঞ্চারের কথা বলিতে যাওয়া কি নিতান্তই অর্থহীন নহে 🕫 তারপর, এক শ্রীরের বাসনা অত্য শ্রীরে কেন সঞ্চারিত হইবে, তাহার কোন উপযুক্ত কারণ চার্বাক প্রদর্শন করেন নাই। বিনা কারণে যে বাসনার সঞ্চার সম্ভব হইবে না, ইহা তো জানা কথা। ইহার উত্তরে চার্বাক বলিতে পারেন যে, বাল্যের অনুভব বার্ধক্যে শ্বতিতে ভাদে, ইহা সত্য কথা। সংস্কার না থাকিলে শ্বতি হইতে পারে না। অনুভব ব্যতীত সংস্কার জন্মে না। অনুভব শৈশবে হইয়াছিল, বৃদ্ধ বয়দে হয় নাই, অথচ শুতি হইতেছে বুদ্ধ বয়সে। ইহা দারা বালক শরীরের বাসনা বা সংস্কার যে বুদ্ধ শ্রীরে ( সংক্রোমিত ) সঞ্চারিত হইয়া থাকে. তাহা অবশ্যই মানিয়া লইতে হইবে। কেননা, বাসনার ঐরপ সঞ্চার ব্যতীত বার্ধক্যে বাল্যের অনুভূত বিষয়ের শ্বৃতি কোনমতেই ব্যাখ্যা করা যায় না। শৈশবের শ্বৃতি বার্ধক্যে উদিত হয়, ইহা কে না জানে ? স্বতরাং উক্তরূপে বাসনার সঞ্চারও যে হয়, তাহা অবশ্য স্বীকার্য। এক শরীর হইতে অপর শরীরে বাসনার সঞ্চারের কোন হেতৃ নাই, স্বতন্ত্র আত্মবাদীর এই কথার কোন মূল্য নাই।

চার্বাকের উল্লিখিত যুক্তির খণ্ডনে স্বতন্ত্র আত্মবাদী বলেন যে, বাসনা বা সংস্কার মূলে যে স্মৃতি উৎপন্ন হয়, ইহা কে অস্বীকার করে ? কথা এই যে, শৈশবের তরুণ শরীর এবং বার্ধক্যের জরাজীর্ণ দেহ, এই চুইটি শরীর যে পরস্পর তুইটি ভিন্ন আত্মা, ইহাই দেহাত্মবাদের মর্ম। রামের অনুভূতি-জাত সংস্কার বা বাসনা শ্যামে সঞ্চারিত হইয়া, রামের পরিজ্ঞাত বস্তু সম্পর্কে শ্যামের স্মৃতি উৎপাদন করে কি ? তাহা তো করে না। তবে শৈশব শ্রীর এবং পরিণত শরীর, এই চুইটি পরস্পর বিভিন্ন শরীর বা আত্মার মধ্যে বাসনার সঞ্চারই বা হইবে কিরূপে ? আর, শৈশব শরীরের সংস্কারমূলে

বুদ্ধ শরীরে স্মৃতিইবা জন্মে কিরূপে ? এইরূপ স্মৃতি উপপাদনের জন্ম দেহাতিরিক্ত আত্মা স্বীকার করাই যুক্তিসঙ্গত। চার্নাকোক্ত বাসনার সঞ্চারের বিরুদ্ধে স্বতন্ত্র আত্মবাদীর ঐ্রূপ আপত্তির উত্তরে দেহাত্মবাদী বলেন যে. রামের সংস্কার শ্রামে সঞ্চারিত হইয়া, রামের পরিজ্ঞাত বিষয়ে শ্রামের স্মৃতি জন্মে না, তাহার কারণ এই যে, রামের শরীর এবং শ্যামের শরীরের মধ্যে কোনরূপ কার্য-কার্ণ-সম্পর্ক নাই। এইজন্মই ঐ ক্ষেত্রে বাসনার সঞ্চার প্রভৃতির কথা আদে না। বালক-শরীর কৈশোর, যৌবন অতিক্রম কয়িয়া ক্রমে বার্গকো উপনীত হয়। এইরূপ শারীরিক ক্রমপরিবর্তনের মধ্যে যে একটা কার্য-কারণ-সম্পর্ক আছে, তাহা স্থুণী অস্বীকার করিতে পারেন না। শৈশবের কুদ্র শরীর ক্রমপরিণত বৃদ্ধ শরীরের কারণ, আর, পরিণত বৃদ্ধ শরীর শৈশব শরীরের কার্য। কারণ-শরীর (শৈশব শরীর) যেমন কার্য-শরীর (বুদ্ধ শরীর) উৎপাদন করিবে, সেই কার্য-শরীরে (বুদ্ধ শরীরে) কারণ-শরীরের (শৈশব শরীরের) অনুরূপ বাদনারও স্ঠি করিবে। এইরূপে শৈশ্ব শ্রীরের বাসনা পরিণত শ্রীরে সঞ্চারিত হইয়া, পরিণত শরীরে শৈশবের বাসনার অনুরূপ শৃতি উৎপাদন করিবে, তাহাতে আপত্তি কি ? রামের শরীর ও শ্যামের শরীরের মধ্যে (শৈশব শরীর ও পরিণত শরীরের ন্যায়) কার্য-কারণ-সম্পর্ক নাই। এইজন্ম রামের বাসনা শ্যামে সঞ্জারিত হইতে পারে না। রামের অতুরূপ শ্বতিও শ্বামের জন্মে না। শৈশ্ব শ্রীরের বাদনা বৃদ্ধ শ্রীরে সঞ্চারের বিপক্ষে রাম ও শ্রামের শরীরের দৃষ্টান্ত-প্রদর্শনও সঙ্গত হয় না। ভাল কথা, শৈশুবের শরীরও পরিণত শরীরের মধ্যে কার্য-কারণ-সম্পর্ক আছে। এইজন্য সেন্তলে বাদনার সঞ্চার হইতে কোনরূপ বাধা নাই, ইহাই যদি চার্বাকের সিদ্ধান্ত হয়। তবে তাঁহার মতে মাতৃ-শরীর ইইতে যে সন্তানের দেহ উৎপন্ন হয়, দেখানে মাতৃ-শরীরই সন্তানের দেহের কারণ, এই অবস্থায় মাতৃশরীরের বাসনা সন্তান-দেহে সঞ্চারিত হইয়া, মাতার অনুভূত বিষয়ে সন্তানের স্মৃতি উৎপাদন করে না কেন? यদি বল যে, মাতৃ-দেহ সন্তান-দেহের কারণ বটে, তবে উপাদান-কারণ নহে। পিতৃ-বীজ এবং মাতৃ-শোণিতই সন্তান-দেহের উপাদান-কারণ। উপাদানের রাসনা প্রভৃতি গুণ ঐ উপাদানের দ্বারা গঠিত দেহে সংক্রামিত হয়। মাতৃ-শরীর নিমিত্ত-কারণমাত্র। এইজন্মই মাতৃ-শরীরের

বাসনা পুত্রে সঞ্চারিত হয় না। এইরূপ কল্পনা চার্বাকের নিজ সিদ্ধান্তেরই প্রতিকৃল হইয়া দাঁড়ায়। কেননা, শৈশবের শরীরও তো পরিণত শরীরের উপাদান নহে। উপাদান-কারণ কার্যে অনুগত (অনুরুত্ত) হইয়া থাকে। উপাদান-কারণ বিনষ্ট ইইলে কার্যের ধ্বংসও সেক্ষেত্রে অবশ্যস্তাবী। সূতা না থাকিলে কাপড থাকে না: মাটি চলিয়া গেলে ঘট থাকে না। এইজন্ম সূতা ও মাটি যে কাপড এবং ঘটের উপাদান-কারণ তাহা নিঃসন্দেহ। বার্ধক্যের লোলচর্ম, পলিতকেশ জীর্ণ দেহে শৈশবের কমনীয় শরীরের অনুবৃত্তি তো হয়ই না, শৈশব শরীরের ক্রম-বিধ্বংদের ফলেই বৃদ্ধ-শরীরের উৎপত্তি হইতে দেখা যায়। শৈশব-শরীর একেত্রে পরবর্তী বৃদ্ধ-শরীরের নিমিত্তমাত্র। এই অবস্থায় শৈশব-শরীরের সংস্কার প্রভৃতি বৃদ্ধ-শরীরে সঞ্চারিত হইবেই বা কিরুপে ? শৈশবের স্মৃতিই বা উৎপাদন করিবে কিরুপে ? ইহার উত্তরে চার্বাক মতের সমর্থনে বলা যায় যে, "যে দ্রব্যের ধ্বংস হইলে যে দ্রব্যের উৎপত্তি হয়, দেই দ্রব্যের অর্থাৎ ধ্বস্ত দ্রব্যের যাহা উপাদান-কারণ, সেই দ্রুব্যের অর্থাৎ পশ্চাচুৎপন্ন দ্রুব্যেরও তাহাই উপাদান-কারণ, এই নিয়মের ব্যভিচার (ব্যতিক্রম) নাই"। কাপড ছিঁডিয়া গেলে ছিন্ন বস্ত্র-খণ্ডের উৎপত্তি হয়। এই ছিন্ন বন্ত্রখণ্ডেব কারণ কি তাহা পর্যালোচনা করিলে দেখা যায় যে, গোটা বস্ত্রখানির নাশই বস্ত্রখণ্ডের উৎপত্তির কারণ। গোটা কাপড়খানা যদি গোটাই থাকিত, ছিঁড়িয়া না যাইত, তবে, ছিন্নবন্তের উৎপত্তিই আদে সম্ভবপর হইত না। গোটা কাপডখানা ছিঁডিয়া গিয়াছে বলিয়াই বিভিন্ন বন্ত্রথণ্ডের উদ্ভব হইয়াছে। এক্ষেত্রে পূর্বে উল্লিখিত নিয়ম অনুসারে গোটা কাপড়থানার যাহা (যেই সূতাগুলি) উপাদান-কারণ, ছিন্ন বম্রখণ্ডেরও তাহাই উপাদান-কারণ বলিয়া জানিবে। আলোচ্য নিয়মে শরীরের উৎপত্তি, পরিণতি প্রভৃতি বিচার করিলে ইহাই প্রতিভাত হইবে যে. শৈশব শরীরের ধ্বংস ইইয়া যে যৌবন ও বৃদ্ধ শরীর উৎপন্ন হয়, সে ক্ষেত্রেও শৈশব শরীরের যাহা উপাদান-কারণ, তাহাই যৌবন এবং বৃদ্ধ শরীর প্রভৃতিরও উপাদান-কারণ। শরীরের ক্ষণে ক্ষণেই পরিণাম ঘটিতেছে। পূর্ব অবস্থার ধ্বংস হইয়া, অন্ম অবস্থার উৎপত্তিকে দর্শনের পরিভাষায় পরিণাম বলা

<sup>🕶</sup> ১। মঃ মঃ 🗸 চন্দ্রকান্ত তর্কালম্বার ফেলোশিপ্লেক্চার ২য় বর্ষ ১৭০ পৃষ্ঠা। 😕

হইয়া থাকে। পূর্ব মুহুর্তে যাহার যেই শরীর ছিল, পর মুহুর্তে আর সেই শরীর নাই, অন্ম শরীরের উৎপত্তি হইয়াছে। পাশ্চাত্য বিজ্ঞান দাক্ষ্য দিতেছে যে, এইরূপে কিছদিন পরে শ্রীর সম্পূর্ণ নৃতন হয়। এই অবস্থায় পরবর্তী শরীর যে পূর্বের শরীর ধ্বংস হইয়া উৎপন্ন হয় এবং পূর্ব শরীরের যাহা উপাদান তাহাই যে ক্রমপরিণত বৃদ্ধ শরীর প্রভৃতিরও উপাদান, তাহা স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। এথানে লক্ষ্য করিতে হইবে যে. পূর্ব শ্রীরকে কোনমতেই পরবর্তী শ্রীরের উপাদান-কারণ বলা চলিবে না। কেননা, একথানি পূর্ণাবয়ব দেহ হইতে যদি হাত তুথানা কাটিয়া ফেলা হয়, তবে সে স্থলে পূর্বের হস্তশোভিত শরীর বিনয়ট হওয়ার ফলেই যে হস্ত-বিহীন দেহ উৎপন্ন হইয়াছে, তাহা অবশ্য স্বীকার করিতে হইবে। পূর্বের শরীর হস্তযুক্ত শরীর, পরবর্তী শরীর হস্তশৃত্য শরীর। হস্তশোভিত শরীরকে হস্তশৃত্য শ্রীরের উপাদান বলা যাইবে কি ? হস্তযুক্ত শরীরের পাঞ্চভোতিক মোলিক অবয়বই হস্তশৃত্য শরীরের উপাদান, এই রূপ দিদ্ধান্তই স্বীকার্য। পূর্বের শৈশব শরীর পরবর্তী বৃদ্ধ শরীরের উপাদান নছে। পূর্ববর্তী শৈশব-শ্রীরের যাহা উপাদান, তাহাই ক্রমপ্রিণত বৃদ্ধ শ্রীরের উপাদান। উপাদানের বিশেষ গুণরাজি উপাদেয়ে বা কার্যে সঞ্চারিত হয়। পূর্ববর্তী শৈশ্ব শরীর যেহেতু উপাদান নহে, এইজন্ম পূর্ব শৈশব-শরীরের বাসনা, সংস্কার প্রভৃতি পরবর্তী বৃদ্ধ শরীরে সংক্রামিত হইবে, এরূপ বলা চলে না সত্য, কিন্তু পূর্ব শরীরের যাহা উপাদান, তাহাই পরবর্তী শরীরে বাসনা প্রভৃতির সঞ্চার করিবে, এইরূপ মানিয়া লওয়ায় বাধা কি আছে? নীল কাপড় অথবা লাল কাপড়খানি ছিঁড়িয়া গেলেও এ বস্ত্রখণ্ডে যে নীলিমা বা রক্তিমা দৃষ্ট হয়, সেখানে বস্ত্রের উপাদান সূতার নীলিমাই বন্ত্রখণ্ডে সঞ্চারিত হয়, ইহা সকলেই প্রত্যক্ষ করিয়া থাকেন। চার্বাকের উল্লিখিত যুক্তির খণ্ডনে স্বতন্ত্র আত্মবাদী বলেন যে, দেহাত্মবাদী চার্বাক "অহং জানামি" এইরূপ অনুভবের দ্বারা জ্ঞানকে দেহাশ্রিতরূপেই বুঝিয়া থাকেন। শরীরই ভূতচৈতন্মবাদীর মতে অনুভবিতা বা জ্ঞাতা আত্মা। দেহই জ্ঞান, ইচ্ছা সংস্কার প্রভৃতি বিশেষ গুণের আধার। দেহের যাহা উপাদান তাহাতে বাসনা, সংস্কার প্রভৃতি নাই বা থাকেনা। এই অবস্থায় শরীরের যাহা উপাদান-কারণ, তাহাই পরবর্তী রুদ্ধশরীর প্রভৃতিতে বাসনার সঞ্চার করিবে, এইরূপ বলিতে যাওয়া তো নিতান্তই

অজ্ঞ-জনোচিত। যাহা বাসনা, সংস্কার প্রভৃতির আশ্রয় অর্থাৎ যাহার বাসনা আছে, সেই স্বকার্যে বাসনা প্রভৃতির উৎপাদন করিলেও করিতে পারে, যাহার নিজেরই বাসনা, সংস্কার প্রভৃতি গুণ নাই, সে অপরের বাসনা, সংস্কার উৎপাদন করিবে. ইহা কিরূপে সম্ভব হয় ? এই দোষ ক্ষালনের জন্ম চার্বাক যদি শরীরকে অনুভবিতা না বলিয়া শরীরের উপাদানকেই অনুভবিতা এবং বাসনা, সংস্কার প্রভৃতির আশ্রায় বলিয়া স্বীকার করেন, তাহা হইলে, ( চার্বাকের স্বীকৃতি অনুসারে ) শৈশব-শরীরের উপাদানে যে সকল জ্ঞান, ইচ্ছা প্রভৃতি বিশেষ বিশেষ গুণ আছে, বৃদ্ধশরীরে ঐসকল গুণ বা ধর্মের দঞ্চার ব্যাখ্যা করা যায় বটে, কিন্তু ঐ্রুপ কল্পনাও দোষের হাত হইতে ত্রাণ পায় না। কেননা, শরীরের উপাদানে না থাকিলে তাহা যেমন স্থলশ্রীরে সংক্রামিত হইতে পারেনা, সেইরূপ শ্রীরের উপাদানের যাহা উপাদান তাহাতে (অর্থাৎ শরীরের উপাদানের উপাদানে) না থাকিলে, শরীরের উপাদানেও বাসনা, সংস্কার প্রভৃতি সঞ্চারিত হইতে পারে না। এই নিয়মে শরীরে বাসনার সঞ্চার প্রভৃতি উপপাদন করিতে গেলে, শ্রীরের সর্বমূল সেই বিভিন্নপ্রকার ভৌতিক প্রমাণু প্রভৃতিরও বাসনা, সংস্কার-প্রমুখ চেতনের বিশেষ বিশেষ গুণ স্বীকার না করিয়া চার্বাকের গত্যন্তর থাকে না। দেহের অবয়বের গুণানুসারে অবয়বী স্থলদেহের চেতনা ব্যাখ্যা করিতে গিয়া চার্বাক থেমন একই দেহে অসংখ্য স্বতন্ত্র চেতনের সমাবেশ প্রভৃতি মানিয়া লইতে বাধ্য হইয়াছেন (এই পরিচ্ছেদের ২৫ পৃষ্ঠার বিবরণ দেখন) এক্ষেত্রেও দেই সকল দোষই (অগণিত চেতনের একই দেহে সমাবেশ প্রভৃতি দোষই) অপরিহার্য হইয়া দাঁড়ায়। দিতীয়তঃ, উল্লিখিত ব্যাখ্যায় হস্ত-পদ প্রভৃতি অবয়বশূন্ম দেহের পক্ষে পূর্বের হস্তপদ প্রভৃতি অবয়বের দ্বারা অনুভূত বিষয়ের সারণ করা সম্ভবপর হইয়া উঠে না। কারণ, এই মতে কর ও চরণের সাহায্যে যে অনুভূতির উদয় হইয়াছে, তাহার আশ্রম বা আধার কর এবং চরণই বটে, অবমবী শরীর নহে। কর ও চরণ ব্যতীত অন্ত কোন অবয়বও নহে। এই অবস্থায় পরবর্তীকালে কোন কারণে দেহের ঐ প্রধান অবয়ব হাত-পা কাটিয়া ফেলিলে, কর-চরণাশ্রিত-বাসনা প্রভৃতির হস্তপদ্বিহীন দেহে সঞ্চার কোন প্রকারেই সম্ভবপর হয় না। ফলে, কর ও চরণের দ্বারা অর্জিত জ্ঞানের স্মৃতিও অসম্ভব হয়। এরূপ

শ্বৃতি সকলেরই উদয় হইয়া থাকে। স্কুতরাং ভূতচৈত্র্যুবাদী চার্বাকের দেহাত্মবাদকে নির্বিবাদে গ্রহণ করা চলেনা। দেহাত্মবাদে শ্বৃতির অনুপ্পত্তি প্রভৃতি যে সকল দোব প্রদর্শিত হইয়াছে, তাহার কোন নির্ভরযোগ্য সমাধানও চার্বাকের সিদ্ধান্তে দেখা যায়না। ঐ দোবের যথার্থ সমাধান দেখিতে হইলে দেহাতিরিক্ত চিনায় বিভু আত্মবাদেরই শরণ লইতে হয়।

চার্বাক দার্শনিকগণের মধ্যেও দেখা যায় যে, কোন কোন সূক্ষ্মধী চার্বাক স্থলদেহকে আত্মা বলেন না। স্থলদেহের অতিরিক্ত দেহাধিষ্ঠিত ইন্দ্রিয়কে চার্বাকেন আত্মা বলিয়া থাকেন। এই মত 'ইন্দ্রিয়াত্মবাদ' বলিয়া প্রদিদ্ধ। ইন্দ্রিয়াত্মবাদ এই মতের সমর্থক চার্বাক পণ্ডিতগণ বলেন যে, আমি তাহার বঙল দেখিতেছি, আমি শুনিতেছি, আমি বলিতেছি, এইরূপ বোধ সকলেরই উদয় হইয়া থাকে। চক্ষুরিন্দ্রিয় ভিন্ন দর্শন হয় না। কান ভিন্ন শ্রেবণ সম্ভব হয় না; বাগিন্দ্রিয় বাতীত কথা বলা চলে না। এই অবস্থায় দর্শনাদি ক্রিয়ার মুখ্যসাধন চক্ষ্রিন্দ্রিয় প্রভৃতিকে আত্মা বলিয়া গ্রহণ করাই যুক্তিসিদ্ধ। চক্ষু প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ের অভিরিক্ত আত্মকল্পনার কোন নঙ্গত হেতু নাই। উপনিধৎ প্রভৃতিতে স্ব স্ব প্রধান্ত স্থাপনের জন্ম বাগিন্দ্রিয় প্রভৃতির পরস্পার বাদানুবাদের কথা শুনিতে পাওয়া যায়। ইহা হইতে ইন্দ্রিয়বর্গ যে অচেতন নহে, চেতন, তাহাই স্পাইতঃ প্রতিভাত হয়। এই চেতন ইন্দ্রিরর্গই আত্মা ইহাই ইন্দ্রিয়াত্মবাদের স্থল মর্ম।

এই ইন্দ্রিয়াত্মবাদের ভিত্তি নিতান্ত শিথিল। "আমি দেখিতেছি" এই প্রকার অনুভবের দারা আমি দর্শন ক্রিয়ার আশ্রেয় বা কর্তা ইহা বুঝা যায়। কিন্তু প্রশ্ন এই যে, আমি কে? আমি কি চক্ষু? না চক্ষু প্রভৃতি হইতে অতিরিক্ত, চক্ষু প্রভৃতি ইন্দ্রিয়বর্গের চালক স্বতন্ত্র কিছু? চক্ষুরিন্দ্রিয় ভিন্ন দর্শন হয় না, ইহা খুব সত্য কথা, কিন্তু তাহা বলিয়া চক্ষুরিন্দ্রিয়কেই যে দর্শনের কর্তা বলিতে হইবে, এইরূপ কল্পনার কোন মূল্য নাই। অগ্নি ভিন্ন পাক হয়না, কুঠার ভিন্ন ছেদন হয়না, এইজন্ম অগ্নিকে পাকের, কুঠারকে ছেদনের কর্তা বলা সঙ্গত হইবে কি? চক্ষুরিন্দ্রিয় ভিন্ন যেমন দর্শন হয়না, সেইরূপ দ্রম্ভবিষ্ বন্ধ না থাকিলেও, দর্শন সম্ভবপর হয়না। দৃশ্য বন্ধ না থাকিলে দেখিবে কাহাকে? চক্ষুরিন্দ্রিয়ের ন্থায় দৃশ্য বিষয়ও যে দর্শনের কারণ, তাহাতে কোন সন্দেহ নাই। দর্শন ক্রিয়ার কারণ বলিয়া

চক্ষুকে দর্শনের কর্তা বলিতে গেলে, দৃশ্য বিষয়কেও দর্শনের কর্তাই বলিতে হয়। কোন স্থ্ধী দার্শনিকই দৃশ্যবস্তুকে দর্শনের কর্তা বলিয়া স্বীকার করেন না। দৃশ্য দৃশ্যই বটে, দ্রম্ভা নহে। স্থতরাং স্বীকার করিতেই হইবে যে, কারণ হইলেই তাহা কর্তা হয় না। দর্শনের কারণ চক্ষণ স্বতরাং দর্শনের কর্তা নহে। এইজন্ম আত্মাও নহে। দর্শনের যাহা কর্তা তাহাই আত্মা। ক্রিয়ার মুখ্য সাধনকে করণ বলা হইয়া থাকে। ঐ করণ দব সময়ই কর্তার অধীন, কর্তার স্থায় স্বাধীন নহে। চুলায় আগুন কর্তার চেষ্টায় নিক্ষিপ্ত হয়, এবং পাকক্রিয়া সম্পাদন করে, ঘাতকের চেফীয় অসি শত্রুদেহে বিদ্ধ হয়, অসি স্ব ইচ্ছায় শত্রু শরীরে প্রবেশ করিতে পারে না। দর্শনের করণ চক্ষুরিন্দ্রিয়ের সহিত দৃশ্য বিষয়ের সংযোগও চকুর ইচ্ছায় ঘটিবেনা; কর্তার প্রায়ত্ত চেষ্টাবশতঃই তাহা সজাটিত হয়। এই অবস্থায় চকুরিন্দ্রিয়কে দুর্শনক্রিয়ার করণ বলিয়াই গ্রহণ করিতে হইবে। দর্শনের করণকে কোনমতেই দর্শনের কর্তা বলা চলিবে না। বাচস্পাতিমিশ্র তাঁহার ভামতীতে স্পর্যাতঃই বলিয়াছেন যে, বৃদ্ধি, মনঃ প্রভৃতি অন্তরিন্দ্রিয়ের সাহায্যে আত্মার স্থুখ, চুঃথ প্রভৃতির প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। এই অবস্থায় মান্স জ্ঞানের করণ বুদ্ধি, মনঃ প্রভৃতিকে অহংপ্রতায়গম্য আত্ম বলা চলে না। > আমি সচকে দেখিয়াছি, নিজকানে শুনিয়াছি, এইরূপ সকলেই বলিয়া থাকেন এবং অনুভব করেন। ইহা হইতে চক্ষু প্রভৃতি ইন্দ্রিয় যে দর্শনের কর্তা নহে, দর্শনের কর্তা "আমি" চক্ষু প্রভৃতি ইন্দ্রিয়বর্গ হইতে অতিরিক্ত অন্য কিছু, এই রহস্থই প্রকাশ পায়।

যদি বল যে, কারকের প্রয়োগ বক্তার ইচ্ছাধীন। বক্তা ইচ্ছা করিলে চাক্ষ্ব প্রত্যক্ষে চক্ষ্র প্রাধান্ত বুঝাইবার জন্ত চক্ষ্ম দারা দেখিতেছি এইরূপ না বলিয়া (চক্ষুকে করণরূপে ব্যবহার না করিয়া), "চক্ষ্মুঃ পশ্যতি" চক্ষ্মই দেখিতেছে, এইরূপে চক্ষুকে কর্তা করিয়াও প্রয়োগ করিতে পারেন। স্থতরাং করণ কর্তা হইতে পারে না, এই যুক্তির কোনই মূল্য দেওয়া চলে না। বেদ, উপনিষৎ প্রভৃতির আখ্যায়িকা অনুসারে চক্ষ্ম প্রভৃতি ইন্দিয়বর্গ যদি

১ বৃদ্ধিমন্দোশ্চ করণযোরহমিতি কর্তপ্রতিভাস-প্রখ্যানালম্বতাযোগঃ। অধ্যাসভায়-ভামতী। ৬ পুঃ, নির্ণয় সাগর সং।

চেতন বলিয়াই দাবাস্ত হয়, তবে তাহাদিগকে আত্মা বলিতে বাধা কি ? ইহার উত্তরে বলা যায় বে, বৈদিক আখ্যায়িকাগুলি যেই অর্থ প্রকাশ করে, দেই অর্থেই আখাায়িকাগুলির তাৎপর্য অবধারণ করা চলে না (সকল আখ্যায়িকার স্বার্থে তাৎপর্য নাই) আখ্যায়িকাগুলির তাৎপর্য অন্তরূপ। কোন অভিল্যিত বিষয়ের সমর্থন ও অনভিপ্রেত বিষয়ের নিন্দা বুঝাইবার উদ্দেশ্যেই বৈদিক আখ্যায়িকার অবতারণা করা হইয়া থাকে। বেদের পরিভাষায় উহা অর্থবাদ। ইন্দ্রিয়বর্গ হইতে প্রাণের শ্রেষ্ঠতা প্রদর্শন করিবার জন্য চক্ষ্ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়বর্গের পরস্পার তর্কবিতর্কের কথা বৈদিক আখ্যায়িকায় নিবদ্ধ করা হইয়াছে। ঐ আখ্যায়িকা দারা ইন্দ্রিয়বর্গ যে চেতন; এই সত্য প্রতিপাদিত হয় না। চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয় নানারূপ ভৌতিক পদার্থের বিচিত্র সন্ধান বা মিলনের ফলে উৎপন্ন হইয়া থাকে। সংহত বা মিলিত বস্তু মাত্রই অপরের ভোগ্যা, স্বয়ং ভোক্তা নহে। ইহা দেহাত্মবাদের পরীকায়ই ইতঃ পূর্বে বিস্তৃতভাবে আলোচিত এবং ব্যাথ্যাত হইয়াছে। চক্ষরাদি ইন্দ্রিয় পরার্থ, অর্থাৎ ইন্দ্রিয় হইতে অতিরিক্ত কোন অসংহত অপরের (নিত্য আত্মার) ভোগের সহায়ক। চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয় স্বয়ং আত্মা নহে, ইহাই বুঝা যায়! বৈদিক আখ্যায়িকার দারা যে অর্থ প্রকাশ পায়, দেই অর্থেই আখ্যায়িকার তাৎপর্য নিশ্চয় করিয়া ইন্দ্রিয়বর্গকে চেতন বলিয়া চার্বাক গ্রহণ করিলেও, ইন্দ্রিয় দেখা যায় এক নহে, বহু, (একাদশটি) এবং সমস্ত ইন্দ্রিয় একই দেহে অধিষ্ঠিত। এই অবস্থায় একই দেহে অনেক স্বতন্ত্র চেতনের সমাবেশ চার্বাককে অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে। একই দৈহে বহু চেতনের সমাবেশের কল্পনা যে অচল, তাহা আমরা পূর্বেই, (২৫ পৃষ্ঠার) দেহাত্মবাদের খণ্ডনপ্রসঙ্গে আলোচনা করিয়া দেখাইয়াছি। তর্কের খাতিরে চার্বাক যদি এক দেহে অনেক স্বতন্ত্র চেতন ইন্দ্রিয়ের সমাবেশ মানিয়াই লন, তবে দেই ক্ষেত্রে একই দেহে আশ্রিত স্বতন্ত্র চেতন বহু ইন্দ্রিয়ের মধ্যে কোনরূপ যোগসূত্র না থাকায়, স্মৃতি, প্রত্যভিজ্ঞা প্রভৃতির উপপাদন অসম্ভব হয়, ইহা চার্বাক লক্ষ্য করিয়াছেন কি ? চক্ষুই যদি দর্শনের কর্তা এবং আত্মা হয়, তবে কোনও বস্তু দর্শনের পর চক্ষু বিনষ্ট হইলে ঐ বস্তুর স্মরণ কোনমতেই ইন্দ্রিয়াত্মবাদে সম্ভবপর হয় না। কেননা, যে বিষয় দর্শন করে, পরবর্তী কালে সেই উহা স্মরণ করে। চন্দু দ্রম্ভী এবং জ্ঞাতা হইলে চন্দুরই তাহা

শ্বৃতিতে ভাসিবে। কর্ণ প্রভৃতি অপর কোন চেতন ইন্দ্রিয়ই ঐ চক্ষ্রদ্যি বস্তুকে স্মরণ করিতে পারিবেনা। কারণ, কর্ণ প্রভৃতি কোন ইন্দুয়ই তো উহা দেখে নাই, না দেখিয়া স্মরণ করিবে কিরূপে ? চকুই তাহা দেখিয়াছে স্থতরাং চক্ষুদৃষ্টি বস্তুর সারণে একমাত্র চক্ষুই সমর্থ। সেই চক্ষু বিনষ্ট হওয়ায়, কর্ণ প্রভৃতি বহু চেতন ইন্দ্রিয় থাকিলেও জ্ঞাতা বা দ্রম্টা চক্ষুই নাই, সারণ করিবে কে ? তারপর, ইন্দ্রিয়াতাবাদে "যোগ্ছমদ্রাক্ষং দ এবৈতর্হি স্পৃশামি", পূর্বে যেই আমি এই বস্তুটিকে দেখিয়াছিলাম, দেই আমিই উহাকে স্পর্ণ করিতেছি", এই শ্রেণীর প্রত্যভিজ্ঞানকেও কোনমতেই ব্যাখ্যা করা যায়না। কারণ, ইন্দ্রিয়-চৈত্যুবাদে দর্শনের কর্তা চক্ষু, স্পর্শনের কর্তা ত্বগিন্দ্রিয়। চক্ষুর স্পর্শ করিবার শক্তি নাই; ত্বগিন্দ্রিয়ের দেখিবার শক্তি নাই। স্থুতরাং ইন্দ্রিয়াত্মবাদে দর্শন এবং স্পর্শনের কর্তা বিভিন্ন, অভিন নহে। যাহা আমি দেখিয়াছিলাম, তাহা স্পর্শ করিতেছি—এই অনুভব কিন্তু দর্শন ও স্পর্শন এই উভয়ের কর্তা এক এবং অভিন্ন, ইহাই বুঝাইয়া দেয়। চক্ষু ও হগিন্দ্রিয় যথাক্রমে দর্শন ও স্পর্শনের কর্তা হইলে, আলোচ্য প্রত্যভিজ্ঞান কোনমতেই ব্যাখ্যা করা যায় না। সেরূপ ক্ষেত্রে অনুভব হইত যে, "চকু যাহা দেখিয়াছিল, অগিন্দ্রিয় তাহা স্পর্শ করিতেছে। এরূপ অনুভব কিন্তু হয় না। যাহা দেথিয়াছিলাম, তাহা স্পর্শ করিতেছি-এরপই অনুভব হইয়া থাকে। চকু যাহা দেখিয়াছিল, সুগিন্দ্রিয় তাহা স্পর্শ করিতেছে, তর্কের অনুরোধে এইরূপ অনুভব স্বীকার করিলেও তদ্বারা ইন্দ্রিয়াত্মবাদ দিদ্ধ হয় না। বরং তদ্বারা চক্ষুরিন্দ্রিয় ও ব্যক্তিয়ের অতিরিক্ত আত্মাই সিদ্ধ হয়। কারণ, চকু যাহা দেথিয়াছিল, ত্বগিন্দ্রিয় তাহা স্পর্শ করিতেছে, এই অনুভব (একক) চন্দুরিন্দ্রিয়েরও হইতে পারে না, দ্বগিন্দ্রিয়েরও হইতে পারে না। উহা অবশাই চক্ষরিন্রিয় ও বগিন্রিয় হইতে ভিন্ন পদার্থের হইবে; অর্থাৎ চক্ষুরিন্দ্রিয়ের দর্শন এবং বগিন্দ্রিয়ের স্পর্শন, এই উভয় জ্ঞানবিষয়ে অভিজ্ঞ কোন পদার্থেরই তাদৃশ অনুভব সম্ভবপর হয়। তাহা হইলে বেশ বুঝিতে পারা যায় যে, উক্ত অনুভব অনুসারে চক্ষুরিন্দ্রিয় এবং বগিন্দ্রিয় হইতে অতিরিক্ত কোন পদার্থই আত্মা বা জ্ঞাতা বলিয়া সমর্থিত হয়। চক্ষুরিন্দ্রিয় বা বিগিন্দ্রিয় আত্মা বলিয়া সমর্থিত হয় না।"১

১। মঃ মঃ ৮চন্দ্রকান্ত তর্কালন্ধার— ফেলোদিপ্লেক্চার ২য় বর্ষ—১৮২—১৮৩ পৃষ্ঠা।

আর এক কথা এই যে, ইন্দ্রিয় দকল স্বাস নির্দিষ্ট বিষয়ই গ্রহণ করে। কোন একটি ইন্দিয়ই নির্দিষ্ট একটি বিষয় ছাড়া অহা কিছুই গ্রহণ করিতে পারে না। চক্ষু রূপই গ্রহণ করে, রস-গন্ধ-শব্দ প্রভৃতি গ্রহণ করিতে পারে না। রদনা রদই গ্রহণ করিতে পারে, রূপ-গন্ধ-শব্দ প্রভৃতি গ্রহণ করিতে পারে না। এইরূপ কর্ণ শব্দই গ্রহণ করিতে সমর্থ, রূপ-রূদ প্রভৃতি অপর কোন বিষয় গ্রাহণে সমর্থ নহে। যিনি ষেই অমুরদযুক্ত দ্রব্যের অমু রদ পূর্বে স্বীয় রদনা দারা অনুভব করিয়াছেন, ঐরপ কোন রমাভিজ্ঞ বাক্তি যদি পরে কখনও ঐ অমরমযুক্ত বস্তু প্রত্যক্ষ করেন, তবে তাঁহার জিহবায় জল আসে। জিহবায় এরূপ জল আসে কেন ? ইহার কোন সদ্বন্তর ইন্দ্রিয়াত্মবাদী দিতে পারেন না। এ প্রশের সদুত্তর পাইতে হইলে, ইন্দ্রিয় সকল যাঁহার ভোগের সহায়ক, এইরূপ ইন্দ্রিয়াতিরিক্ত ইন্দ্রিয়বর্গের অন্তরচারী আত্মার অন্তিরই স্বীকার করিতে হয়। অয় দ্রব্য দেখিয়া জিহবায় যে জল আনে তাহার কারণ এই, ঐ অয় দ্রবো চকু পড়িবামাত্র দেই রসে অভিজ্ঞ ব্যক্তির মনের মধ্যে ঐ অমুর্বসযুক্ত দ্রব্যের স্থপ্ত স্থৃতির অথবা অনুমান-জ্ঞানের উদয় হয়; এবং ঐ অমুরদান বস্তুদম্পর্কে তাঁহার অভিলাষ জন্মে, তাহারই ফলে রস-পিপাস্থর জিহ্বা সজল হয়। রসনেশ্রিয় অয় রস অনুভব করে স্থুতরাং একমাত্র রসনেন্দ্রিয়ই অন্ন রসের স্মরণ করিতে পারে। রসনেন্দ্রিয় কিন্তু অমবসযুক্ত দ্রব্যের দ্রফী নহে, চকুরিন্দ্রিয়ই দ্রফী বটে। চকুরিন্দ্রিয় দ্রফী হইলেও চক্ষুরিন্দ্রিয়কে অয়রসের স্মরণকর্তা (স্মর্তা) বলা চলে না। কারণ, চক্ষুরিন্দ্রিয় তে৷ অনুরস অনুভব করে না, সে অনুরস সারণ করিবে কিরূপে গু যে যেই বস্তু অনুভব করে তাহারই সেই বস্তুসম্পর্কে পরে শৃতি হইয়া থাকে। অনুভব এবং অনুভূতি-জাত সংস্কারই শৃতির কারণ। অনুভব না থাকিলে স্মৃতি হয় না, হইতে পারে না। অনুভব এবং স্মৃতি এইরপে এককর্তৃক, ভিন্নকর্তৃক নহে। রূপ দেখিয়া রসের শ্মৃতি এবং অনুমানের উদয় হইয়া থাকে। ইহা দারা স্পষ্টতঃ বুঝা যায় যে, রূপ ও রদের অনুভবিতা ভিন্ন ব্যক্তি নহে, একই ব্যক্তি। ভিন্ন ভিন্ন ব্যক্তি রূপ ও রসের অনুভবিতা হইলে, কোন রূপ দেখিয়া কোনও রসের অনুমান করা অসম্ভব হইয়া দাঁড়ায়। কেননা, যেই ব্যক্তি রূপ ও রুসের সাহচর্য (ব্যাপ্তি বা নিয়তসম্বন্ধ) অনুভব করিয়াছে, তাহারই পক্ষে কেবল কোন বিশেষ রূপ দেখিয়া, বিশিষ্ট রসের অনুমান করা সন্তব হইতে পারে। রূপ ও রসের গাহচর্য বা ব্যাপ্তিবোধ রূপ ও রসের গ্রহণ বাতীত কোন মতেই উদয় হইতে পারে না। চক্ষুরিন্দ্রিয় বা রসনেন্দ্রিয় কেহই রূপ ও রস এই উভয়ের গ্রহণে সমর্থ নহে, স্কৃতরাং তাহাদের (চক্ষুরিন্দ্রিয় ও রসনেন্দ্রিয়ের) পক্ষে রূপ ও রসের সাহচর্য বোধ (ব্যাপ্তিবোধ) অসন্তব। একই ব্যক্তি রূপ ও রসের সাহচর্য বোধ (ব্যাপ্তিবোধ) অসন্তব। একই ব্যক্তি রূপ ও রসের সাহচর্য বা ব্যাপ্তিবোধ, এবং ঐ ব্যাপ্তিমূলে বিশেষ কোন রূপ দেখিয়া বিশিষ্ট রসের অনুমান অনায়াসেই উৎপন্ন হইতে পারে। ঐরপ অনুমান হইয়াও থাকে। স্কৃতরাং স্বীকার করিতেই হইবে যে, একাধিক বিষয় গ্রহণে অসমর্থ ইন্দ্রিয় জ্ঞাতা নহে, ইন্দ্রিয় হইতে অতিরিক্ত সর্ববিয়য়্রাহী আত্মাই জ্ঞাতা বটে। ইন্দ্রিয় সকল আত্মার জ্ঞানের সাধনমাত্র। কুঠার যেমন কাঠুরিয়ার ছেদনের প্রধান সহায়, স্বয়ং ছেত্রা নহে। ইন্দ্রিয়বর্গও সেইরূপ জ্ঞাতার জ্ঞানের মুখ্য সাধন; স্বয়ং জ্ঞাতা নহে।

চক্ষু প্রভৃতি ইন্দ্রিয় থাকিলেও প্রাণ থাকিলেই লোক জীবিত থাকে। স্থাতরাং ইন্দ্রিয় অপেকায় প্রাণ যে শ্রেষ্ঠ, ইহা অবশ্য স্বীকার করিতে প্রাণ কাষ্ণ্রাদ হইবে। দেই শ্রেষ্ঠ, প্রাণই আত্মা। প্রাণের শ্রেষ্ঠতা সম্পর্কে ও ছান্দোগ্য উপনিষদে একটি মনোরম আথ্যায়িকা শুনিতে তাহার বওন পাওয়া যায়। এক সময়ে চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়বর্গ এবং প্রাণের মধ্যে পরস্পর শ্রেষ্ঠতা লইয়া বিবাদ উপস্থিত হইলে, উহারা সকলে প্রজাপতির নিকট উপস্থিত হইয়া তাহাকে জিজ্ঞাসা করিলেন, দেব! আমাদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ কে? প্রজাপতি উত্তর করিলেন, তোমাদের মধ্যে যাহার সহিত শরীরের সম্বন্ধ বিচ্ছিন্ন হইলে, অর্থাৎ যে শরীর ছাড়িয়া চলিয়া গেলে, শরীর মৃত্যুগ্রস্ত হয়, তাহাকেই শ্রেষ্ঠ বলিয়া জানিবে। প্রজাপতির এই কথা শুনিয়া প্রথমতঃ বাগিল্রিয় শরীর ছাড়িয়া চলিয়া গেলেন এবং বৎসরান্তে প্রত্যাবর্তন করিয়া দেখিলেন যে, তাহার অবর্তমানেও শরীর বিনষ্ট হয় নাই। কেবল মৃক ব্যক্তি যেমন কথা বলিতে পারে না, কিন্তু জীবিত থাকে, দেইরূপ বাগিল্রিয়ের অভাবে শরীর মূকের স্থায় বাকৃশক্তি বিহীন হইয়া জীবিত রহিয়াছে এইমাতে।

বাগিন্দ্রিয় বুঝিলেন যে, তিনি শ্রেষ্ঠ নহেন। তিনি শ্রীরে প্রবিষ্ট হইলেন। চক্ষু চলিয়া গেল এবং এক বংসর পর ফিরিয়া আসিয়া দেখিল যে, তাহার অভাবে শরীর মরে নাই, কেবল অন্দের স্থায় জীবনযাত্রা নির্বাহ করিয়াছে। চক্ষু বুঝিলেন, তিনি শ্রেষ্ঠ নহেন। শ্রোত্র চলিয়া গেল—তাহাতেও শরীর বধিরের ভাগ জীবিত রহিল। শ্রোত বুঝিল যে দেও শ্রেষ্ঠ নহে। তারপর মন চলিয়া গেল। মনের অভাবেও শরীর বিনষ্ট হইল না। অমনক্ষ বালকের তায় জীবিত রহিল। মন বুঝিল যে সেও শ্রেষ্ঠ নহে। সর্বশেষ, প্রাণ শরীর হইতে চলিয়া যাইবার উদ্যোগ করিতেই, বাগিন্দ্রিয় প্রভৃতি সমস্ত ইন্দ্রিয়বর্গই শক্তিবিহীন এবং শিথিল হইতে আরম্ভ করিল। শ্রীর ধ্বংসের উপক্রম হইল। ইহা দেখিয়া অপরাপর ইন্দিরবর্গ প্রাণকে বলিল, ভাই তুমিই শ্রেষ্ঠ। তুমি শরীরে আছ বলিয়াই আমরাও আছি। তুমি চলিয়া গেলে আমরা সকলেই মারা যাইব। স্থতরাং তুমি শরীর ছাড়িয়া যাইও না! উক্ত আথাায়িক। ইন্দ্রিয়বর্গ অপেকা প্রাণ শ্রেষ্ঠ—এই সত্যই প্রকাশ করে। "প্রাণ আত্মা" ইহা সূচনা করে না। প্রাণ না থাকিলে শরীর থাকে না, এই যুক্তিতে যদি প্রাণকে আত্মা বলিতে হয়, তবে হুৎপিণ্ড, মস্তিন্ধ, পাকস্থলী প্রভৃতি না থাকিলেও দেহ থাকে না বলিয়া, হৃৎপিও, পাকস্থলী প্রভৃতিকেও আত্মাই বলিতে হয়। আহার ব্যতীত শ্রীর রকা হয় না; আলো বাতাদ ভিন্ন কোন প্রাণীই জীবন ধারণ করিতে পারে না। কিন্তু তাহা বলিয়া আহারকে বা আলো বাতাসকে যেমন আত্মা বলা চলে না, সেইরূপ প্রাণের অভাবে দেহ থাকে না বলিয়াই প্রাণকে আত্মা বলা যায় না।

প্রাণ কাহাকে বলে? ইহার উত্তরে বেদান্তের মতে দেখা যায় যে, আধ্যাত্মিক বায়ুই প্রাণ। প্রাণকে আত্মা বলিলে বায়ুকেই ভাষান্তরে আত্মা বলা হয়। বায়ু জড় বস্তু এবং অন্যতম ভূতপদার্থ। জড় ভূতের চৈতন্ত নাই, স্থতরাং জড় ভূত পদার্থ আত্মা হইতে পারে না, ইহা দেহাত্মবাদের আলোচনায়ই আমরা দেখিয়া আদিয়াছি। জড় প্রাণবায়ুকে আত্মা বলিয়া গ্রহণ করিলে, প্রাণাত্মবাদীকে জড় ভূত বায়ুর চৈতন্ত অবশ্য স্বীকার করিতে হইবে। ফলে, দেহাত্মবাদের পরীক্ষায় ভূত-চৈতন্ত্যবাদে যে সকল দোষ প্রদর্শিত হইয়াছে, প্রাণাত্মবাদেও সেই সমস্ত দোষই আদিয়া দাঁড়ায়।

সাংখ্য-সিদ্ধান্তে প্রাণাদি বায়ূপঞ্চকের ক্রিয়াকে মনঃ, অহন্ধার এবং বৃদ্ধি, এই ত্রিবিধ অন্তঃকরণের সাধারণ বৃত্তি বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে। এই মতে বৃত্তি এবং বৃত্তিমানের (যাহার বৃত্তি হয় এবং যেরূপ বৃত্তি হয়, এই উভয়ের মধ্যে) কোনরূপ ভেদ নাই। চুইই এক বা অভিন্ন বটে। বৃত্তিমান্ অন্তঃকরণ এবং অন্তঃকরণ-বৃত্তি প্রাণ-ক্রিয়া ভিন্ন না হইলে, প্রাণাত্মবাদ ইন্দ্রিয়াত্মবাদেই পরিণত হয়; (অর্থাৎ প্রাণাত্মবাদকে ইন্দ্রিয়াত্মবাদের বিরুদ্ধে ইতঃপূর্বে যে সকল দোষ প্রযুক্ত হইয়াছে, প্রাণাত্মবাদের বিরুদ্ধে দেই সকল দোষের প্রয়োগ করা চলে।

আজা চেতন এবং ভোক্তা। প্রাণ চেতনও নহে। ভোক্তাও নহে। প্রাণ জড় এবং ভোগ্য। প্রাণ শরীরের বন্ধনরক্ত্ব। প্রাণের বন্ধনে বন্ধ থাকিয়াই শরীর ক্রিয়াশীল হইয়া থাকে। প্রাণ-বন্ধন বিযুক্ত হইলেই যুত শরীর শিথিল হইয়া পড়ে। প্রাণের সহিত শরীরের সন্ধানই জীবন এবং ঐ সন্ধানের বিয়োগই মৃত্যু। বাহা পরস্পার সংহত তাহাই পরার্থ, অর্থাৎ অপরের ভোগ্য বটে, স্বয়ং ভোক্তা নহে। শরীরে সংহত প্রাণও স্থতরাং পরার্থ ই বটে। যিনি প্রাণ অপেক্ষাও পরতর এবং অসংহত, তিনিই আলা। মূর্চ্ছা, স্বযুপ্তি প্রভৃতি স্থলে প্রাণের ক্রিয়া শাস-প্রশাস প্রভৃতি চলিতে দেখা যায়। কিন্তু সেই সময় চেতনা থাকে না। এই জন্মই প্রাণকে আলা বলা যায় না। এই সম্পর্কে বৃহদারণ্যক উপনিষদে মনোরম একটি আখ্যায়িকা আছে। বাল্যাবধি অত্যন্ত গর্বিত পণ্ডিত গার্গ্য মহাজ্ঞানী কাশীরাজ অজাতশক্রর নিকট উপস্থিত হইয়া বলিলেন, মহারাজ! আমি

১। অন্তঃকরণ প্রকৃতপক্ষে একই বটে। একই অন্তঃকরণ বৃত্তিভেদে ভিন্ন ভিন্ন নামে অভিহিত হয়। সংশ্যাত্মক অন্তঃকরণ-বৃত্তিকে মন, অভিমানাত্মক অন্তঃকরণ-বৃত্তিকে অহঙ্কার এবং নিশ্চয়াত্মক অন্তঃকরণকে বৃদ্ধি বলা হইয়া থাকে। এই ধ্বপে একই অন্তঃকরণকে সাংখ্যমতে ত্রিবিধ বলা হইয়াছে। প্রাণ-ক্রিয়া ঐ ত্রিবিধ অন্তঃকরণেরই সাধারণ বৃত্তি বলিয়া জানিবে।

সামান্তকরণর্তিঃ প্রোণালা বায়বঃ পঞ্চ। সাংখ্য স্থত ২।৩১ উক্ত সাংখ্যস্ত্র এবং এই সাংখ্যস্ত্রের বিজ্ঞানভিক্ষু-ক্বত ভাষ্য দ্রষ্টব্য।

তোমাকে ব্রহ্মতারের উপদেশ করিব। গার্গোর কথা শুনিয়া অজাতশক্র বলিলেন, এই অনুগ্রাহের জন্ম আমি তোমাকে সহস্র গোধন দান করিতেছি। তারপর, পাণ্ডিতা গবিত গার্গা কতিপয় অমুখ্যব্রহের (ব্রহ্ম প্রতীকের) উপদেশ করতঃ পরিশেষে প্রাণ-ব্রহ্মের উপদেশ প্রদান করিয়া বিরত হইলেন। গার্গেরে কথা শেষ হইলে, অজাতশক্র বলিলেন, এই কি তোমার শেষ কথা ? গার্গ্য বলিলেন হা।। অজাতশক্র বলিলেন, তুমি যাহার উপদেশ করিলে তাহা প্রকৃত বৃদ্ধত্ব নহে, ইহা অমুগ্য বৃদ্ধ। ব্রদের প্রতীকের দৃষ্টিতেই ঐ সকল অমূখ্য ত্রন্ধের উপাসনার কথা অধ্যাত্মশান্ত্রে উপদিফ হইয়াছে। প্রকৃত ব্রহ্মতত্ব অতিহুজের। ব্রহ্ম অবাঙ্মন্সগোচর। সদ্ওক্র উপদেশে বেদ, উপনিষ্থ প্রভৃতির সাহায়ে। একাজ্ঞান লাভ করিতে হয়। অজাত-শক্রর কথা শুনিয়া গার্গ্য বুঝিলেন যে, তিনি যথার্থ এক্সবিদ্ নহেন। অজাতশক্রই বাস্তবিক ব্রহ্মজ্ঞ। গার্গেরে অভিমানের খোলদ খদিয়া প্রভিল। একা জিজ্ঞাশার উদয় হইল। তিনি অতান্ত বিনয়ের সহিত অজাতশক্রকে বলিলেন, তৃমি যথার্থ ব্রন্মন্তঃ। আমি শিয়ভাবে তোমার নিকট আদীন হইতেছি। তুমি আমাকে ব্রংক্ষর উপদেশ কর। ইহা শুনিয়া অজাতশক্র বলিলেন, তৃমি বর্ণশ্রেষ্ঠ ব্রান্সণ। আচার্যরের তৃমিই যথার্থ অধিকারী। আমি হীনবর্ণ ক্ষত্রিয়। তুমি আমার নিকট শিঘ্যভাবে উপবেশন করিয়া ত্রন্ধ-উপদেশ গ্রহণ করিবে, ইহা অত্যন্তই বিষদৃশ কথা। তৃমি আচার্যভাবেই থাক। আমি কৌশলে তোমাকে ব্রহ্মতত্ত্-রহস্ত বুঝাইয়া দিতেছি। এই বলিয়া অজাতশত্রু গার্গ্যের হাত ধরিয়া রাজপুরীর এক নিভত কক্ষে কোনও সুষুপ্তি-স্থুখমগা পুরুষের নিকট উপস্থিত হইলেন এবং প্রাণের বৈদিক নাম উচ্চারণ করতঃ স্থপ্ত পুরুষকে ডাকিতে লাগিলেন। দেই পুরুষ জাগিলও না, উঠিলও না। পরে, হাত দিয়া ঠেলা দিলে দে জাগিয়া উঠিল। ইহা দ্বারা অজাতশক্র গার্গাকে বুঝাইলেন যে, প্রাণ প্রকৃত আত্মা নহে। আত্মা প্রাণ হইতে অতিরিক্ত বস্তা। আত্মা ভোক্তা এবং সদা চেতন। প্রাণ দেই সদাচেতন ভোক্তা আত্মা হইলে, আমার উচ্চারিত নাম শুনিয়া সে অবশ্য জাগিয়া উঠিত। দগ্ধ করাই অগ্নির স্বভাব। অগ্রির নিকট কোন দাহ্য বস্তু উপস্থিত হইলে, সে অবশ্যই তাহা দগ্ধ করিবে। নত্বা দগ্ধ করাকে অগ্নির সভাবই বলা চলিবে না৷ এইরূপ বোদ্ধত্ব বা

জ্ঞাতৃত্ব আত্মার স্বভাব হইলে, আমার আমন্ত্রণ সে অবশ্যই ব্রিতে পারিত এবং উঠিয়া বসিত। আমার আমন্ত্রণ স্থুপ্ত পুরুষ শুনিতে পায় নাই। স্ততরাং প্রাণকে কোনমতেই সর্বদা বোধস্বভাব আত্মা বলা ধায় না। যদি বল যে, প্রাণ আত্মা হইলেও সুষ্প্তি অবস্থায় শ্রবণেন্দ্রিয় ক্রিয়াশীল না থাকায়, স্ববৃপ্তিম্য় পুরুষ তাঁহার আহ্বান শুনিতে পায় নাই। এইরূপ যুক্তির কোনও মূল্য নাই। কারণ, আত্মাই ইন্দ্রিয়বর্গের অধিষ্ঠাতা। আত্মার অধ্যক্ষতায় ইন্দ্রিয় সকল ক্রিয়াশীল হইয়া থাকে। স্বযুপ্তি অবস্থায় প্রাণের ক্রিয়া নিঃশাস-প্রশাস চলিতে থাকে। ইহা হইতে স্বয়ুপ্তিতে প্রাণ যে স্বপ্ত নহে, জাগ্রত ও ক্রিয়ারত, তাহাই স্পার্টতঃ প্রতিভাত হয়। প্রাণ আত্মা হইলে প্রাণ-ক্রিয়া বিস্তমান আছে বলিয়া, প্রাণ-পরিচালিত অপরাপর ইন্দ্রিয়ও অবশ্যই ক্রিয়াশীল হইবে: এবং স্বাস্ব কার্য হইতে বিরত হইবে না। স্তরাং দেখা যাইতেছে যে, প্রাণ আজা হইলে সুযুপ্তি অবস্থায়ও প্রাণের আমন্ত্রণ শুনিবার পর্যাপ্ত কারণ বর্তমান আছে। প্রাণ আহ্বান শুনিতে পায় নাই, অতএব প্রাণ যে আত্মা নহে, ইহাই প্রমাণিত হয়। প্রশ হইতে পারে যে, সুবৃপ্তি অবস্থায় প্রাণ যেমন আহ্বান শুনিতে পায় নাই, আত্মাও তো দেখা যায় আহ্বান শুনিতে পায় নাই। আত্মা যদি আহ্বান শুনিতে পাইত, তবে স্থপ্ত পুরুষ অবশ্য জাগিয়া উঠিত। এই অবস্থায় আমন্ত্রণ শুনিতে পায় নাই বলিয়া, প্রাণকে যদি অনাত্রা সাব্যস্ত করিতে হয়, তাহা হইলে অজাতশক্র কথিত আত্মাই বা অনাত্মা হইবে না কেন ? ইহার উত্তরে বক্তব্য এই যে, আজা সমস্ত দেহাভিমানী বটে, 'অহম'রূপে সমগ্র দেহাভিমানী আত্মারই উপলব্ধি হইয়া থাকে। প্রাণ হাত, পা, চকু, কর্ণ প্রভৃতির স্থায় দেহের একাংশ মাত্র। দেহের কোনও একাংশের আমন্ত্রণে নমগ্র দেহাভিমানী আত্মা প্রবৃদ্ধ হইবেন কেন ? দ্বিতীয়তঃ সুষুপ্তি অবস্থায় দেহাভিমানী আত্মা দেহে বিভ্যমান আছেন সতা, কিন্তু সেই সময়ে সমগ্র<sup>ই</sup> ইন্দ্রিয়বর্গ তাহাদের স্ব স্থ ভোগ্য বিষয় হইতে বিরত হইয়া প্রাণে বিলীন হওয়ায়, আত্মাও তখন স্থপ্তই বটে। আত্মার জ্ঞানের দাকাৎ দাধন চক্ষু, কর্ণ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়বর্গ স্তমুপ্তি অবস্থায়

১। বৃহদারণ্যকের গার্গ্য-অজাতশক্ত সংবাদ দ্রষ্টব্য।

নিজ্ঞির হওয়ায়, দেহে আলা অবস্থিত থাকিলেও তাহার জ্ঞানোদয় দম্ববপর হয় না। অজাতশক্রর আমন্ত্রণ শুনিবারও কথা উঠে না। প্রাণ কিন্তু স্থু নহে। দেহে প্রাণের ক্রিয়া সুমৃপ্তি অবস্থায়ও উপলব্ধি হইতেছে। স্থুতরাং প্রাণ যে স্থুও নহে, জাগরিত, তাহা অসীকার করা চলে না। প্রাণ আলা হইলে প্রাণের অধাক্ষতায় চক্লু, কর্ণ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ের ক্রিয়া অবশ্যস্তাবী। স্থুও পুরুষের চক্লু, কর্ণ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়বর্গ যে নিজ্ঞিয়, তাহা সকলেই উপলব্ধি করিয়া থাকেন। এই অবস্থায় প্রাণকে কোনমতেই আলা বলিয়া গ্রহণ করা চলে না।

দেহাত্মবাদ, ইন্দ্রিয়াত্মবাদ এবং প্রাণাত্মবাদ যে যুক্তিসহ নহে, তাহা পরীক্ষা করা গেল। এখন যে সকল ঢার্বাক দেহ এবং ইন্দ্রিয়বর্গের পরিচালক মনকে আত্মা বলিয়া সিদ্ধান্ত করিতে চাহেন, তাঁহাদের মত কতদূর নমীচীন, তাহা আলোচনা করা যাইতেছে। মন আত্মবাদীর মতে মনই আত্মা। মনের অতিরিক্ত আত্মা বলিয়া কোন তত্ত্ব নাই। যাঁহার। মনের অতিরিক্ত আত্মা মানেন, তাঁহারাও মনের অস্তিত্ব না মানিয়া পারেন না। মনের অস্তিত্ব বাদী এবং প্রতিবাদী উভ্যেই স্বীকার করেন। মনের অতিরিক্ত আত্মার অন্তির মন-আত্মবাদী চার্বাক মানেন না; স্বতরাং মনের অতিরিক্ত আত্মার অস্তিয় নির্বিবাদ নহে—( বিবাদগ্রস্ত )। এই অবস্থায় যাহ। উভয়বাদি-সন্মত সেই মনকেই আত্মা বলিয়া গ্রহণ করা উচিত। দেহাত্মবাদ, ইন্দ্রিয়াত্মবাদ প্রভৃতির বিরুদ্ধে প্রতিবাদী দার্শনিকগণ যে সকল দোষের অবতারণা করিয়া থাকেন. মন আত্মবাদে ঐ দকল দোষও দেখা যায় না। মন আত্মবাদী চার্বাক সম্প্রদায় মনকে চক্ষু, কর্ণ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ের স্থায় কেবল জ্ঞানের সাধন হিসাবেই গ্রহণ করেন না। জ্ঞান, বাসনা, শ্মতি, সংস্কার প্রভৃতির আশ্রায় বা আধার বলিয়াই গ্রহণ করেন। জ্ঞান এই মতে মনেরই ধর্ম, মনের অতীত আত্মার ধর্ম নহে। সনস্তত্ত্ববিদ ইউরোপীয় দার্শনিকগণও

১। সাংখ্য, বেদান্ত প্রভৃতি দর্শনে স্বতঃপ্রমাণ শ্রুতির নির্দেশ বলে মনকে সুখ, ছৃংখ, সংকল্প, বিকল্প, ঐন্দ্রিষকজ্ঞান, ভীতি, ধৃতি, প্রদ্ধা, অপ্রদ্ধা প্রভৃতি যাবতীয় ভূণের আধার বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে। মন ক্রিয়াশীল না হইলে জ্ঞান, বাসনা,

মনকেই আত্মা বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়া থাকেন, মনের অতিরিক্ত আত্মার অন্তিত্ব মানেন না। মহর্ষি গৌতম তাঁহার স্থায়সূত্রে মন-আত্মবাদের সমর্থনে স্পান্টই বলিয়াছেন যে, আত্মবাদী দার্শনিকগণ মনের অতিরিক্ত আত্মার অন্তিত্ব প্রমাণ করিবার জন্ম যে-সকল হেতুর উপন্যাস করিয়া থাকেন, তাহা সর্ববিষয়গ্রাহী মনের সম্পর্কেও অবাধে প্রয়োগ করা চলে। স্বতরাং আত্মবাদীর আত্মার সাধক প্রসকল হেতুবলে "মন আত্মা" এই সিদ্ধান্তই সমর্থিত হয়, মনের অতিরিক্ত স্বতন্ত্র আত্মার অন্তিত্ব প্রমাণিত হয় না—নাত্মপ্রতিপত্তিহেতুনাং মনসি সম্ভবাৎ । গ্রায়সূত্র, ৩১১১৫ দ্রুইবা।

এই মন দেহের স্থায় ভৌতিক নহে। মন অভৌতিক নিরবয়ব এবং নিতা। দেহাত্যবাদে আমরা দেখিয়াছি যে, চেতনাকে ভৌতিক দেহের ধর্ম বা গুণ বলিয়া ব্যাখ্যা করিতে গেলেই, দেহের বিভিন্ন অবয়বে এমন কি দৈহিক পরমাণুতে পর্যন্ত চেতনা স্বীকার করিতে হয় এবং একই দেহে অনেক চেতনের সমাবেশও মানিয়া লইতে হয়; (২৫,৩০ পৃষ্ঠা দেখুন) ফলে, দেহের বিনাশ অবশান্তাবী হইয়া দাঁড়ায়। এইজন্মই দেহাত্যবাদ গ্রহণযোগ্য নহে। মন আত্মবাদীর নিত্য, নিরবয়ব মনের কারণই আদে নাই। এই অবস্থায় অভৌতিক নিত্য মনের চেতনা ভৌতিক দেহের চেতনার ন্যায় কারণের গুণ অনুসারে উৎপন্ন হইবে, এইরূপ আপত্তি করা কোন-মতেই চলিবে না। নিরবয়ব মনে অনেক চেতনের সমাবেশের প্রমণ্ড উঠে না। বাল্যে, যৌবনে এবং বার্ধক্যে শরীর ভিন্ন হইলেও, মনের কোন ভেদ হয় না। বাল্যেও যেই মন ছিল, বার্ধক্যেও সেই মনই আছে।

<sup>াং</sup>স্কার, সুথ, ছংথ প্রভৃতির অভ্যুদ্য হইতে দেখা যায় না; মনঃ দক্রিয় থাকিলে 
ত্রান ইচ্ছা স্মৃতি দংস্কার প্রভৃতি যাবতীয় মনোধর্মের উদ্বোধ হইয়া থাকে।
হা হইতে (মনের সহিত জ্ঞান ইচ্ছা প্রভৃতির অম্বয়-ব্যতিরেক দেখিয়া) মনই যে

নালোচ্য দর্ববিধ গুণের আধার তাহা নিঃদন্দেহে বুঝা যায়।—"বৃত্তিরূপজ্ঞানশু
নাধর্মছে চ কামঃ দংকল্লো বিচিকিৎদা প্রদ্ধাহশ্রদা ধৃতিরধৃতিব্রীধীভীরিত্যেতৎ
বং মন এব"ইতি শ্রুতির্যানম্।

বেদান্তপরিভাষা, ৩৮ পৃষ্ঠা, বোমে সং,

স্থৃতরাং মন-আত্মবাদে শৈশবের অনুভূত বিষয়ের বৃদ্ধ অবস্থায় সারণ এবং প্রত্যভিজ্ঞান প্রভৃতি হইতে কোন বাধা দেখা যায় না।

মনকে অন্তঃকরণ বলা হইয়া থাকে। সমস্ত ইন্দ্রিয়বর্গের অন্তরেই মন বিরাজ করে এবং ইন্দ্রিয়বর্গকে স্ব স্ব বিষয় গ্রহণ করায়। মনের সহিত যোগ না থাকিলে কোন ইন্দ্রিয়ই ক্রিয়াশীল হয় না; চক্ষু দৃশ্য-বস্তুর রূপ গ্রহণ করিতে পারে না, কাণ শুনিতে পায় না, রসনা রস-গ্রহণে অক্ষম হয়। এইরূপে দেখা যায় যে, একমাত্র মনই দর্ববিধ ইন্দ্রিয়ের চালক এবং প্রভু। চক্ষু প্রভৃতি কোন ইন্দ্রিয়ই একাধিক বিষয় গ্রাহণ করিতে পারে না; সীয় নির্দিষ্ট বিষয়ই গ্রাহণ করে। ফলে, ইন্দ্রিয়াজ্বাদে "যোগ্হমদ্রাক্ষ্ণ স এবৈতরি স্পাণামি", "যেই আমি বস্তুটি দেখিয়াছিলাম, দেই আমিই বস্তুটি স্পর্শ করিতেছি", এইরূপ দর্শন ও স্পর্শনের এক কর্তুহের ভাতি বা বোধ এবং কোনও পরিদৃষ্ট বস্তুর রূপ দেখিয়া ঐ বস্তুর গন্ধ রস প্রভৃতির অনুমান প্রভৃতি অসম্ভব হইয়া দাঁড়ায়। একই দেহে অনেক চেতনের সমাবেশও মানিয়া লইতে হয়। ইন্দ্রিয়বর্গের পরিচালক সর্বেন্দ্রিয়বিষয়গ্রাহী নিতা নিরবয়ব মনকে আত্মা বলিয়া গ্রাহণ করিলে, এই মতে ইন্দ্রিয়াত্মবাদের বিরুদ্ধে প্রযুক্ত কোন দোষই আদে না। কেননা, একই মন চক্ষুর সাহায্যে দর্শন করে, কাণের দারা শব্দ শোনে, নাসিকার সাহায্যে গন্ধ ও রসনার দারা রস গ্রহণ করে। স্থতরাং সমস্ত ইন্দ্রিয়ের অন্তরবিহারী সেই একই মনের পক্ষে কোন বিশেষ রূপ বা গন্ধের সহিত বিশেষ রুসের সাহচর্য গ্রহণ এবং কোন রূপ দেথিয়া রদের অনুমান করাও অসম্ভব হয় না। দর্শন ও স্পর্শন ক্রিয়া বিভিন্ন ইন্দ্রিয়ের সাহায্যে সম্পন্ন হইলেও, উভয়েরই কর্তা একই মন বটে। এইজন্ম দর্শনে ও স্পর্শনের এক কর্তৃত্বের ভাতি প্রভৃতিও এইমতে সহজেই বাগের করা যায়।

আলোচ্য মন-আত্মবাদের খণ্ডনে গোতম, বাৎস্থায়ন, উদ্যোতকর প্রভৃতি প্রাচীন গ্রায়াচার্যগণ বলেন যে, (শুজাতার সমস্ত জ্ঞানেরই সাধন বা মন-আত্মবাদের করণ অবশ্য স্বীকার্য্য। জ্ঞাতার রূপ-জ্ঞানের সাধন চক্ষুঃ, <sup>খণ্ডন</sup> রস-জ্ঞানের সাধন রসনা ইত্যাদি প্রকারে রূপাদি জ্ঞানের সাধনরূপে চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়বর্গ স্বীকার করা হইয়াছে। রূপাদি জ্ঞানের

সাধন চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়বর্গ যেরূপ স্বীকৃত হইয়াছে, সেইরূপ স্থথাদি জ্ঞানের ও স্মারণরূপ জ্ঞানের কোনরূপ শাধন বা করণও অবশ্য স্বীকার করিতে হইবে। করণ ব্যতীত স্থাদি জ্ঞান ও স্মরণ সম্পন্ন হইলে, রূপাদি জ্ঞানও ( চক্ষুরাদি ) করণ ব্যতীত সম্পন্ন হইতে পারে। তাহা হইলে সমস্ত ইন্দ্রিয়েরই বিলোপ বা চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়বর্গ নির্থক হইয়া পডে। বস্তুতঃ করণ ব্যতীত রূপাদি জ্ঞান জন্মিতে পারে না বলিয়াই চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়বর্গ স্বীকৃত হইয়াছে। স্থতরাং স্থথাদি জ্ঞান ও স্মারণের সাধনরূপে জ্ঞাতার কোন একটি অন্তঃকরণ বা অন্তরিন্দ্রিয় অবশ্য স্বীকার্যা। উহারই নাম মন।" 🕻 রূপ প্রভৃতির প্রত্যক্ষে চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়বর্গ যে মুখ্য দাধন হইয়া থাকে, ইহা সকলেরই প্রত্যক্ষদিদ্ধ। ঐরূপ ঐন্দ্রিয়ক প্রত্যক্ষকে দৃষ্টান্তরূপে উপস্থাস করিয়া জন্মজানমাত্রই যে কোন-না-কোন ইন্দ্রিয়জন্ম হইবে, এইরূপ অনুমান করাও অদঙ্গত নহে। রূপ, রুদ প্রভৃতির জ্ঞান যেমন জন্মজান, হুখ, ছুঃখ প্রভৃতির প্রত্যক্ষ এবং শৃতি, অনুমান প্রভৃতি জ্ঞানও সেইরূপ জগুজানই বটে। স্বতরাং রূপ, রূদ প্রভৃতির প্রত্যক্ষ জ্ঞানের মূলে যেমন চকু, বসনা প্রভৃতি ইন্দ্রিয় করণরূপে বিগুমান আছে, সেইরূপ স্থুখ, চুঃখ, শ্বৃতি, অনুমান প্রভৃতি জ্ঞানেরও করণরূপে চক্ষু প্রভৃতি বহিরিন্দ্রিয়বর্গ হইতে ভিন্ন "মন" নামে একটি অন্তরিন্দ্রিয় অবশ্য স্বীকার্য। জ্ঞাতার রূপ প্রভৃতির প্রত্যক্ষে চক্ষুরাদি সাধনের আবশ্যকতা আছে। কিন্তু স্থুখ-দুঃখ প্রভৃতির প্রত্যক্ষে কোনরূপ সাধনের অপেকা নাই, এইরূপ কল্পনা একান্তই যুক্তিবিরুদ্ধ। রূপাদি প্রত্যক্ষের তায় স্থ্যপুঃখাদির প্রত্যক্ষও সাধন-সাপেক্ষ, এইরূপ অনুমানই যুক্তিসিদ্ধ ।<sup>২</sup> রূপ প্রভৃতির প্রত্যক্ষে যেমন ঐ রূপদ্রস্থা এবং রূপাদি জ্ঞানের সাক্ষাৎ সাধন চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়কে পৃথক্ভাবে স্বীকার করা হইয়া থাকে, দেইরূপ স্থু, দুঃখ প্রভৃতির

১। মঃ মঃ ৺ফণিভূষণ তর্কবাগীশ কতৃ কি অনুদিত ভাষদর্শন তায়া১৬ স্ত্র দ্রষ্টব্য।

 <sup>।</sup> অত্মানের প্রয়োগ বাক্যটি এইরূপ:—
 অথহংখাদি দাক্ষাৎকারঃ দকরণকঃ,
 জন্তদাক্ষাৎকারত্বাৎ রূপাদি দাক্ষাৎকারবৎ।

প্রভাক্ষেও স্থ্য-দুঃখের অনুভবিতা এবং এই প্রত্যক্ষের মুখ্যসাধন অন্তরিন্দ্রিয় পৃথক্ভাবে স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। ক্রিয়ামাত্রই কোন-না-কোন সাধন সাপেক্ষ। কাঠরিয়ার বৃক্ষ-চেছদন ক্রিয়া কুঠার বাতীত নিপাল হয় না, যুদ্ধক্ষেত্রে শত্রুর শিরচেছ্দ অসির সাহায্যে সাধিত হয়, লেখা সর্বদা লেখনী সাপেক্ষা জ্ঞান-ক্রিয়াও যেহেতু ক্রিয়া স্ততরাং জ্ঞান-ক্রিয়ারও যে সাধন বা করণ অবশ্যই থাকিবে, তাহা স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। চক্ষু প্রভৃতির দাহায়ে রূপের প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। স্থুতরাং মানদ স্থুখ-দুঃখ প্রত্যক্ষও যে অন্তরিন্রিয়ের দাহায্যেই উদিত হয়, তাছা স্থুণী অস্বীকার করিতে পারেন না। বুক্ষের ছেদক কাঠুরিয়া কুঠার হইতে ভিন্ন, হত্যার সাধন অসি ঘাতক হইতে পৃথক্, স্কুতরাং ক্রিয়ার যাহা সাধন তাহার সাহায্য ব্যতীত ক্রিয়া নিস্পান্ন না হইলেও, ঐ সাধন বা করণকে কোনমতেই কর্তা বলা চলে না। করণ এবং কর্তা এই ছুই সম্পূর্ণ বিভিন্ন প্রকৃতির। করণও কর্তা হয় না, কর্তাও করণ হয় না। ক্রিয়া-সিদ্ধির জন্ম উভয়েরই প্রয়োজন আছে! এককে বাদ দিয়া অপর চলিতে পারে না। এই অবস্থায় মন অন্তরিন্দ্রিয় এবং স্থুৰ, দুঃখ প্রভৃতি প্রত্যক্ষের দাকাৎ দাধন ইহা সাব্যস্ত হইলে, মনকে আর জ্ঞাতা আত্মা বলা চলেনা। চক্ত প্রভৃতি বহিরিন্দ্রিয়বর্গ যেমন জ্ঞাতা নহে, জ্ঞানের মুখ্য সাধন, অন্তরিন্দ্রিয় মন ও দেইরূপ জ্ঞাতা (মন্তা বা মনন কর্তা) নহে, মানস জ্ঞানের সাক্ষাৎ দাধন এইমাত্র। জ্ঞানের যাহা দাধন, তাহা কোনমতেই মন্তা বা জ্ঞাতা হইতে পারে না। জ্ঞাতা বা মননকারী আত্মা মন হইতে অতিরিক্ত পদার্থ। জ্ঞানের সাধন মন এবং তাহা হইতে পৃথক্ জ্ঞাতা বা মন্তা আত্মা, এই তুইটিকে স্বীকার করিয়া লইয়া মন-আত্মবাদী যদি আত্মাকে "আত্মা" না বলিয়া "মন" নামে অভিহিত করিতে চাহেন, তাহা হইলে নামের ভেদ হয় বটে, কিন্তু জ্ঞাতা এবং জ্ঞানের সাধন এই চুইটিকে স্বীকার করিয়া লইতে বাধ্য হওয়ায়, মন-আত্মবাদের সহিত নৈয়ায়িক প্রভৃতির সিদ্ধান্তের মূলতঃ কোন বিরোধ হয় না-জ্ঞাতুর্জ্ঞানসাধনোপপতেঃ সংজ্ঞাভেদুমাত্রম্। স্থায়সূত্র, ৩।১।১৬।

আমি মনে মনে বুঝিয়াছি, আমার নিজ বুদ্ধিদারা জানিয়াছি, আমার মন খারাপ লাগিতেছে, মন চঞ্চল হইয়াছে। আমার মন বলিতেছে যে, কোন বিপদ অবশ্যই ঘটিয়াছে। আমি আমার মনকে প্রবোধ দিতে পারিতেছি না, এইরূপ শত শত অনুভব স্থামাত্রেরই উদয় হইতে দেখা যায়। ইহা হইতে মন, বুদ্ধি যে আমি নহি, মন এবং বুদ্ধি আমার (আজার) জানিবার উপায়, জ্ঞানের মুখ্য সাধন ইহাই বুঝা যায়। মন জ্ঞানের করণ বলিয়া যেমন জ্ঞানের কর্তা বা জ্ঞাতা হইতে পারে না, সেইরূপ মন দৃশ্য বলিয়াও দ্রুষ্টা হইতে পারে না। মন দৃশ্য, আজা দ্রুষ্টা। দ্রুষ্টা এবং দৃশ্য পরস্পর বিভিন্ন, মন এবং আত্মাও স্থতরাং পরস্পর বিভিন্ন।

তারপর, মন এক ( বহু নহে ) এবং পরমাণুর স্থায় অতিশয় সৃক্ষা বস্তু। এইরূপ অণুপরিমাণ মন যে আছে, তাহার প্রমাণ কি ? এই প্রশাের উত্তরে মহর্বি গৌতম বলিয়াছেন যে, রূপ-জ্ঞান, রূস-জ্ঞান, গন্ধ-জ্ঞান প্রভৃতি নানা-জাতীয় ঐন্দ্রিয়ক প্রত্যক্ষ একই সময়ে উদিত হইতে দেখা বায় না। একই ই সময়ে একাধিক বস্তুর প্রত্যক্ত কেন জন্মে না ৪ এইরূপ আপত্তির সমাধান করিতে গেলেই মনের পরিচয় পাওয়া যায়। স্থূল বস্তুর প্রত্যক্ষে চক্ষু প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ের সহিত মনের যোগ না থাকিলে, কোনরূপ ঐন্দ্রিয়ক প্রত্যক্ষই আদে জনিতে পারে ন। প্রত্যকে দৃশ্য বিবয়ের সহিত চক্ষু প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ের সংযোগের তায়, চকুরাদি ইন্রিয়ের সহিত মনের সংযোগও সহকারী কারণ বটে। মন অতিশয় সূক্ষা এবং এক বিধায়, একই সময়ে এক ইন্দ্রিয় ভিন্ন. একাধিক ইন্দ্রিয়ের দহিত মনের যোগ ঘটিতে পারে না। স্তুতরাং ইন্দ্রিয়-মনঃ-সংযোগরূপ করণ না থাকায়, ভিন্ন ভিন্ন ঐন্দ্রিয়ক প্রত্যক্ষণ্ড একই সময়ে জন্মিতে পারে না। একই সময়ে নানা জাতীয় ঐন্দ্রিয়ক প্রত্যক্ষের অনুৎপত্তি দারাই অনুমিত হয় যে, সূল বস্তুর প্রত্যক্ষে এমন একটি সূক্ম সহকারী কারণান্তর অবশ্যই আছে, যাহার অভাবে একই সময়ে একাধিক ইন্দ্রিয়ের সহিত ভ্রেয় বিষয়ের যোগ (সন্নিকর্ষ) থাকিলেও, একাধিক প্রত্যক্ষ জ্ঞানের উদয় হয় না, হইতে পারে না। ইন্দ্রিয়ের সহিত যাহার যোগ ঘটিলেই ঐন্দ্রিয়ক প্রত্যক্ষ উৎপন্ন হয়, তাহাই অন্তরিন্দ্রিয় "মন" বলিয়া জানিবে।

মনন্তরীতি চেল মন্লোহপি
 বিষয়ভাদ্ রূপাদিবদ ই লাকপপতে:। তাঃ সং: শং ভাষা,

২। যুগপদ্ জ্ঞানার্পপত্তির্মনসো লিঙ্গম্। ভাষত্ত, ১।১।১৬, জ্ঞানাযৌগপভাদেকং মনঃ। ভাষত্ত, ৩।২।৫৬

এই মন প্রমাণুর ভায়ে সূক্ষা বলিয়াও ইহাকে "আজা" বলা চলে না। কারণ, ঐরূপ সৃক্ষা মন, জ্ঞানের আশ্রয় বা জ্ঞাতা আলা হইলে, ঐ জ্ঞানের প্রতাক্ষ কোনমতেই সম্ভবপর হয় না। কেননা, জ্ঞান আলারই গুণ। গুণের আধার দ্রব্যের প্রত্যক্ষ হইয়াই, ঐ দ্রব্যাশ্রিত গুণের প্রত্যক্ষ হয়। প্রত্যক্ষের ইহাই নিয়ম। গুণের আধার দ্রবাটি অতিশ্য সূক্ষা হইলে, ( অর্থাৎ ঐ দ্রবাটি প্রত্যক্ষের উপযোগী মহৎ (বুহৎ) পরিমাণের না হইলে), ঐ দ্রব্যেরও প্রত্যক্ষ হইতে পারে না এবং ঐ দ্রব্যে অবস্থিত কোন গুণের প্রত্যক্ষণ সম্ভবপর হয় না। অতি সূক্ষা বস্তুর এবং ঐ বস্তুর বিশেষগুণ বা ধর্মের প্রত্যক্ষ সম্ভবপর হইলে, সূক্ষাতম প্রমাণুর এবং প্রমাণুর রূপ প্রভৃতিরই বা প্রত্যক্ষ হইতে বাধা কি ? পরমাণুর কিংবা পরমাণুর রূপ প্রভৃতির প্রত্যক্ষ হয় না। স্থুতরাং স্বীকার করিতেই হইবে যে, পরিমাণে অপেকাকৃত যাহা মহত্তর বা বৃহত্তর ঐক্রপ বস্তুর এবং উহার গুণাবলীরই প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। "আমি জানিতেছি", "আমি দেখিতেছি" এইরূপে জ্ঞানের প্রত্যক্ষ সকলেরই উদয় হইতে দেখা যায়। প্রত্যক্ষগম্য ঐ জ্ঞানের আধার আত্মাকে অতিশয় সূক্ষা, অণুপরিমাণ বলা চলিবে না, মহৎ পরিমাণই বলিতে হইবে। মনকে কিন্তু কোনমতেই মহৎপরিমাণ বলা যায় না। মন পরিমাণে মহৎ বা রুহৎ হইলে, একই সময়ে চক্ষু প্রভৃতি নানা ইন্দ্রিয়ের সহিতও মনের যোগ সম্ভবপর হয়, এবং চক্ষু কর্ণ প্রভৃতি বিভিন্ন ইন্দ্রিয়জন্য ভিন্ন ভিন্ন প্রত্যক্ষেরও একই কালে উদয় হইতে পারে। কোন তুইটি প্রত্যক্ষ জ্ঞানই এক সময়ে জন্মে না, ইহা হইতে এন্দ্রিয়ক প্রত্যক্ষের সহকারী কারণ মন যে অতিশয় সূক্ষাবস্ত তাহাই নিঃসন্দেহে বুঝা যায়। ও রূপ সূক্ষা মন আত্মা হইবে কিরূপে ?

১। (ক) যথোক্তহেতুজাচনা । ভাষত্ত্র, তাহাত্ত্র।

অণু মন একঞেতি

সংযোগাদ যুগপদ্ বিষয়গ্রহণং ভাদিতি; ভাষত্ত্র বাৎসায়ন-ভাষ্য, তাহাত্র।

<sup>(</sup>খ) মহর্ষি চরকও বলিয়াছেন—
অণুত্বমথ চৈকত্বং দ্বো গুণো মনসঃ স্মৃতৌ।
চরকসংহিতা, শারীর স্থান,
১ম অঃ ১৭ শ্লোক।

প্রত্যক্ষ জ্ঞানের আধার আত্মা—জ্ঞানের সাধন মন হইতে অতিরিক্ত পদার্থ।

মনের বিভুন্নও অবশ্য অতি প্রাচীন মত। পাতঞ্জল দর্শনে (কৈবল্য পাদের ১০ম সূত্রের ব্যাস-ভাষ্যে) ঐ মতের পরিচয় পাওয়া যায়। উদয়ন তাঁহার "কুস্থমাঞ্জলিতে" ( তৃতীয় স্তবকের প্রথম কারিকার ব্যাখ্যায় ) অনুমান প্রভৃতি বিবিধ তর্কজাল বিস্তার করিয়া, মনের বিভুত্ব সিদ্ধান্ত খণ্ডন করিয়া, অণুরবাদ সমর্থন করিয়াছেন। ছান্দোগ্য উপনিষদে ( অন্নময়ং হি দোম্য মনঃ ইত্যাদি শ্রুতির ব্যাখ্যায়) আমরা দেখিতে পাই যে, মনকে অন্নরদ-পরিপুট এবং যোলকলায় পরিপূর্ণ বলা হইয়াছে। উপযুক্ত আহার গ্রহণ করিলে দেহের যেমন উপচয় বা বৃদ্ধি হয় এবং আহার না পাইলে শরীরের যেমন ক্রমশঃ অপচয় ঘটে (ক্ষয় হয়), বোলকলায় পূর্ণ মনেরও সেইরূপ আহার গ্রহণ না করিলে, দিনে দিনেই কৃষ্ণপক্ষের শশি-কলার স্থায় কলাক্ষয় হইতে থাকে, পুষ্টিকর আহার্য গ্রহণ করিলে আবার ক্রমে ক্রমে রাকার স্থায় পূর্ণ উহা পরিণতি লাভ করে। শৈশবের স্কল্প পরিদর দেহ যৌবন সমাগমে যেমন সর্বাঙ্গীণ পূর্ণতা প্রাপ্ত হইয়া থাকে এবং বার্ধক্যে জরাজীর্ণ, অচল হইয়া পড়ে, বাল্যের অপুষ্ট, অপরিস্ফুট মনও সেইরূপ যৌবন সমাগমে পূর্ণ পরিপুষ্টি এবং স্ফূতি লাভ করে। বার্ধক্যে মনঃশক্তির অপচয় ঘটে। স্বতরাং দেহের তায় মনও যে সাবয়ব এবং পরিবর্তনশীল, তাহা স্থুধী অস্বীকার করিতে পারেন না। কোন কোন পাশ্চাত্য দার্শনিক মনকে দেহের অংশ বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। আলোচ্য দৃষ্টান্তে মন সাবয়ব এবং ভৌতিক ইহা সাব্যস্ত হইলে, এবং শরীরের স্ঠায় অবয়বের বৃদ্ধি ও হ্রাসে মনেরও উপচয় ও অপচয় ( বৃদ্ধি ও হ্রাস ) অবশ্যস্তাবী হইলে, বাল্য যৌবন ও বার্ধক্যে শ্রীরের ( এবং দেহাত্মবাদীর আত্মার ) যেমন ভেদ হইবে, মনেরও দেইরূপ ভেদ হইতে বাধ্য। বাল্যে যেই অপুষ্ট অপরিণত মন ছিল, যৌবনে ও বার্ধক্যে সেই মন থাকিবে না। ফলে, দেহাত্মবাদেও যেমন শৈশব-দেহে অনুভূত বিষয়ের বার্ধক্যে স্মৃতি সম্ভবপর হয় না, সেইরূপ শৈশবের অপুষ্ট মনের অনুভূত বিষয়ের অপরিস্ফূট স্মৃতিও বার্ধক্যে উৎপন্ন হইতে পারিবে না। ভৌতিক দেহ হইতে যেমন চৈতন্মের উদভব হইতে পারে না, ভৌতিক মন হইতেও সেইরূপ চৈতন্মের উৎপত্তি সম্ভবপর হইবে না। এক কথায়, ভৌতিক

দেহাত্মবাদ, ইন্দ্রিয়াত্মবাদ প্রভৃতিতে যে দকল দোয় দেখা গিয়াছিল, মন আত্মবাদেও সেই দকল দোষের পুনরার্ত্তি অবশ্যস্তাবী হইয়া দাঁড়াইবে। ভৌতিক শরীরের ক্রিয়া যেমন প্রত্যক্ষদৃষ্ট, ভৌতিক মনের ক্রিয়াও দেইরূপ প্রত্যক্ষদৃষ্ট। জড়শরীরের ক্রিয়া শরীরের ইচ্ছা অনুসারে জন্মে না, ঐ জড়শরীরকে যিনি ভোগ করেন, পেচ্ছায় চালিত করেন, সেই সতন্ত্র চেতন ভোক্তা এবং চালকের ইচ্ছাক্রমেই শরীরের ক্রিয়া উৎপন্ন হয়। জড়ের নিজের কোন ইচ্ছা নাই। ইচ্ছা চেতন আত্মারই ধর্ম, জড়ের ধর্ম নহে। ভৌতিক শরীরের ক্রিয়া যেমন শরীরজন্ম নহে, ভৌতিক মনের ক্রিয়াও দেইরূপ মনোজন্ম নহে। শরীরের যেমন একজন সতন্ত্র চালক আবশ্যক, মনেরও দেইরূপ একজন পরিচালক আবশ্যক। মন হইতে পৃথক কোন সাধীন চেতনের ইচ্ছানুসারেই যে মন ক্রিয়াশিল হয়, ইহা না মানিয়া উপায় নাই। মনের পরিচালক দেই সতন্ত্র চেতনই আত্মা। চেতনের ভোগের সাধন পরতন্ত্র মনঃ আত্মা নহে।

ত্বি আলাতৈত্য নিতা। ইহা অনিতা হইলে অবশ্যই কোন কারণজন্য হইবে। জড় বস্তু হইতে যে চৈত্য জনিতে পারে না, তাহা আমরা আলাতিত্য চার্বাক মতের বিচারপ্রসঙ্গেই দেখিয়া আদিয়াছি। স্কুতরাং নিতা অনিতা আলাতৈত্য অপর কোন চৈত্য হইতে উৎপন্ন হইবে, ইহাই স্বীকার করিতে হইবে। সেই কারণ চৈত্য যদি অনিতা বা জন্য চৈত্য হয়, তবে তাহারও কারণের প্রশ্ন অবশ্যই আদিবে এবং এইরূপে "অনবস্থা দোষ" অপরিহার্ব হইবে। এই অনবস্থা দোষ পরিহারের জন্য কারণ চৈত্যকে অজন্য বা নিতা বলিয়াই মানিয়া লইতে হইবে বীজ ও অক্কুরের অনবস্থা যেমন দোষের হয় না, সেইরূপে অনিতা জন্য চৈতন্যের কারণের অনবস্থাও

১। (ক) প্রতন্ত্রাণি ভূতেন্তিয়মনাংসি ধারণ-প্রেরণ-ব্যুহনক্রিয়াস্থ প্রয়ত্ত্বশাৎ প্রবর্তন্তে, চৈতত্তে পুনঃ স্বতন্ত্রাণি স্কারিতি। ভায়ভাষ্য, ৩।২।৩৮,

<sup>(</sup>খ) ধারণ-প্রেরণ-ব্যহনক্রিয়াস্থ যথাযোগং শরীরেন্দ্রিয়াণি পরতন্ত্রাণি ভৌতিকত্বাৎ ঘটাদিবদিতি। মনশ্চ পরতন্ত্রং করণত্বাৎ বাস্থাদিবদিতি।

ন্থায়বাতিক তাৎপর্য টীকা ৩২।৩৮,

দোষের কারণ হইবে না। এইরূপ মনে করিলেও এইমতে গৌরবদোষ
অবশ্যস্তাবী হইবে। যোগাচার বৌদ্ধ আলোচ্য অনবস্থাকে মানিয়া লইয়াই
অনন্ত চৈতন্ত-ক্ষণ-সন্ততিকেই একমাত্র তত্ত্ব বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন। এই
মত কতদূর যুক্তিসহ তাহা পরীক্ষা করা আবশ্যক। ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদী
"অহম্" এই প্রকার ক্ষণিক জ্ঞান ব্যতীত, চিরস্থির আত্মা মানেন না।
ঐ অহং জ্ঞানের নাম আলয় বিজ্ঞান, উহা ক্ষণিকমাত্র। পূর্বজাত অহং-

্র্যা বুদ্ধদেবের চারজন প্রধান শিষ্মের প্রশ্ন এবং উন্তরের ভিন্তিতে (১) সৌত্রান্তিক, (२) देवज्ञाविक, (७) त्यांशांजात व्यवः (८) माधामिक व्यष्टे जात व्यकात त्योक्ष मध्यानाय গঠিত হয়। যে শিশ্ব গুরুকে স্থারে অর্থাৎ শাস্ত্রের অন্ত জিজ্ঞাসা করিয়াছিলেন, তাঁহাকে দৌত্রান্তিক বলা হয়। দৌত্রান্তিক এবং বৈভাষিক ইহারা ছুইজনেই পরিদুখানান বাহ্বস্তর অন্তিত্ব স্থীকার করেন। বৈভাবিকের মতে বাহ্মপদার্থ প্রত্যক্ষ-গম্য। সৌত্রান্তিক বাহুপদার্থের প্রত্যক্ষতা স্বীকার করেন না। তাঁহার মতে জ্ঞানের বৈচিত্র্য দেখিয়া বাহ্ববস্ত অহুমিত হইয়া থাকে। ''অয়ং ঘট:'' এই প্রকার প্রতীতি-বশে বাহ্ববস্ত প্রত্যক্ষণম্য হইয়া থাকে। এই অবস্থায় বাহু প্রত্যক্ষপ্রাহ্থ নহে, এইরূপ ভাষা বা উক্তি বিরুদ্ধ। যেই শিষ্য ঐরূপ বিরুদ্ধ উক্তি করিয়া থাকেন, তাঁহাকে ''বৈভাষিক'' নামে অভিহিত করা হয়। বৌদ্ধমতে গুরু-কথিত বিষয়ের অস্বীকার করাকে "যোগ" এবং ঐ বিষয়ে আপত্তি উত্থাপন করার নাম "আচার"। যে শিষ্য বাহ্যবস্তার অন্তিত্ব অস্বীকার করিলেও, বিজ্ঞানের সতা স্বীকার করিয়া থাকেন এবং বৌদ্ধাক্ত শৃন্ততা দম্পর্কে আপত্তি উত্থাপন করেন অর্থাৎ বাহ্ন দৃশ্য বস্তু না মানিয়াও, আন্তর বিজ্ঞান মানিয়া লইয়া বৌদ্ধোক্ত সর্বশৃহ্যবাদের যৌক্তিকতায় সন্দেহ প্রকাশ করিয়া থাকেন, তাঁহাকে ''যোগাচার'' আখ্যা দেওয়। হইয়া থাকে। যিনি বৃদ্ধকথিত পর্বশৃন্থবাদ নত মন্তকে স্বীকার করিয়া লইয়াছিলেন, তাহার যৌক্তিকতা সম্পর্কে কোনরূপ প্রশ্ন তোলেন নাই, তাঁহাকে "মাধ্যমিক" বলা হইয়া থাকে। কেননা, তিনি গুরু-কথিত বিষয় শ্রদ্ধাসহকারে গ্রহণ করিয়াছেন স্নতরাং তাঁহাকে কোন মতেই নিরুষ্ট বলা চলে না। গুরুর উপদেশ সম্পর্কে কোনরূপ প্রশ্ন তোলেন নাই, এইজন্ম উৎকৃষ্টও বলা চলে না। ভাঁহাকে "মাধ্যমিক" বলাই যুক্তিসঙ্গত।

> মাধবাচার্যক্বত সর্বদর্শনসংগ্রহ, বৌদ্ধদর্শন, অভ্যংকর সং, ৩০ পৃঃ, ৮৩ পৃষ্ঠা।

জ্ঞান পরক্ষণে আর একটি অহংজ্ঞান জন্মাইয়া বিনফ্ট হইয়া যায়। এই-ভাবে দরিৎ-প্রবাহের তায় "অহম্ অহম্ অহম্" এইরূপ আলয়বিজ্ঞানের প্রবাহ চিরনির্বাণ না হওয়া পর্যন্ত চলিতে থাকে। এই প্রবাহই ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদীর আত্মা; আলোচ্য প্রবাহের অতিরিক্ত আত্মা বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদ বলিয়া কিছুই নাই। ইহারই নাম বিজ্ঞানক্ষন্ধ বা অহং-বিজ্ঞান-সন্ততি। দেহভেদে এই সন্তান ভিন্ন ভিন্ন: এবং উহার মধ্যগত এক একটি অহংজ্ঞানের নাম অহংজ্ঞান-সন্তানী। অহং জ্ঞানের প্রবাহ বা সন্তান অহংজ্ঞান-সন্তানী হইতে বস্তুতঃ কোন ভিন্ন পদার্থ নহে। জ্ঞানের প্রবাহও কতকগুলি বিশেষ জ্ঞান মাত্র। যদি ঐ অহংজ্ঞানের প্রবাহ অহংজ্ঞান-সন্তানী হইতে অতিরিক্ত কোন পদার্থই হয়, তবে, নামান্তরে এবং প্রকারান্তরে ক্ষণিক বিজ্ঞানের অতিরিক্ত স্থির আজাই মানিয়া লওয়া হয় না কি ? যে-কোন ভাবে স্থির আত্মা মানিতে গেলেই, ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদীকে তাঁহার নিজ দিদ্ধান্ত পরিত্যাগ করিতে হয়। এইজগুই বৌদ্ধদিদ্ধান্তে সন্তান এবং সন্তানীর কোনরূপ বিভেদ স্বীকৃত হয় নাই। নির্বাণ না হওয়া পর্যন্ত অহংজ্ঞান-প্রবাহরূপ আত্মার উচ্ছেদ হয় না। এক সন্তানীর জ্ঞান, সংস্কার প্রভৃতি পরবর্তী অপর সন্তানীতে সঞ্চারিত হয়। এইরূপ *স্*ঞারের ফলেই এই মতে শ্বৃতি, প্রত্যভিজ্ঞান প্রভৃতির উদ্য হইতে কোনরূপ বাধা দেখা যায় না।

আলোচ্য বিজ্ঞানবাদের সমালোচনা করিতে গিয়া নিত্যবিজ্ঞানবাদী বৈদান্তিক বলেন ষে, চৈতন্ম যে ক্ষণিক অর্থাৎ একক্ষণমাত্রই অবস্থান করে, আলোচ্য বিজ্ঞান- এইরূপ বৌদ্ধসিদ্ধান্তের অনুকূলে কোন প্রমাণ পাওয়া বাদের বওন যায় না। এখানে মনে রাখা আবশ্যক যে, ক্ষণিক বিজ্ঞান-বাদী বৃদ্ধির্ত্তিকেই বিজ্ঞান বলিয়া বুঝিয়াছেন। বুদ্ধির্ত্তি হইতে অতিরিক্ত বৃদ্ধির্ত্তির প্রকাশক চৈতন্যকে লক্ষ্য করেন নাই। বৃদ্ধির্ত্তি অত্যন্ত স্বচ্ছ বলিয়া তাহাতে চৈতন্য প্রতিবিশ্বিত হয়। বৃদ্ধির্ত্তি অত্যন্ত স্বচ্ছ বিদ্রা তাহাতে চৈতন্য প্রতিবিশ্বিত হয়। বৃদ্ধির্ত্তিকে চেতন মনে করিয়াই, বিজ্ঞানবাদী চৈতন্য ক্ষণিক এইরূপ আমে পতিত হইয়াছেন। বিজ্ঞানভিক্ষ অতি স্পান্ট ভাষায় বলিয়াছেন যে, বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ বৃদ্ধির্ত্তি এবং বৃদ্ধির্ত্তিতে প্রতিবিশ্বিত হৈ,

চৈতত্যের পার্থক্য গ্রহণ করিতে অসমর্থ হইয়াই চৈতত্যকে ক্ষণিক বলিয়া বুঝিয়াছেন।

জ্ঞান বস্তুতপক্ষে ক্ষণিক নহে। বিজ্ঞান ক্ষণিক হইলে তাহার আদিও থাকিবে, অন্তও থাকিবে। যাহার আদি আছে, তাহা অবশ্যই জন্যবস্ত হইবে। জন্মবস্তু মাত্রেরই প্রাগভাব ( বস্তুর উৎপত্তির পূর্বকালবর্তী অভাব ) আছে, এবং যাহার প্রাগভাব আছে, পরবর্তীকালে তাহারই উৎপত্তি দন্তবপর হয়। যে-বস্তুর প্রাগভাব নাই, পরবর্তী কালে তাহার উৎপত্তিও অসম্ভব। বিজ্ঞানের প্রাগভাব নাই বা থাকিতে পারে না। বিজ্ঞানের প্রাগভাব থাকিলে, সেই প্রাগভাবকে বুঝিবে কিরূপে ? বিজ্ঞানের সাহায্যেই অবশ্য বিজ্ঞানের প্রাগভাবকেও বুঝিতে হইবে। বিথের তাবদবস্ত জ্ঞানের আলোকে উদভাদিত হইয়াই জ্ঞাতার নিকট প্রতিভাত হয়। জ্ঞানই একমাত্র স্বপ্রকাশ বস্তু, জ্ঞান ব্যতীত সমস্তই জ্ঞান-প্রকাশ্য। বিজ্ঞানের প্রাগভাবও যে স্থতরাং জ্ঞান-প্রকাশ্য হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি? বিজ্ঞানের প্রাগভাব থাকা কালে বিজ্ঞান থাকিলে, তবেই বিজ্ঞানের দাহায্যে বিজ্ঞানের প্রাগভাবের বোধ সম্ভব হইবে। কেননা, বিজ্ঞানই যদি না থাকে, তাহা হইলে প্রাগভাবের অনুভব করিবে কে ? পক্ষান্তরে, বিজ্ঞান যদি বর্তমান থাকে, তবে বিজ্ঞানের প্রাগভাবই আদে থাকে না। বিজ্ঞানই এক্ষেত্রে প্রাগভাবের প্রতিযোগী। প্রতিযোগী ঘট উপস্থিত থাকিলে যেমন ঘটের অভাব থাকিতে পারে না, দেইরূপ প্রাগভাবের প্রতিযোগী বিজ্ঞান বিছমান থাকা কালে, বিজ্ঞানের প্রাগভাব কোন মতেই থাকিতে পারে না। ফলে, বিজ্ঞানের প্রাগভাবের গ্রাহক কোন প্রমাণ না থাকায়, বিজ্ঞানের প্রাগভাব नारे, रेशरे मातास रहा र याशत প্রাগভাব নাই, তাহাই অনাদি। বিজ্ঞানেরও প্রাগভাব নাই স্বতরাং বিজ্ঞানও অনাদি। অনাদি বিজ্ঞানের

বিজ্ঞানবাদিনো বৌদ্ধাঃ রুন্তিবোধাহবিবেকতঃ।
 জ্ঞানাত্মকৃতে মৃঢ়া মেনিরেক্ষণিকাং চিতিম্।
 সাংখ্যপ্রবচনভাষা।

২। কার্যং সর্বৈর্যতো দৃষ্টং প্রাগভাবপুরঃসরম্। তম্মাপি সংবিৎসাক্ষিত্বাৎ প্রাগভাবো ন সংবিদঃ॥ স্থরেশ্বরের বার্তিক।

উৎপত্তি নাই স্থতরাং বিনাশও নাই (যাহা উৎপন্ন হয়, তাহারই বিনাশ হয়) স্থতরাং বিজ্ঞান ক্ষণিক নহে নিত্য, এই সিদ্ধান্তই আসিয়া দাঁড়ায়।

তারপর, ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদী বিজ্ঞান-সন্তান স্বীকার করিয়া, যেই দৃষ্টিতে স্মরণ, প্রত্যভিজ্ঞান প্রভৃতির উপপাদন করিতে চেষ্টা করিয়াছেন তাহাও যুক্তিযুক্ত নহে। 🕻 "বৌদ্ধসম্মত অহংজ্ঞানরূপ আত্মা বখন ক্ষণস্থায়ী, তখন যেই অহংজ্ঞানরূপ আত্মা পূর্বে দর্শন করিয়াছিল, পরক্ষণেই তাহার বিনাশ হওয়ায়, দে আজা আর পরে তাহা স্মরণ করিতে পারে না। পরজাত অহংজ্ঞানরূপ কোন আত্মাও তাহা স্মরণ করিতে পারে না। কারণ, দেই পরজাত আত্মা পূর্বে দেই পদার্থ দেখে নাই, তখন পরভাবীঅহংবিজ্ঞানের জনাই হয় নাই, অন্তের দৃষ্ট পদার্থ অন্তে স্মারণ করিতে পারে না। যিনি দ্রুষ্টা, তাঁহাতেই (দর্শনের ফলে) সংস্কার জন্মে; তঙ্জ্রন্থ তিনিই স্মারণ করেন। এই সিদ্ধান্ত বৌদ্ধসম্প্রদায়ও স্বীকার করেন, নচেৎ তাঁহাদিগের মতে একদেহগত অহংজ্ঞান-প্রবাহরূপ আত্মা অন্তদেহগত অহংজ্ঞান-প্রবাহরূপ অন্ত আত্মার দৃষ্ট বিষয় স্মরণ করে না কেন ? রামের দৃষ্ট বিষয় শ্রাম না দেখিলে, শ্যাম তাহা স্মরণ করিতে পারে কি ? অতএব বৌদ্ধসম্মত একদেহগত ক্ষণিক "অহংজ্ঞান"গুলিও ( যাহাদিগকে অহংজ্ঞান-সন্তানী বলা হইয়া থাকে ) পরস্পর ভিন্ন বলিয়া, অন্তদেহগত "অহংজ্ঞান"গুলির স্থায় একে অন্তের অনুভূত বিষয় স্মারণ করিতে পারে না। স্কুতরাং বৌদ্ধাসম্মত ক্ষণিক "অহংজ্ঞান"গুলি কোনরূপেই আত্মা হইতে পারেনা"। 🖒 স্মরণের সম্ভাবনা না থাকায়, আলোচ্য বৌদ্ধদিদ্ধান্তে প্রত্যভিজ্ঞানও অসম্ভব হইয়া পড়িবে। কোনও পদার্থ সম্পর্কে ক্রমে চুইটি জ্ঞান উদিত হইলে, একবিষয়ে উৎপন্ন জ্ঞানদ্বয়ের যে প্রতিসন্ধান বা মানসপ্রত্যক্ষ জন্মে, তাহাকেই প্রত্যভিজ্ঞান বলা হইয়া থাকে। "যেই আমি উহা পূর্বে দেখিয়াছিলাম, দেই আমিই এখনও উহা দেখিতেছি," এইরূপ প্রত্যভিজ্ঞান স্থাব্যক্তিমাত্রেরই উৎপন্ন হইয়া থাকে। এই প্রত্যভিজ্ঞানে "এখন দেখিতেছি" এই অংশ অনুভব, "পূর্বে দেখিয়াছিলাম" ইহা হইল স্মরণ। স্মরণ এবং অনুভব হুইজাতীয়

১। মঃ মঃ ৺ফণিভূষণ তর্কবাগীশ ক্বত ভায়দর্শনের টিপ্পনী, ১ম খণ্ড, ১৭৪ পৃষ্ঠা।

জ্ঞানের একত্র বিকাশই প্রত্যভিজ্ঞান। ঐ দুইজতীয় জ্ঞানেরই কর্তা একক আমি, ইহাই উক্ত প্রত্যভিজ্ঞা দারা সূচিত হইয়া থাকে। দর্শন ও স্মরণের কর্তা ভিন্ন চুই ব্যক্তি হইলে, রাম যাহা দেখিয়াছিল, তাহা আমি স্মরণ করিতেছি এইরূপেই অনুভব হইত, যেই আমি দেখিয়াছিলাম, সেই আমিই স্মারণ করিতেছি এইরূপে দর্শন ও স্মারণের এককর্তৃত্বের প্রতিসন্ধান বা মানস-প্রতাক্ষবোধ কথনও উদিত হইত না। বিভিন্ন জ্ঞানের এককর্তৃত্বের প্রতিদন্ধান সর্ববাদিসিদ্ধ। বিজ্ঞানবাদীও উক্তরূপ প্রতিসন্ধান অস্বীকার করিতে পারেন না। এখন প্রশ্ন এই যে, ক্ষণিক বিজ্ঞান স্বীকার করিলে আলোচ্য প্রত্যভিজ্ঞান বা প্রতিসন্ধান কিরূপে ব্যাখ্যা করা যায়। একই আলয়-বিজ্ঞান প্রবাহের অন্তর্গত প্রত্যেকটি "অহংজ্ঞান" পরস্পর্ ভিন্ন ভিন্ন এবং ক্ষণিক হওয়ায়, কোন এক অহংজ্ঞান-সন্তানীই যে দর্শন এবং স্মরণ, এই উভয় ক্রিয়ার কর্তা হইতে পারে না, আর, উভয়ক্রিয়ার একই কর্তা হইলে অহংজ্ঞান-দন্তানীকে যে কোনমতেই ক্ষণিক বলা যাইতে পারে না, তাহা-তো সত্য কথা। ক্ষণিকবাদের বিরুদ্ধে আলোচিত স্মৃতি এবং প্রত্যভিজ্ঞার অনুপপত্তিকেই স্থির আত্মবাদী দার্শনিকগণ প্রধান অন্ত্রহিসাবে করিয়াছেন। বিজ্ঞানবাদী প্রত্যাভিজ্ঞার উপপাদন করিতে গিয়া বলিয়াছেন যে, সাদৃশ্যবশতঃ ভিন্ন ভিন্ন পদার্থেরও একত্ববোধ এবং প্রত্যভিজ্ঞানের উদয় হইতে দেখা যায়। শিরঃস্থিত কেশরাশি ক্ষুর দিয়া কামাইয়া ফেলিলে. পুনরায় যখন নূতন কেশোদ্গম হয়, তথন পূর্বের সেই ছিল্ল কেশ এবং নবজাত কেশ ভিন্ন হইলেও উভয় কেশের মধ্যে সাদৃশ্য থাকার দর্রণ, "তে অমী কেশাঃ," এই সেই চুলগুলি, এইরূপ প্রত্যভিজ্ঞান উৎপন্ন হইতে দেখা যায়। প্রদীপের রশ্মি ক্ষণে ক্ষণে ভিন্ন ভিন্ন হইলেও তাহাদের প্রস্পর সাদৃত্য নিবন্ধন "দৈবেয়ং দীপশিখা," এই দেই দীপশিখা, এইরূপ প্রত্যভিজ্ঞান কাহার না উদয় হয়? এই অবস্থায় ক্ষণিক বিজ্ঞানসকল ভিন্ন ভিন্ন হইলেও উহাদের মধ্যে পরস্পর দাদৃশ্য থাকায়, বিভিন্ন জ্ঞানের এক কর্তৃত্বের প্রতিসন্ধান বা প্রত্যভিজ্ঞান হইতে বাধা কি? কিন্তু প্রশ্ন এই যে, প্রত্যভিজ্ঞান কাহার হইবে ? দীপশিখার কিংবা ছিন্ন ও নবজাত কেশের

১। অহুস্তেশ্চ। ২।২।২৫, ব্রহ্মত্ত্র ও ভাষতী দ্রষ্টব্য।

প্রতাভিজ্ঞান তো দীপশিগার বা কেশের হয় না। দীপশিগাদর্শী কোন অভিজ্ঞ ব্যক্তিরই হয়। এই দৃষ্ঠিতে বিজ্ঞানরহস্ম বিচার করিলে বলিতেই হইবে যে, বিজ্ঞানবাদীর অহংজ্ঞান-সন্তানীর পরস্পর সাদৃশ্য প্রত্যভিজ্ঞানও কণিক কোন অহংজ্ঞান-সন্তানীর হইবে না। পরস্পর বিভিন্ন অহংজ্ঞান-সন্তানীর সাদৃশ্য যিনি অনুভব করেন, এমন কোন জ্ঞাতারই তাহা হইবে। ফলে, বৌদ্ধাক্ত ক্ষণিকবাদ অচল হইয়া পড়িবে। ক্ষণিকবাদের পরিবর্তে স্থির আত্মবাদই সিদ্ধ হইবে।

"স এবাহন্" এইরূপে আত্মার যে একরের প্রত্যভিজ্ঞান হইয়া থাকে, তাহা কোন স্থাই অম্বীকার করিতে পারেন ন। এমন কি বিজ্ঞানবাদীও তাহা মানিতে বাধ্য। বিজ্ঞানবাদী ক্ষণিক বিজ্ঞান-সন্তানকে আত্মা বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়া থাকেন; আত্মার একত্বের প্রত্যভিজ্ঞান স্বীয় ক্ষণিক প্রতিজ্ঞা অকুন্ন রাখিয়া বিজ্ঞানবাদী কোন মতেই উপপাদন করিতে পারেন না। এইজন্মই সাদৃশ্যবশতঃ আত্মার একত্ব প্রত্যভিজ্ঞান যিনি সমর্থন করিয়া থাকেন, তাঁহার মতে আলার একর প্রতীতি বাস্তব নহে, উহা দাদৃশ্যসূলক ভ্রমাত্মকবোধ। বৌদ্ধশিদ্ধান্তে সমস্ত পদার্থই ক্ষণিক, কোন বস্তুরই পূর্ব-পরক্ষণ-সম্বন্ধ বা স্থায়িত্ব নাই। স্লুতরাং বৌদ্ধমতে "তে অমী কেশাঃ," দৈবেয়ং দীপশিখা প্রভৃতি প্রত্যেক প্রত্যভিজ্ঞানই যে ভ্রমাত্মক হইবে, তাহাতে সন্দেহ করিবার কিছুই নাই। এখন কথা এই যে, "স এবাহম্", "দেই আমি" এইরূপ স্থাপ্সেষ্ট প্রত্যভিজ্ঞান ভ্রমাত্মক হইলে, "ন দ এবাহম্", 'পূর্বে যেই আমি ছিলাম, এখনকার আমি, দেই আমি নহি,' এইরূপ বাধক বা বিরুদ্ধপ্রতীতিকে অবশ্য সত্য বলিয়া গ্রহণ করিতে হইবে: এবং ঐ বাধক-প্রমাণের সাহায্যেই "স এবাহন্" এইরূপ প্রত্যভিজ্ঞানের ভ্রান্তর নির্ণীত হইবে। কোন স্থিরধী ব্যক্তিরই এরূপ বাধকজ্ঞানের উদয় হইতে দেখা যায় না। বাধকজ্ঞান তো দূরের কথা, পূর্বে যেই আমি ছিলাম, এখনও সেই আমি আছি কিনা? আমি বা আত্মার একত্ব বা অভেদ সম্পর্কে ঐরপ সন্দেহও কখনও কাহারও উদিত হয় না। পূর্বে যেই আমি ছিলাম, এখনও সেই আমিই আছি, এইরূপ নিশ্চয়ই লোকের মনে বদ্ধমূল দেখিতে পাওয়া যায়। এই অবস্থায় "স এবাহম্" এইরূপ আত্মার একত্ব প্রত্যভিজ্ঞানকে ভ্রম কল্লনা করার কোন দঙ্গত হেতু নাই। বরং এরূপ প্রতিসন্ধানের সত্যতা

নির্ণয় করিবারই নির্ভরযোগ্য প্রমাণ রহিয়াছে। এই অবস্থায় বিজ্ঞানবাদী যে আত্মার একত্ব প্রত্যভিজ্ঞানকে সাদৃশ্যমূলক ভ্রমাত্মক প্রত্যভিজ্ঞান বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহা কোনমতেই গ্রহণ করা যায় না। তারপর, প্রত্যভিজ্ঞান এক্ষেত্রে ভ্রম হইলে, অন্য কোন স্থলে উহা যে সত্য বা প্রমা হইবে, তাহা না মানিয়া উপায় নাই। কারণ, ভ্রম ও প্রমা পরস্পর প্রতিঘন্দী এবং বিরোধী জ্ঞান। জ্ঞান কোনও ক্ষেত্রে ভ্রম হইলেই বুঝিতে হইবে যে, ক্ষেত্রবিশেষে ঐ জ্ঞান অরশ্যই প্রমা যা যথার্থ হইবে। প্রত্যভিজ্ঞান কোন স্থলে প্রমাত্মক না হইলে, তাহাকে ভ্রমাত্মকও বলা চলে না। ক্ষণিকবাদী সমস্ত বস্তরই ক্ষণিকত্ব স্বীকার করায়, কোন প্রত্যভিজ্ঞানকে এইমতে যথার্থ বা সত্য হইবার উপায় নাই। স্থতরাং প্রত্যভিজ্ঞানকে ভ্রমাত্মক কল্পনা করার এই মতে কোনই অর্থ হয় না।

দ্বিতীয়তঃ দাদৃশ্য কাহাকে বলে, তাহা ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদী লক্ষ্য করিয়াছেন কি ? মুথে চন্দ্রের সাদৃশ্যবোধ সকলেরই উদয় হইয়া থাকে। এক্ষেত্রে "মুখং চন্দ্রং" এইরূপে মুখ ও চন্দ্রের অভেদ প্রতীতি হয় কি ? মুখথানি চন্দ্রের মত, এইরূপে মুখে চন্দ্রের দাদৃশ্য বুদ্ধিরই উদয় হয়। প্রত্যভিজ্ঞা হলে "দ এবাহম্" দেই আমি, এইরূপ স্পাইতঃ অভেদ বুদ্ধিই উৎপন্ন হয়। এই অভেদ বোধকে বিজ্ঞানবাদী সাদৃশ্যমূলক বলেন কিরূপে ? "দাদৃশ্যবোধ, দাদৃশ্যের অনুযোগী এবং প্রতিযোগীর জ্ঞানকে অপেকা করে। যাহার সাদৃশ্যবোধ হয়, তাহাকে সাদৃশ্যের প্রতিযোগী বলে। যে-বস্তুতে সাদৃশ্যবোধ হয়, তাহাকে সাদৃশ্যের অনুযোগী বলা হয়। মুখে চল্রের "সাদৃশ্যবোধ হয়, এক্ষেত্রে চন্দ্র এই সাদৃশ্যের প্রতিযোগী এবং মুখ সাদৃশ্যের অনুযোগী। (ক) সাদৃশ্য, (খ) তাহার প্রতিযোগী এবং (গ) অনুযোগী, এই তিনটি বিষয়ের সাহায্যে সাদৃশ্যজ্ঞান সম্পন্ন হয়। যে-ব্যক্তি চন্দ্র বা মুখ জানে না, তাঁহার মুখে চন্দ্রের সাদৃশ্যজ্ঞান জন্মে না, জন্মিতে পারে না। বিচার করিলে বুঝা ঘাইবে যে, ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদীর মতে সাদৃশ্যজ্ঞান আদে জিনাতেই পারে না। কেননা, তাঁহার মতে কোন বিজ্ঞানই একক্ষণের অধিক সময় অবস্থিত থাকে না। পক্ষান্তরে, 'তেনেদং দদৃশম্', অর্থাৎ ইহা তাহার দদৃশ, এই প্রকার দাদৃশ্যজ্ঞান —'ইহা' 'তাহা' এবং 'সদৃশ' এই তিনটি পদার্থঘটিত। ক্ষণিক

বিজ্ঞানবাদে বিজ্ঞান ক্ষণমাত্রস্থায়ী, ক্ষণমাত্রস্থায়ী একটি বিজ্ঞান (একটি পদার্থই গ্রহণ করে ) তিনটি পদার্থ গ্রহণ করিতে পারে না। অথচ তিনটি পদার্থের জ্ঞানভিন্ন সাদৃশ্যজ্ঞান হইতে পারে না। তিনটি পদার্থের জ্ঞান হইতে অন্ততঃ ত্রিক্ষণস্থায়ী জ্ঞাতার আবশ্যক। জ্ঞাতাকে ত্রিক্ষণস্থায়ী স্বীকার করিলে ক্ষণিকবিজ্ঞানবাদ পরিত্যাগ করিতে হয়"। এইরূপ আপত্তির উত্তরে বিজ্ঞানবাদী বলিতে পারেন যে, অনেক বিষয়কে লইয়া একটি জ্ঞান অনেক সময়ই উৎপন্ন হইতে দেখা যায়। ঘনসন্নিবিষ্ট তরুরাজি দেখিয়া ঐ তরুরাজিতে এক বনবুদ্ধি সকলেরই উদয় হইয়া থাকে। দর্শনের পরিভাষায় ঐরপ জ্ঞানকে সমূহালম্বন জ্ঞান বলা হইয়া থাকে। এই অবস্থায় সাদৃশ্য, তাহার প্রতিযোগী এবং অনুযোগী এই তিনটি বস্তুকে লইয়া একটি জ্ঞানোদ্য হইতে বাধা কি ? এখানে লক্ষ্য করা আবশ্যক যে. বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ "দাকার বিজ্ঞানবাদী"। তাঁহার মতে দুখ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ সমস্তই আন্তর-বিজ্ঞানেরই আকার বটে। বিজ্ঞান ভিন্ন গাছ-পালা, গরু-ঘোডা, মানুষ প্রভৃতি বাছপদার্থের কিছুরই অস্তিত্ব নাই। বিজ্ঞানের আকার আভ্যন্তরীণ হইলেও, অনাদি বাসনাবশতঃ উহা বহিঃস্থিত বস্তুরূপে জ্ঞাতার ভ্রান্ত দৃষ্টিতে প্রতিভাত হইয়া থাকে। বাস্তবিকপক্ষে বাছবস্ত বলিয়া কিছুই নাই; বাছ বস্তুমাত্রই অসত্য। একমাত্র 'সাকার বিজ্ঞান'ই সত্য। ইহাই হইল বিজ্ঞানবাদের মর্মকথা। এখন প্রশ্ন এই যে, দাকার বিজ্ঞান-বাদীর মতে জ্ঞানের আকার জ্ঞান হইতে ভিন্ন, না অভিন্ন ? জ্ঞানের আকার যদি জ্ঞান হইতে ভিন্ন হয়, তবে জ্ঞানের আকার যে জ্ঞান নহে, তাহা নিঃসন্দেহে বুঝা যাইবে; এবং বিজ্ঞান এবং বিজ্ঞানের আকার এই ছই প্রকার পদার্থ স্বীকার করায়, "বিজ্ঞানৈকস্কন্ধবাদ" অর্থাৎ বিজ্ঞা<del>নই</del> একমাত্র তত্ত্ব এই সিদ্ধান্ত অচল হইয়া পড়ে। বিজ্ঞানের অগণিত আকার यिन विজ्ञान रहेरा अधिन्न हम, जरव, छ्लारन योहा योहा (य मकन বস্তু ) ভাসিবে, বিশের সেই সমস্ত বস্তুই বিজ্ঞানের আকার হইবে এবং আকার-ভেদে বিজ্ঞানের অসংখ্য ভেদও বিজ্ঞানবাদীকে মানিয়া লইতে

১। ম: ম: ৮চন্দ্রকান্ত তর্কালন্ধার—ফেলোসিপ লেক্চার, ভৃতীয়বর্ষ,
১৮৭ পৃষ্ঠা।

হইবে। অগণিত বাহ্যবস্তুভেদে বিজ্ঞানের ঘট-জ্ঞান, পট-জ্ঞান, গো-জ্ঞান, নর-জ্ঞান প্রভৃতি অসংখ্য ভিন্ন ভিন্ন আকার স্বীকার করিলে, বাহাজগৎকেই বা স্বীকার করিতে আপত্তি কি ? স্থায়-বৈশেষিক, সাংখ্য প্রভৃতি আচার্যগণ দুশামান বাহ্যবস্তুরাজির অস্তিত্র স্বীকার করিয়া থাকেন। প্রত্যক্ষণম্য বিবিধ বিচিত্র জাগতিক বস্ত্রসম্পর্কে জ্ঞাতার জ্ঞানোদয় হইয়া থাকে। বিজ্ঞানের কোন আকার নাই। জ্ঞান নিরাকার, কিন্তু নির্বিষয়ক নহে, সবিষয়ক। প্রত্যেক জ্ঞানেরই কিছ্-না-কিছ বিষয় আছে। জ্ঞেয় বিষয়ই জ্ঞানকে রূপ দিয়া থাকে। জ্ঞানের নিজের কোনও রূপ নাই। অগণিত বাহ্যবস্তভেদে বিজ্ঞানের অনন্ত আকার কল্লনা করা অপেক্ষা জ্ঞানকে নিরাকার এবং সবিষয়ক বলাই অধিকতর যুক্তিসঙ্গত নহে কি ? জ্ঞানকে যাঁহারা সবিষয়ক বলেন, তাঁহাদের মতে একটির স্থায় জ্ঞানের একাধিক বিষয় থাকিতেও কোন আপত্তি নাই। কিন্ত বিজ্ঞানবাদী যখন জ্ঞানের আকারকে জ্ঞান হইতে অভিন্ন বলিতেছেন, তখন তাঁহার মতে একটি জ্ঞানের তো তিনটি আকার হইতে পারিবে না। একটি জ্ঞানের একটি আকারই হইবে। এক কখনও তিন হয় না; তিনও কখনও এক হয় না। এই অবস্থায় সাকার বিজ্ঞান-বাদী বৌদ্ধ জ্ঞান ও জ্ঞানের আকার অভিন্ন এই সিদ্ধান্ত মানিয়া লইয়া, 'তেনেদং সদৃশন্' এইরূপ সাদৃশ্যের ক্ষেত্রে তাহা, ইহা ( তৎ ও ইদং ) এবং সদৃশ এই তিনটি ভিন্নকানবর্তী পদার্থকে ক্ষণস্থায়ী একই জ্ঞানের আকার কল্পনা করিয়া সাদৃশ্য উপপাদন করিবেন কিরূপে ?

বৌদ্দানিতে "অহম্" আকার আলয়-বিজ্ঞান-প্রবাহ প্রত্যেক ব্যক্তিভেদে ভিন্ন। ত্বতরাং রামের আলয়-বিজ্ঞান-সন্তান ও শ্যামের আলয়-বিজ্ঞান-সন্তান যে এক বিজ্ঞানপ্রবাহ নহে, ইহা সত্য কথা। এইজন্ম এই মতে রামের অনুভূত বিষয়সম্পর্কে শ্যামের স্মৃতি হইবার প্রশ্ন উঠে না। কারণ, তাঁহাদের ভিন্ন ভিন্ন বিজ্ঞান-ধারার মধ্যে কোনরূপ কার্যকারণ সম্পর্ক নাই। একই বিজ্ঞান প্রবাহের অন্তর্গত বিজ্ঞানগুলির মধ্যে একটা কার্য-কারণ সম্বন্ধ রহিয়াছে। এইজন্ম পূর্ববর্তী অহমাকার বিজ্ঞানের বাসনা, সংস্কার প্রভৃতি উত্তরবর্তী বিজ্ঞানে সঞ্চারিভ হইয়া থাকে। ফলে, পূর্ববর্তী বিজ্ঞানের (বা আত্মার) অনুভূত বিষয় সম্পর্কে উত্তরবর্তী বিজ্ঞানের স্মরণোদয় হইতে কোনরূপ বাধা নাই। দেখাও যায় যে, বীজকে লাক্ষারসে (আলতায়) সিক্ত করিয়া সেই (), P.116—10

বীজ ভূমিতে বপন করিলে, ঐ লাক্ষারদ-সিক্ত বীজ হইতে উৎপন্ন কাপাস তুলাতে রক্ততার সঞ্চার হইয়া থাকে। কার্যে কারণের গুণের সংক্রমণ অস্বাভাবিক নহে। বিজ্ঞানবাদী এইরূপে তাঁহার মতে স্মরণ, প্রত্যভিজ্ঞান প্রভৃতির সমর্থনের যে চেফা করিয়া থাকেন, তাহার প্রতিবাদে বলা যায় যে, উপাদান কারণের গুণ বা ধর্ম উপাদেয়ে (কার্মে) সংক্রামিত হইয়া থাকে. ইহা প্রত্যক্ষলর সত্য। স্থতরাং অস্বীকার করিবার উপায় নাই। বিজ্ঞানবাদীর পূর্ববর্তী বিজ্ঞান পরবর্তী বিজ্ঞানের উপাদান ইহা সাব্যস্ত হইলেই, প্রদর্শিত লাক্ষারদ-সিক্ত বীজের দৃফীন্তটি তাঁহার মতে যথার্থ দৃফীন্ত বলিয়া গ্রহণ করা যায়। কাপাস বীজ যে কাপাসের উপাদান এবং বীজই অম্বর, কাও, নাল প্রভৃতি ক্রমে কালে কাপাস-বৃক্ষরূপে পরিণত হইয়া, কাপাস তুলা উৎপাদন করে, ইহা কে না জানেন ? আলোচ্য ক্ষেত্রে পূর্ববর্তী বিজ্ঞান উত্তরবর্তী বিজ্ঞানের নিমিত্নমাত্র, উপাদান কারণ নহে। উপাদান দর্বক্ষেত্রেই উপাদেয়ে অনুস্যত হইয়া থাকে। পূর্ববর্তী ক্ষণিক বিজ্ঞান পরবর্তী ক্ষণিক বিজ্ঞানে অনুসূতি থাকে না, থাকিতে পারে না। এইরূপ ক্ষণিক বিজ্ঞানের পরবর্তী বিজ্ঞানে অনুসূতি স্বীকার করিলে, বিজ্ঞানকে কোনমতেই ক্ষণিক বলা চলে না। পূর্ববর্তী বিজ্ঞানের উত্তরবর্তী বিজ্ঞানে অনুস্যুতির অনুরোধেই পূর্ববর্তী বিজ্ঞান অন্ততঃ কণদ্বয় যে অবস্থান করে, তাহা না মানিয়া পারা যায় না। ফলে. ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদীর ক্ষণিকত্ব প্রতিজ্ঞা ভঙ্গ হইতে বাধ্য। বিজ্ঞানবাদী প্রত্যেক বিজ্ঞানকেই ক্ষণিক বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়া, বিজ্ঞানের নিরন্বয় বা নিঃশেষে বিনাশ স্বীকার করিয়া থাকেন। এরূপক্ষেত্রে এক বিজ্ঞানপ্রবাহে পতিত পূর্ববর্তী ক্ষণিকবিজ্ঞান পরবর্তী বিজ্ঞানের নিমিত্তমাত্র হইলেও, তাহা যে উপাদান কারণ নহে, ইহা অবশ্য স্বীকার্য। নিমিত্ত-কারণের স্থলে কারণের কোন গুণ কার্যে সংক্রামিত হইতে কথনও দেখা যায় না। লাক্ষারদ-সিক্ত বীজের রক্তিমাই কার্পাদে সঞ্চারিত হয়, ভূমি কর্মণের জন্ম ব্যবহৃত লাঙ্গলের মালিন্ম কার্পাদে কখনও সংক্রোমিত হয় না। কেননা, যেই লাঙ্গলের দ্বারা ভূমি কর্ষণ করিয়া ঐ ভূমিতে লাক্ষারস-সিক্ত বীজ বপন করা হয়, সেই লাঙ্গল এই ক্ষেত্রে নিমিত্তমাত্র। মাটির গুণই ঘটে অনুস্যূত হইয়া থাকে, কুম্ভকারের দণ্ড, চক্র প্রভৃতি ঘটের নিমিত্ত কারণেরগুণ ঘটে স্ঞারিত হয় কি? পূর্ববর্তী বিজ্ঞান উৎপন্ন হইয়াই বিনফ্ট হয়।

এইরূপ বিজ্ঞান বাসনার নিমিত্ত হইলেও বাসনার আশ্রয় নহে। পরবর্তী বিজ্ঞানে সেই বাসনা প্রভৃতির সঞ্চারও ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদে ব্যাখ্যা করা চলে না। দ্বিতীয়তঃ পূর্ববর্তী বিজ্ঞানকে পরবর্তী বিজ্ঞানের কারণ বলিয়াও গ্রহণ করা যায় না। কেননা, কারণ অন্ততঃ একক্ষণ স্থায়ী না হইলে তাহাকে কারণই বলা চলে না। কার্যের যাহা নিয়ত পূর্ববর্তী তাহাকেই কারণ বলে। বিজ্ঞান সম্পর্কে 'উৎপত্ম বিন্খাতি', উৎপন্ন হইয়াই বিনষ্ট হইয়া যায়, এইরূপ দিদ্ধান্ত যাঁহারা মানিয়া চলেন, তাঁহাদের মতে পূর্ববর্তী ্বিজ্ঞানের কোনরূপ স্থায়িত্ব নাই বলিয়া, তাহার কারণত্ব উপপাদনও युक्तिमर नरर। १ क्विन विष्ठान-मरानरक षाजा विनया গ্রহণ করিলে, क्विन विज्ञानवानीत श्रीय मिकाल जनूमात्तरे एन्या यारेत त्य, এक বিজ্ঞান অমুভব করে, অন্ম বিজ্ঞানের সংস্কার জন্মে, অপর বিজ্ঞান তাহা স্মরণ করে। এক অহংসন্তানী আত্মা কর্ম করে, অপর অহংসন্তানী তাহার ফল ভোগ করে। ইহাতে কর্ম, কর্মফল-ভোগ প্রভৃতির যে কোনরূপ উপযুক্ত ব্যবস্থা থাকে না, তাহা বিজ্ঞানবাদী অস্বীকার করিতে পারেন না। বিজ্ঞান যেমন সত্য বলিয়া বোধ হয়, জ্ঞেয় বিশের তাবদ বস্তুই জীবনের নানাবিধ প্রাত্যহিক প্রয়োজন সাধন করে বলিয়া, তাহাও ব্যাবহারিক দৃষ্টিতে সত্য-স্বাভাবিক বলিয়াই বোধহয়, স্বপ্ন প্রপঞ্চের স্থায় মিথ্যা বলিয়া মনে হয় না। "দোহয়ং ঘটঃ" 'এই দেই ঘটটি' এইরূপ প্রত্যভিজ্ঞানের দারা ব্যাবহারিক জগতের আপেক্ষিক সত্যতা এবং স্থায়িত্বই সূচিত হয়। এই অবস্থায় সোত্রান্তিক, বৈভাষিক, যোগাচার প্রভৃতি কোন বৌদ্ধ সিদ্ধান্তকেই নির্বিবাদে মানিয়া লইতে পারা যায় না। শৃশুবাদী মাধ্যমিকের মতানুসারে সমস্তই শৃতা হইলে, সেই শৃতাতার সাধক প্রমাণও সেক্ষেত্রে শৃতাই হইবে। ফলে, শূন্মতা কোনমতেই সিদ্ধ হইবে না। মাধবাচার্যের 'সর্বদর্শন সংগ্রহে'

১। কি উত্তরোৎপাদে পূর্বনিরোধাৎ। ব্রহ্মস্ত্র, ২।২।২০, ক্ষণভঙ্গবাদিনোহয়মভ্যুপগমঃ উত্তরম্মিন্ ক্ষণে উৎপত্মানে পূর্ব: ক্ষণো নিরুধ্যতে ইতি। নচৈবমভ্যুপগচ্ছতা
পূর্বোত্তরয়োঃ ক্ষণযোহেঁতুফলভাবঃ শক্যতে সম্পাদ্যিতুম্। নিরুধ্যানস্থ নিরুদ্ধস্থ বা
পূর্বক্ষণস্থ অভাবগ্রস্তমাত্ত্রক্ষণহেতুত্বামুপপতেঃ। ব্রহ্মস্ত্র শং ভাষ্য, ২।২।০০,

<sup>(</sup>খ) তথাপি নোপপন্ততে ক্ষণিকস্থ কারণভাব: ইত্যাদি ভামতী দ্রষ্টব্য।

উদ্ধৃত 'বিবেকবিলাস' নামক বৌদ্ধগ্রন্থের [কেবলাং সংবিদং সম্থাং মহ্যন্থের মধ্যমাঃ পুনঃ! এইরূপ] উক্তিমূলে শূহ্যকে অদৈতবেদান্তের ব্রহ্মের স্থায় নির্বিশেষ জ্ঞানসরূপ, নিত্য স্বপ্রকাশ বলিয়া গ্রাহণ করিলে, বৌদ্ধ শূহ্যবাদ অদৈত বেদান্তীর ব্রহ্মবাদের মধ্যেই বিলীন হইয়া যাইবে।

'অহমাকার' আলমবিজ্ঞানপ্রবাহ যে আত্মা হইতে পারে না, তাহা পরীক্ষা করা গেল। এখন ন্যায়-বৈশেষিকোক্ত আত্মবাদও যে আত্মার প্রকৃতরূপের 
ন্যায়-বৈশেষিকোক্ত পরিচয় প্রদান করেনা, তাহারই আলোচনা করা যাইতেছে।
আম্বর্ণাদ নায়-বৈশেষিকের মতে আত্মা জ্ঞাতা, জ্ঞানস্বরূপ নহে।
তাহার বঙ্গ জ্ঞান আত্মার গুণ—আত্মগুণো জ্ঞানমিতি প্রকৃত্য—ন্যায়দর্শন, বাৎস্থায়ন ভায়া, তাহাত্র । আত্মার এই চৈত্যাগুণ আগস্তুক। আত্মার
মহিত মনের, মনের সহিত ইন্দ্রিয়ের, এবং ইন্দ্রিয়ের সহিত জ্ঞেয় বিষয়ের
ক্রেমিকযোগ ঘটিলে, আত্মায় চৈত্যা গুণের উদ্ভব হয়। স্থ্যুপ্তি প্রভৃতিতে
জ্ঞানের কারণ মনঃসংযোগ প্রভৃতি থাকে না, স্থুতরাং স্থাপ্তিকালে আত্মার
চেত্রনাও থাকে না। ইহা হইতে গ্রায় ও বৈশেষিক মতে আত্মা যে অচিক্রপ
এবং জড়স্বভাব, এই দিন্ধান্তই স্চিত হয়। প্রবীণ মীমাংসক আচার্য
প্রভাকরও জ্ঞানের আশ্রেম আত্মাকে অচিক্রপ এবং জড় বলিয়াই সাব্যস্ত
করিয়াছেন। জয়ন্তভট্ট স্পেইট বলিয়াছেন যে, চিদ্ বা চৈত্যন্তের সহিত যোগ
ঘটিলেই আত্মা চেত্রন হইয়া থাকে। চিত্রের বা চৈত্যন্তের সহিত যোগ না
থাকিলে আত্মা জড়ই বটে—

স চেতনশ্চিতাযোগাত্তদযোগেন বিনা জডঃ।

## ত্যায়মঞ্জরী।

যাঁহারা জ্ঞান-যোগ বশতঃ আত্মাকে চেতন বলিয়া থাকেন, তাঁহাদের মতে যেই কালে আত্মাতে জ্ঞানের যোগ থাকে না, সেই কালে আত্মা যে জড় হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? আত্মা এইমতে জ্ঞানের আধার বা আশ্রায়। জ্ঞান তো জ্ঞানের আশ্রায় হইতে পারে না। জ্ঞানের আশ্রায় অবশ্যই জ্ঞান ভিন্ন অন্য কিছু হইবে। জড় এবং চৈতন্য, এই চুইপ্রকার ব্যতীত

এভাকরতার্কিকৌ তু অজ্ঞানমেব আত্মেতি বদতঃ। বেদান্তদার।
 এখানে অজ্ঞানশব্দের অর্থ জ্ঞানভিত্ন, জড়বস্তা।

তৃতীয় কোন মৌলিক তত্ত্ব নাই। এই অবস্থায় চৈতন্ত যখন চৈতন্তের আশ্রয় হইতে পারিবে না, তখন চৈতন্তের আশ্রয় যে জড় বস্তুই হইবে তাহাতে দন্দেহ কি ? আত্মা জড হইলেও, জ্ঞান যে জ্ঞাতা-আমি বা আত্মারই ধর্ম, ইন্দ্রিয়, মনঃ বা অর্থ প্রভৃতি অহ্য কোনও জড়বস্তুর ধর্ম নহে, ইহা স্থায়গুরু গৌতম স্পষ্টতই তাঁহার স্থায়দর্শনে উল্লেখ করিয়াছেন। 'আমি জানিতেছি' এইরূপে সকলেই জ্ঞানকে আত্মার ধর্ম বলিয়াই মনের দারা বুঝিয়া থাকে। ফলে, মনোগ্রাহ্ন জ্ঞান যে আত্মারই গুণ, দেহ, ইন্দ্রিয় প্রভৃতি কোন অস্থায়ী পদার্থের গুণ বা ধর্ম নহে, ইহাও সহজেই বুঝা যায়। "আমি বাল্যকালে যে পদার্থকে দেখিয়া স্থ্রখভোগ করিয়াছিলাম, বৃদ্ধকালে সেই আমিই সেই পদার্থ বা তত্ত্বাতীয় পদার্থ দেখিলে পূর্ব সংস্কারবশতঃ ঐ পদার্থকে স্থখজনক বলিয়া সারণ করিয়া, গ্রাহণ করিতে ইচ্ছা করি। স্থতরাং একই আত্মা দর্শন, স্থানুভব, স্মরণ এবং গ্রহণ করিবার ইচ্ছার কর্তা বা আশ্রয়। একই আত্মা বা আমিই যে সেই পুদার্থের বাল্যকালের সেই প্রথম দর্শন হইতে বৃদ্ধকালের পুনদর্শন, স্মরণ এবং গ্রহণ করিবার ইচ্ছা পর্যন্ত ক্রিয়ার কর্তা বা আশ্রয়রূপে বিছমান আছি, ইহা আমি প্রত্যক্ষ প্রমাণের দারাই বুঝিতেছি। কারণ, ঐক্লপস্থলে "যে, আমি যেই জাতীয় স্থুখজনক পদার্থকে পূর্বে দেখিয়া এখন তাহাকে স্থখজনক বলিয়া সারণ করিতেছি, দেই আমিই দেই জাতীয় পদার্থকে আজ দেখিতেছি এবং তাহাকে গ্রহণ করিবার ইচ্ছা করিতেছি"—এইরূপ মানস প্রত্যক্ষ আমার জন্মিতেছে। ঐরপ প্রত্যক্ষকে প্রত্যভিজ্ঞা বলে এবং প্রতিসন্ধানও বলে। প্রতিসন্ধান বা প্রত্যভিজ্ঞা নামক প্রত্যক্ষজ্ঞানে পূর্বে প্রত্যক্ষদৃষ্ট পদার্থের স্মৃতি আবশ্যক। একের অনুভূত বিষয় অন্যে স্মরণ করিতে পারে না। স্থতরাং যে-আত্মা পূর্বে প্রত্যক্ষ করিয়াছে, সেই আত্মাই দীর্ঘকাল পরে তাহা স্মরণ করিয়া এরপ প্রতিসন্ধান করিতেছে, ইহা অবশ্য স্বীকার্য। তাহা হইলে বাল্যকাল হইতে বৃদ্ধকাল পর্যন্ত স্থায়ী একই আত্মা প্রথম দর্শন, স্থখভোগ এবং তাহার পুনর্দর্শন এবং সারণ ও গ্রহণের ইচ্ছা করে, ইহাও অবশ্য স্বীকার্য। দেহ প্রভৃতি কোন অল্পকানস্থায়ী পদার্থ আত্মা হইলে পূর্বোক্ত প্রকার

১। ইচ্ছা-দ্বেষ-প্রযত্ন-স্থ-ছ্থেজ্ঞানান্তাল্বনো লিঙ্গম্। ন্তায়স্ত্র, ১।১।১০ ও ভাষ্য দেখুন।

দর্শন, সারণ এবং "প্রতিসন্ধান" প্রভৃতি হইতে পারে ন। সারণ ব্যতীত যথন "প্রতিসন্ধান" অসম্ভব, তথন স্মারণের উপপত্তির জ্ন্ম দর্শন হইতে স্মারণকাল পর্যান্ত স্থায়ী একটি আত্মা অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে।" ফলে, বৌদ্ধক্ত ক্ষণিকবাদও অচল হইয়া পড়িবে। আলোচ্য স্মৃতি এবং প্রতিসন্ধানের উপপাদনের জন্যই জ্ঞান যে আত্মার স্বভাব বা ধর্ম তাহা মহামুনি গৌতম স্পষ্ট বাক্যেই স্বীকার করিয়াছেন। স্মরণন্তাত্মনো জ্রস্বাভাব্যাৎ। ন্যায়সূত্র, এ২।৪০, "জ্ঞু" ইহাই আত্মার স্বভাব বা স্বকীয় ধর্ম। জানিবে, জানিতেছে এবং জানিয়াছিল, এই ত্রিবিধ অর্থেই "জ্ঞ" এই পদটি সিদ্ধ হয়। স্থুতরাং "জ্ঞ" শব্দের দারা ভূত, ভবিশ্যৎ বর্তমানকালীন জ্ঞানের আধার, এই অর্থই বুঝা যায়। আত্মাই জানিয়াছিল, আত্মাই জানিবে এবং আত্মাই জানিতেছে। আত্মার এই কালত্রয়বিষয়ক জ্ঞানসমূহ সমস্ত জীবই নিজের আত্মাতে অনুভব করে। স্থতরাং ঐ ত্রিকালীন জ্ঞানের সহিতই আত্মার সম্বন্ধ স্বীকার্য। ইহাই আত্মার স্বভাব, উহাকেই বলে ত্রিকালব্যাপী জ্ঞানশক্তি"। এই শক্তি বা স্বভাব কেবল আত্মারই আছে, ইন্দ্রিয়, অর্থ বা জ্যেয় প্রভৃতির নাই। আত্মা, ইন্দ্রিয়, মনঃ, অর্থ প্রভৃতি সকলই জড় হইলেও, আত্মারই কেন জ্ঞানশক্তি পরিস্কৃট হইল ? ইন্দ্রিয়, অর্থ প্রভৃতির স্বভাব কেন এরপ হইল না ? এই কথা উঠে না। কেননা, বস্তুর স্বভাব সম্পর্কে প্রশ্ন করা চলে না।

আত্মার আগন্তুক চৈতন্য ব্যাখ্যা করিতে গিয়া নৈয়ায়িক ও বৈশেষিক বলেন যে, জ্ঞান, স্থুখ, তুঃখ ইচ্ছা প্রভৃতি ধর্মের উৎপত্তি এবং বিলয় সকলেই অনুভব করেন। উৎপত্তি বিনাশশীল ঐ সকল ধর্মের সহিত নিত্য আত্মার অভেদ কোন মতেই সম্ভবপর হয় না। নিত্য এবং অনিত্য বস্তুর অভেদ যুক্তিবিরুদ্ধ। স্থুমুপ্তি এবং মূর্চ্ছা প্রভৃতি অবস্থায় যে চৈতন্য থাকে তাহার কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না। স্থুতরাং চৈতন্য বা জ্ঞান যে আত্মার স্বরূপ নহে, আগন্তুক গুণ, এই সিদ্ধান্তই স্বীকার্য। ন্যায় ও বৈশেষিকের আলোচ্য যুক্তির কোন মূল্য দিতে সাংখ্য এবং অদৈতবেদান্তী প্রস্তুত নহেন। তাহারা বলেন যে, চৈতন্য যদি আত্মার স্বরূপ না হইয়া

আাগন্তুক অনিত্য গুণই হয়; তবে, বিভিন্ন দময়ে উৎপন্ন ভিন্ন ভিন্ন জ্ঞান 'যে একই আত্মার ধর্ম তাহা কিরূপে বুঝা ধাইবে ? আত্মার একত্বের ্প্রতিসন্ধান না থাকায়, বৌদ্ধোক্ত ক্ষণিকবাদে শ্মৃতি, প্রত্যভিজ্ঞার অনুপপত্তি প্রভৃতি যে সকল দোষের অবতারণা হইয়াছে, গ্রায়-বৈশেষিকোক্ত আত্মবাদেও সেই সকল দোষেরই পুনরাবৃত্তি ঘটিবে। বৌদ্ধোক্ত ক্ষণিকবাদই সেক্ষেত্রে জয়যুক্ত হইবে। তায়োক্ত অনুব্যবসায় জ্ঞানের দ্বারা পূর্বজাত ব্যবসায়-জ্ঞান ও আত্মার সহিত ঐ জ্ঞানের সম্বন্ধ পরিজ্ঞাত হইলেও, স্মরণাতীত কাল হইতে আত্মায় যত জ্ঞান উৎপন হইয়াছে, তাহা যে একই আত্মার ধর্ম তাহা জানিবার কোন উপায় ভায় ও বৈশেষিকের সিদ্ধান্তে দেখা যায় ন।। আর এক কথা এই যে, আত্মাতে জ্ঞান উৎপন্ন হয়, ইন্দ্রিয়, অর্থ প্রভৃতি অন্ত কোথায়ও জ্ঞান উৎপন্ন হয় না কেন ? তাহার কোন সন্টোযজনক উত্তর স্থায়-বৈশেষিক দিতে পারেন নাই। বস্তুর স্বভাবই এইরূপ বলিলেও, প্রকৃত সমাধান কিছু হয় না। আত্মা স্বভাবতঃ অপ্রকাশ বা অচেতন হইলে, তাহার প্রকাশ নামক গুণ অর্থাৎ জ্ঞান ক্রথনই জ্বাতি পারে না। অপ্রকাশ-বস্তুতে প্রকাশের উৎপত্তি হইতে কেহ কোনদিন দেখে নাই। ঘট প্রভৃতি পদার্থ স্বভাবতঃ অচেতন, কস্মিন কালেও ঘট প্রভৃতির চেতনার উৎপত্তি হয় নাই। অগ্নির অবয়বে প্রকাশগুণ আছে বলিয়াই, অগ্নিতে প্রকাশের আবির্ভাব হইয়া থাকে। যে বস্তুর অবয়বে প্রকাশগুণ নাই সেই বস্তুতে প্রকাশগুণের উৎপত্তি হয় না। হইতে পারে না। আত্মার কোন অবয়ব নাই। নিরবয়ব আত্মা স্বতঃ অপ্রকাশ বা জড় বলিয়া তাহাতে আগন্তুক প্রকাশগুণের উৎপত্তি কোনমতেই সম্ভবপর বলা যায় না। জন্ত-প্রকাশগুণ কার্য, আর অবয়বের প্রকাশগুণ ঐ কার্যের কারণ। আত্মার অবয়ব না থাকায়, কারণের অভাববশতঃ আত্মায় জন্ম প্রকাশগুণের বা জ্ঞানের উৎপত্তিরও অভাব অবশ্যই ঘটিবে। স্থায়-বৈশেষিক আচার্যগণ নিরবয়ব আত্মায় জন্ম জ্ঞানের (প্রকাশগুণের) উৎপত্তি স্বীকার করেন বলিয়াই তাঁহাদের মত গ্রহণযোগ্য নহে। জ্ঞানকে আত্মার গুণ বলিয়া স্বীকার করিলে, নিত্য নিরবয়ৰ আত্মার প্রকাশ নামক গুণ বা জ্ঞানকেও অগত্যা নিত্য বলিয়াই স্বীকার করিতে হইবে। এই অবস্থায় নিত্যগুণময় আত্মা এবং নিত্যগুণ এই উভয়ের নিত্যতা না মানিয়া লাঘববশতঃ নিত্যজ্ঞানকে

আত্মা বলিয়া গ্রহণ করাই যুক্তিসঙ্গত। আপত্তি হইতে পারে যে. আত্মা যদি নিতা জ্ঞানস্বরূপই হয়, তবে জ্ঞানের উৎপত্তি ও বিনাশ কিরূপে সম্ভবপর হয় ? ইহার উত্তরে সাংখ্য দার্শনিক বলেন যে, উৎপন্ন আতা নিজ:-অনিত্য জ্ঞান আত্মার ধর্ম নহে, তাহা অন্তঃকরণ বা বৃদ্ধিনামক জানহরপ জড বস্তুরই ধর্ম। জড অন্তঃকরণের ধর্মও যে জডই হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ? বৃদ্ধি এবং তাহার জ্ঞানরূপ ধর্ম, যাহা সাংখ্য-দর্শনের পরিভাষায় বুল্তি বলিয়া অভিহিত হইয়া থাকে, তাহা অতিশয় স্বচ্ছতাবশতঃ জলে সূর্যের প্রতিবিদ্বের ন্যায় বুদ্দির সমীপে অবস্থিত চিদাল্লার প্রতিবিদ্ধ সচ্ছ বুদ্ধিবৃত্তিতে পতিত হয় এবং চিদালোকে আলোকিত হইয়। জড় বৃদ্ধিবৃত্তিও চৈতত্যোজন হইয়া উদভাসিত হইয়া থাকে এবং জ্ঞান আখ্যা লাভ করে। ইহাকেই বলে অনিত্য বা জন্মজান। এই বৃতি বা জন্যজ্ঞান বস্তুতঃ আত্মার ধর্ম না হইলেও, আত্মা এবং অন্তঃকরণের মধ্যে বিদ্ব এবং প্রতিবিদ্বরূপ সম্বন্ধ ঘটায়, আত্মা ও বুদ্ধির ভেদের উপলব্ধি হয় না। বৃদ্ধির ধর্ম, জ্ঞান, ইচ্ছা প্রভৃতি আত্মার ধর্ম বলিয়াই প্রতিভাত হয়। এই মতে অনিতা জড় বুদ্ধি এবং নিতা চৈতন্যের স্বভাবসিদ্ধ ভেদ থাকায়, আত্মার নিত্যত্বের কোন ব্যাঘাত হয় না। জন্য-জ্ঞানের ব্যাখ্যায় অদৈতবেদান্তীও উল্লিখিত সাংখ্যের পথেরই অনুসরণ করিয়াছেন। জড়াতাক অন্তঃকরণবৃত্তিও চিৎপ্রতিবিদ্ববশতঃ প্রকাশোচন হইয়া জ্ঞেয় বিষয় প্রকাশ করতঃ জ্ঞানের মর্যাদা লাভ করে। বুত্যাত্মক জ্ঞান জড বলিয়াই পরপ্রকাশ্য। বৃত্তির ভাদক স্বয়ংজ্যোতিঃ আত্মাই দেই 'পর' বটে। বুদ্ধিবৃত্তির প্রকাশয়িতা আত্মা নিত্য বোধস্বরূপ।

ন্যায়-বৈশেষিক মতে নিত্য আত্মার সহিত অনিত্য আগন্তুক জ্ঞানের ভেদ, অভেদ, ভেদাভেদ প্রভৃতি কোনরূপ সম্বন্ধই কল্পনা করা যায় না। বিভেদের ক্ষেত্রে তো সম্বন্ধের কল্পনাই চলে না। রামের জ্ঞান সম্বায় সম্বন্ধ খণ্ডন শ্যামের নহে বলিয়া, শ্যামের সহিত রামের জ্ঞানের ভেদ আছে এবং তাহাদের মধ্যে কোনরূপ সম্বন্ধও নাই। রামের আত্মার সহিত রামের জ্ঞানেরও যদি শ্যামের জ্ঞানের ন্যায়ই ভেদ স্বীকার করা যায়, তবে সেক্ষেত্রেও রামের আত্মার সহিত রামের জ্ঞানের কোনরূপ সম্বন্ধ খুঁজিয়া পাওয়া যাইবে না। পক্ষান্তবে রামের আত্মাও ঐ আত্মায়

উৎপন্ন জ্ঞান যদি অভিন্ন হয় তবে, নিত্য আত্মার সহিত অনিত্য জ্ঞানের অভেদ স্বীকার করায়, আত্মার নিত্যবের ব্যাঘাত ঘটিবে। নিত্য ও অনিত্যের অভেদ সম্পূর্ণ যুক্তিবিরুদ্ধ। ভেদ ও অভেদ পরস্পর বিরোধী বিধায় ঐক্লপ সম্বন্ধ কল্পনাকরাই চলে না। নিতা আত্মা এবং অনিতা জ্ঞানের মধ্যে "সমবায়" নামে একপ্রকার সম্বন্ধ স্থাপনের জন্য ন্যায় ও বৈশেষিকের যে প্রয়াস দেখিতে পাওয়া যায়, তাহা কতদূর সঙ্গত বিচার করিয়া দেখা যাউক। ন্যায়-বৈশিয়েকের সিদ্ধান্তে গুণ ও গুণী প্রভৃতির সম্বন্ধকে সমবায় এবং দ্রব্যের সহিত দ্রব্যের সম্বন্ধকে সংযোগ বলিয়া কল্পনা করা হইয়াছে। এখন প্রশ্ন এই যে, গুণ ও গুণী পরস্পার ভিন্ন বলিয়া, তাহাদের মধ্যে যদি "দমবায়" দম্বন্ধ স্বীকার করিতে হয়, তবে সমবায় এবং সমবায়ীও (সমবায় সম্বন্ধের যাহা আশ্রেয়) গুণ ও গুণীর ন্যায় পরস্পার অত্যন্ত ভিন্ন বলিয়া, সমবায়েরও আবার সমবায় সম্বন্ধ স্বীকার করিতে হয়, এবং এইরূপে অনবস্থা দোষই আদিয়া দাঁডায়—সমবায়াভাপ-গমাচ্চ দাম্যাদনবস্থিতেঃ, ব্রহ্মসূত্র, ২।২।১৩। দমবায় নিজে দম্বন্ধস্বরূপ ্বলিয়া স্বতঃই সম্বায়ীর সহিত সম্বন্ধ ঘটে, এইজন্য সম্বায়ের আর সম্বায় কল্পনা অনাবশ্যক, এই যুক্তিরও কোন সূল্য দেওয়া যায় না। কেননা, সমবায়ের ন্যায় সংযোগও নিজে সম্বন্ধস্বরূপ বলিয়া তাহারই বা সংযোগীর সহিত সম্বন্ধ স্থাপনের জন্য সম্বায় সম্বন্ধ কল্পনার প্রয়োজন কি ? বল যে, সংযোগ গুণ পদার্থ স্কুতরাং সংযোগ তাহার আশ্রয়ের সহিত সমবায় সম্বন্ধেই সম্বন্ধ বটে, সমবায় গুণ পদার্থ নহে, স্থতরাং তাহার সমবায়ীর সহিত সম্বন্ধ স্থাপনের জন্য অন্য কোন সম্বন্ধের অপেক্ষা নাই. ন্যায়-বৈশেষিকের এইরূপ উত্তরেরও কোন মূল্য নাই। কারণ, সংযোগ গুণপদার্থ, সমবায় গুণপদার্থ নহে, ইহা ক্যায়-বৈশেষিকেরই পরিভাষা। প্রতিবাদী সাংখ্য-বেদান্তী প্রভৃতি কেহই ঐ স্থায়োক্ত পরিভাষার পক্ষপাতী নহেন। ঐরূপ পরিভাষার কোন মূলও খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। এই অবস্থায় কেবল নিজের স্বীকৃত পরিভাষার উপর দাঁড়াইয়া কোনও সিদ্ধান্ত করিতে গেলে, প্রতিবাদী দার্শনিকগণ তাহা গ্রহণ করিবেন কেন ? দ্বিতীয়তঃ সংযোগ এবং সমবায়, এই উভয় প্রকার সম্বন্ধই ঐ সকল সম্বন্ধের যাহা আশ্রয় তাহা হইতে ভিন্ন বটে। সম্বন্ধের এই ভিন্নত্বরূপ কারণ উভয় ক্ষেত্রেই তুল্যবিধায়, সংযোগের ভাষ সমবায়েরও সমবায়ান্তর স্বীকার করিতে হয় নাকি ? ফলে, ভাষ-বৈশেষিক মতে সমবায়কল্পনায় অনবস্থাদোষই আদিয়া পড়ে। ভাষ-বৈশেষিকোক্ত সমবায়ের কল্পনার অনুকূলে যখন দৃঢ় কোন যুক্তি দেখা যাইতেছে না, তখন আলা জ্ঞানের সমবায়ি কারণ, আল্প-মনঃসংযোগ প্রভৃতির ফলে জ্ঞান উৎপন্ন হইয়া আলায় সমবেত হইয়া থাকে; আলা নিত্যচৈতভাসরূপ নহে, চেতন; আল্প-সম্পর্কে এইরূপ ভাষ-বৈশেষিকের দিদ্ধান্তও ভিত্তিহীন হইয়া দাঁড়াইবে।

খ্যায়-বৈশেষিক এবং প্রভাকরোক্ত জড আত্মবাদ বা অজ্ঞানাত্মবাদের পরীক্ষা করা গেল। এখন আত্মাকে যাঁহারা "চিদচিদ্রপ" বা চিজ্জভুস্বভাব বলিয়া ব্যাখ্যা করিতে চাহেন, তাঁহাদের মতের আলোচনা মীমাংদকাচার্য করা যাইতেছে। কুমারিল ভট্ট বলেন, স্থ্যুপ্তি অবস্থায় কুমারিল ভট্ট জ্ঞানের একেবারে অভাব হয় না। স্থ্যুস্তি ভাঙিয়া গেলে, জৈন পণ্ডিতগণের "জড়োভুরা অস্বাপ্সন্" জড়ের মত হইয়া যুমাইয়াছিলাম, মতে আত্মা এইরূপে স্থ্যপ্তিকালীন জড়তা মানুবের স্মৃতিতে ভাসিতে 6িজ্জড়স্ভাব থাকে। অনুভূতবিবয়েরই শ্বৃতি হইয়া থাকে। যে-বিষয় যেই ব্যক্তি অনুভব করে না, সেই বিষয়ে তাঁহার কখনও শৃতি হইতে দেখা যায় না। স্থতরাং আলোচ্য জড়তার শৃতি হইতে সুযুপ্তি সময়ে জডতার যে অনুভব হইয়াছিল, ইহাই স্পাইতঃ বুঝা যায়। স্বয়প্তিকালেও অনুভৃতি ছিল বলিয়া, আত্মা চিদ্রূপ; জড়তার অনুভব হইয়াছিল স্থতরাং জড়তাও তখন ছিল। এই জড়তা আত্মিক জড়তা ব্যতীত অন্ম কিছ নহে—( আত্মা ভিন্ন অন্য কোন বিষয় তথন ছিলনা স্বতরাং বিষয়ান্তরগত

১। সমবায়োহিপি সমবায়িভ্যোহতায়ভিয়ঃ সন্ সমবায়লক্ষণেন অন্তেনৈর সংৰদ্ধেন সমবায়িভিঃ সংৰধ্যেত ; অত্যন্ত ভেদ্দাম্যাৎ। ততক্চ তস্ত অস্ত অন্তোহন্তঃ সংৰদ্ধা কল্লয়িতব্য ইত্যনবস্থৈব প্রদজ্যেত। নত্ন ইহ প্রত্যয়গ্রায়ঃ সমবায়ো নিত্যসংৰদ্ধ এব সমবায়িভি গৃঁছতে নাসংৰদ্ধঃ সংৰদ্ধান্তরাপেক্ষো বা। ততক্চ ন তস্ত অন্তঃ সংৰদ্ধঃ কল্লয়তব্যো যেনানবস্থা প্রসজ্যেতেতি। নেত্যুচাতে সংযোগোহপ্যেবং দতি সংযোগিভিনিত্যসংৰদ্ধ এবেতি সমবায়বয়ায়ৢং সংৰদ্ধমপেক্ষেত। ত ত ন ন ন চ গুণছাৎ সংযোগাং সংৰদ্ধান্তরমপেক্ষতে ন সমবায়োহগুণছাদিতি মুজ্যতে বক্তুম্; অপেক্ষা কারণস্থ তুলাছাৎ। গুণপরিভাষায়াশ্চাতয়্রছাৎ। তেমাদর্থান্তরং সংযোগমভ্যুপগচ্ছতঃ প্রস্ক্রোতিবানবস্থা। ব্রশ্বস্ত্র, শংভায়, হাহা১৬,

জড়তার অনুভব হইবার সম্ভাবনা কোথায় ?) এইজন্ম আত্মা কেবল চিদরূপ নহে, অচিদ্রূপও বটে। আত্মা খাছোতের স্থায় "চিদচিদ্রূপ"। থছোত যেমন একাংশে প্রকাশরূপ অপর অংশে অপ্রকাশরূপ বলিয়া "প্রকাশাপ্রকাশস্বভাব", আত্মাতেও সেইরূপ জড়তা এবং অনুভব, এই উভয়ের সমাবেশ আছে বলিয়া, আত্মাকে চিদচিদ্রূপই মানিতে হয়। "কুমারিল ও জৈনাচার্যগণ আত্মা চৈতগ্যস্বরূপ ইহা মানিয়াও, জ্ঞানাদিরূপে আত্মার পরিণাম স্বীকার করিয়া থাকেন। এইজন্ম ভট্ট এবং জৈনগণের সম্মত আত্মাকে খঢ়োতবৎ 'চিজ্জডম্বভাব' বলিয়া প্রতিবাদী দার্শনিকগণ অভিহিত করিয়াছেন। আত্মার পরিণাম স্বীকার করিলে, তাহাকে জডস্বভাবই বলিতে হয়। কারণ, জড়েরই পরিণাম দৃষ্ট হয়। চৈতগ্রস্করপ আত্মারও যথন পরিণাম হয়, তখন জৈন এবং কুমারিলের মতে আত্মা জড ও চৈতত্তের সমপ্তিই হইয়া দাঁড়ায়। কুমারিল ভট্টের মতে আত্মা চৈতত্তস্বভাব এবং প্রত্যক্ষগম্য হইলেও, তাহার ধর্ম-জ্ঞান অতীন্দ্রিয়, অপ্রত্যক্ষ এবং অনুমানগম্য। অথচ এই জ্ঞান আত্মার সহিত ভিন্নও বটে, অভিন্নও বটে। জৈনাচাৰ্য অকলঙ্কদেব স্পষ্টই বলিয়াছেন যে, আত্মা জ্ঞাতা ও দর্শনকর্তা হিসাবে চেতন. আর. প্রমেয়বিধায় উহা অচেতন—

> "প্রমেয়ত্বাদিভিধ দৈর্বিচদাত্মা চিদাত্মকঃ। জ্ঞান-দর্শনতস্তস্মাচ্চেতনাচেতনাত্মকঃ॥"

কুমারিল ভট্টের মতের সহিত জৈন মতের প্রভেদ এই যে, কুমারিলের মতে জ্ঞান অতীন্দ্রিয় এবং অনুমানগম্য। আত্মা স্বয়ং জ্যোতিঃ, স্বপ্রকাশ। আয়ু সম্পর্কে ভট্টনত জৈনমতে জ্ঞান স্ব-পর-প্রকাশ। জ্ঞানের সহিত আত্মার জৈনমতের প্রভেদ ভেদাভেদ সম্পর্ক উভয় মতই তুল্য বটে।

উল্লিখিত কুমারিল এবং জৈনমতের খণ্ডনে সাংখ্য-বেদান্ত বলেন যে,
চিৎ ও অচিৎ, এই চুইটি পদার্থ আলোক এবং অন্ধকারের মত পরস্পর
বিরুদ্ধ । এইরূপ বিরুদ্ধ চুইটি বস্তুর একই সময়ে একত্র
কুমারিল ও জৈনোজ
আত্মবাদের খণ্ডন

সমাবেশ কোনমতেই সন্তবপর হয় না। এইজন্মই
আত্মাকে "চিদ্চিদ্রূপ" বলা চলে না। খদ্যোতের যে
দৃষ্টান্ত প্রদর্শন করা হইয়াছে, তাহাও সঙ্গত হয় নাই। কেননা, খদ্যোত

১। বিশ্বকোষ, দ্বিতীয় সং, আত্মা শব্দ দ্বষ্টব্য।

দাব্য়ব পদার্থ। স্থতরাং তাহার কোনও অবয়বে চিদ্রূপের, কোন অংশে অচিদ্রূপের দমাবেশ অসম্ভব নহে। আত্মার কোন অবয়ব বা অংশ নাই। এই অবস্থায় থাছোতের ন্যায় অংশভেদে আত্মায় চিদচিদ্রূপের দমাবেশের কল্পনা চলে না। নিরবয়ব আত্মাকে হয় চিদ্রূপ, নতুবা অচিদ্রূপই বলিতে হয়। আত্মাকে যে অচিদ্রূপ জড়স্বভাব বলা যায় না, তাহা আমরা ন্যায় ও বৈশেষিকের মতের পরীক্ষায় বিস্তৃত আলোচনা করিয়া দেখাইয়াছি। অতএব আত্মাকে "চিদ্রূপ" বলিয়াই দিদ্ধান্ত করিতে হয়। স্বযুপ্তিতে আত্মায় জড়তার অনুভব হয় বটে, কিন্তু ঐ জড়তা আত্মার নহে, উহা গুণময়ী জড় বুদ্ধির ধর্ম। বুদ্ধির ধর্ম জাডাই "জড়োভূত্বা অস্বাপ্দম্" এইরূপে স্বযুপ্তি ভাঙিয়া গেলে মানুর অনুভব করিয়া থাকে।

এই আত্মাকে তায়, বৈশেষিক, সাংখ্য, অদৈত বেদান্ত, মীমাংসা প্রভৃতি দর্শনে আকাশের তায় ভূমা বলিয়া গ্রহণ করা হইয়াছে। জৈন তার্কিকগণ আত্মার বিভূত্ব সিন্ধান্ত অনুমোদন করেন নাই। আত্মাকে এই আয়া বিজ: শরীর পরিমাণ বা শরীর পরিমাণ বলিয়াই সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। জৈন পণ্ডিত-অণু নহে। গণের মতে আজা দেহপরিমাণ চৈতন্তস্তরূপ, পরিণামী, কর্তা, ভোক্তা এবং প্রতিক্ষেত্রে বিভিন্ন। এই আত্মাই জীবের অদুষ্টের আধার। শরীরের পরিমাণের কোন স্থিরতা নাই। ছোট, বড়, মধ্যমাকার নানারূপ শরীর দেখিতে পাওয়া যায়। আত্মা শরীর পরিমাণ হইলে, তাহা অস্থির, অপূর্ণ এবং পরিচ্ছিন্ন ঘট প্রভৃতি বস্তুর স্থায় যে অনিত্য হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ? "আত্মা অনিত্যঃ পরিচ্ছিন্নত্বাৎ, মধ্যমপরিমাণত্বাৎ ঘটাদিবৎ." এইরূপ অনুমান নিঃসংশয়ে আত্মার অনিত্যতা সাধন করিবে। আত্মা অনিত্য হইলে বন্ধ মোক্ষাদি ব্যবস্থার কোনই মূল্য থাকে না। এইজন্ম আত্মাকে কোন মতেই শরীর পরিমাণ বলিয়া গ্রহণ করা যায় না। ইহা আমরা তৃতীয় অধ্যায়ে জীবাত্মার পরিমাণ বিচার প্রদঙ্গে বিশেষভাবে আলোচনা করিয়াছি।

১। চৈতন্তস্বরূপঃ পরিণামী কর্তা দাক্ষাদ্ ভোক্তা স্থদেহপরিমাণঃ প্রতিক্ষেত্রং ভিন্নঃ পৌদ্গলিকাদৃষ্টবাংশ্চাহ্যম্।

প্রমাণন্যতত্ত্বালোকালঙ্কার স্ত্র দ্রন্থব্য।

ই। বিস্তৃত আলোচনার জন্ম ব্রহ্মস্ত্রের দিতীয় অধ্যায়ের দিতীয় পাদের ৩৪, ৩৫, ৩৬ স্ত্রের ভাষ্য, ভাষতী দেখুন।

আত্মা যদি শরীরপরিমাণ বা মধ্যমপরিমাণ না হয়, তবে আত্মা হয় অণু হইবে, নতুবা বিভু হইবে। জীবাণুত্ববাদ পাশ্তপত, পঞ্চরাত্র মতের এবং পঞ্চরাত্র মতানুবর্তী রামানুজ, মাধ্ব, নিম্বার্ক বল্লভাচার্য প্রভৃতি বৈষ্ণব-বেদান্তিগণের অনুমোদিত হইলেও, [উৎক্রান্তিগত্যাগতীনাম্। ত্রঃ সৃঃ ২।০)১৯, ২।০)২৮ এই সকল] ব্রহ্মসূত্রে এই মত পুর্বপক্ষ হিসাবে আলোচনা করিয়া, "তদ্গুণসারত্বাত্ত্ব তদ্ব্যপদেশঃ প্রাক্তবং", ত্রঃ সৃঃ ২।০)২৯; এইসূত্রে আত্মার বিভূত্ব সিদ্ধান্তেরই সমর্থন করা হইয়াছে। জীবাত্মার অণুত্ববাদের অনুকৃলে "এষোহণুরাত্মা চেতসা বেদিতবাঃ" প্রভৃতি শ্রুতি উদ্কৃত হইলেও, জীবের অণুত্বসিদ্ধান্ত যে স্বাভাবিক নহে, ওপাধিক ইহা অবশ্য স্বীকার্য। স্বভাবতঃ অণুজীবের সহিত বিভূ পরব্রক্ষের অন্তেদের উপদেশ করায়, জীবও যে বস্তুতঃ অণু নহে, বিভূ, এই সিদ্ধান্তই ব্রহ্মসূত্রে শঙ্করের অনুমোদন লাভ করিয়াছে।

"পরমেব চেদ্ ব্রহ্ম জীবস্তস্মাদ্ যাবং পরং ব্রহ্ম তাবানেব জীবো ভবিতুমইতি। পরস্ত চ ব্রহ্মণো বিভুক্মান্নাতম্। তস্মাদ্ বিভুর্জীবঃ।" ব্রঃ সূঃ শংভাগ্য, ২০০২৯।

উন্নিখিত উক্তিদারা আচার্য শঙ্কর আত্মার বিভুত্ব সিদ্ধান্তই বিরুদ্ধ যুক্তিজালের খণ্ডন পূর্বক স্পাষ্টবাক্যে ঘোষণা করিয়াছেন। আত্মার পরিমাণের প্রশ্নে তৃতীয় অধ্যায়ে আমরা বিস্তৃত আলোচনা করিয়াছি। স্থুধী পাঠক সেই আলোচনা দেখিবেন।

আত্মা চিদ্রাপ এবং বিভু ইহা সাব্যস্ত হইল। এখন সেই আত্মা এক,
না অনেক (নান'), তাহার বিচার করা যাইতেছে। আত্মার নানার

আত্মা এক উপপাদন করিতে গিয়া ঈশ্বরকৃষ্ণ তাঁহার সাংখ্যকারিকায়
না বলিয়াছেন যে, একজনের জন্মে সকলের জন্ম হয় না,

অনেক একব্যক্তি মরিলে সকলেই মরে না, একজনে দেখিলে বা
শুনিলে সকলের দেখা বা শুনা হয় না, একজন কর্মে প্রবৃত্ত বা অপ্রবৃত্ত

হইলে সকলের কর্মে প্রবৃত্তি বা অপ্রবৃত্তি হইতে দেখা যায় না। প্রত্যেক
ব্যক্তিভেদে সত্ম, রজঃ, এবং তমঃ এই তিনগুণের ভিন্ন ভিন্ন কার্য দৃষ্ট

হয়। কোন ব্যক্তি সন্ধ্রপ্রধান এবং সত্য ও ধর্মপরায়ণ, কেহ রজঃপ্রধান সর্বদা কর্মতৎপর। কেহ বা তমোবহুল জড়, অলস প্রকৃতির।

ইহা হইতে পুরুষ বা আলা যে এক নহে, বহু তাহাই প্রমাণিত হয়। যদি দর্বশরীরে একই পুরুষ বা আত্মা হইত, তবে একের জন্মে দকলের জন্ম, একের মৃত্যুতে সকলেরই মৃত্যু ঘটিত। একজনের ইন্দ্রিয় বিকৃত হইলে, সকলেরই সেই ইন্দ্রিয়-বিকার উপস্থিত হইত। তাহা তো হয় না। স্তুতরাং অদ্বৈতবেদান্তীর এক আত্মবাদকে নির্বিবাদে গ্রাহণ করা যায় না। ব্যক্তিভেদে আত্মার ভেদই স্বীকার করিতে হয়। সাংখ্যাক্ত এই বহু আত্মবাদ ন্যায়, বৈশেষিক, বৈফাব-বেদান্ত প্রভৃতি দর্শনেও স্বীকৃত হইয়াছে। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ কোনরূপ স্থায়ী আত্মা স্বীকার না করিলেও, প্রতি শরীরে আলয়-বিজ্ঞান সন্তানের ভেদ স্বীকার করিয়াছেন। ইহা আমরা বিজ্ঞানবাদের আলোচনায় দেখিয়াছি। সাংখ্য, বেদান্ত, মীমাংসা, তায় ও বৈশেষিক দর্শনে আত্মাকে বিভূ বা ভূমা বলা হইয়াছে। বিভূ বা ভূমা আত্মার সহিত সকল দেহ এবং অন্তঃকরণেরই যে যোগ আছে, তাহা স্থুণী দার্শনিক অস্বীকার করিতে পারেন না। রামের বিভু আত্মার সহিত রামের দেহ ও অন্তঃকরণের যেমন যোগ আছে, শ্রামের দেহ এবং মনের সহিতও সেইরূপ যোগ আছে। এই অবস্থায় রামের জ্ঞান, স্থুখ-চুঃখ প্রভৃতি রামের আত্মায়ই হইবে, শ্যামের আত্মায় তাহা হইবে না কেন? ইহার কারণ কি? সাংখ্য-সিদ্ধান্তে জড় বুদ্ধির বুত্তিকেই জন্মজ্ঞান বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে। সদাভাস্বর আত্মার প্রতিবিদ্ব পড়ার ফলে জড় বুদ্ধি চৈতত্যোজন হইয়া প্রতিভাত হয়। এইরূপ বৃদ্ধির বৃত্তিকেই জ্ঞান বলা হইয়া থাকে। উল্লিখিত সাংখ্য-প্রক্রিয়া অনুসারে আত্মার কৃটস্থতার অবশ্য হানি হয় না। কিন্তু প্রশ্ন দাঁড়ায় এই, নিখিল বৃদ্ধির সহিতই বিভু, চিগায় আত্মার যোগ থাকায়, রামের বৃদ্ধিতেই আত্মার প্রতিবিম্ব পড়িল কেন ? শ্রামের বুদ্ধিতে তাহা পড়িল না কেন ? এইরূপ আপত্তির উত্তরে সাংখ্যাচার্যগণ বলেন যে, আত্মা বহু হইলেও, ভিন্ন ভিন্ন অন্তঃকরণ বা বৃদ্ধির দহিত বিভিন্ন বিভু আত্মার এক প্রকার বিলক্ষণ বা বিজাতীয় সংযোগ জন্মে। যেই আত্মার সহিত যেই দেহ ও মনের বিজাতীয় সংযোগ ঘটিবে, সেই মনোমুকুরেই সেই আত্মার প্রতিবিদ্ধ পড়িবে,

জন্মরণানাং প্রতিনিয়মাদযুগবৎ প্রবৃত্তেশ্চ।
পুরুষবহুত্বং দিদ্ধং ত্রৈগুণ্যবিপর্যয়াচ্চ॥

এবং তাহার ফলে সেই অন্তঃকরণেরই বুত্তি বা জ্ঞান উৎপন্ন হইবে। অন্থ অন্তঃকরণের সহিত সাধারণ যোগ থাকিলেও, অন্য অন্তঃকরণে আত্মপ্রতিবিম্ব পড়িবে না, স্থতরাং অন্য অন্তঃকরণে জ্ঞানোদয়ও হইবে না। রামের দেহ এবং অন্তঃকরণের সহিত রামের আত্মার বিলক্ষণ সংযোগ আছে, শ্যামের দেহ ও অন্তঃকরণের সহিত রামের বিভূ আত্মার যোগ আছে বটে, তবে বিলক্ষণ বা বিজাতীয় সংযোগ নাই। স্থামের আত্মার সহিতই শ্যামের মনের বিজাতীয় সংযোগ আছে। এইজন্মই রামের জ্ঞান, স্থুখ, দুঃখ প্রভৃতি শ্যামের হয় না, শ্যামের জ্ঞান প্রভৃতিও রামের জন্মে না। আত্মার সহিত অন্তঃকরণের সংযোগের এই বৈজাত্য কিরূপ ? কি প্রকারেই বা ইহা সংঘটিত হয়; কোনু ক্ষেত্রে ইহা হয় কোনু ক্ষেত্রে হয় না; এই সকল প্রশার কোন সম্ভুত্তর সাংখাচার্যগণের মুখে শুনা যায় না। ভায়-বৈশেষিকের সিদ্ধান্তেও যেই আত্ম-মনঃসংযোগ প্রভৃতির ফলে যেই ব্যক্তির জ্ঞান উৎপন্ন হয়, সেই আল্ল-মনঃসংযোগেরও বৈজাতা বা বিলক্ষণতা অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে। নত্বা রামের জ্ঞান শ্রামের হয় না কেন? এ প্রশ্নের কোন সন্তোষজনক মীমাংসা আত্মবহুরবাদী ভাষ-বৈশেষিকও করিতে পারিবেন না। তারপর, "একের জন্মে অন্যের জন্ম ও একের মরণে অন্যের মরণ হয় না", এই যুক্তিতে আত্মার বহুর কিছতেই সমর্থন করা যায় না। কারণ, জন্ম শব্দের অর্থ জীব-দেহের সহিত আত্মা ও অন্তঃকরণের বিশেষ সম্বন্ধ এবং মৃত্যু অর্থে এই সম্বন্ধের বিয়োগমাত্রই বুঝা যায়। ইহা আত্মবহুত্ববাদীও স্বীকার করেন। এখন প্রশা হইতেছে এই যে, কোনও বিশেষ দেহের সহিতই আত্মার জন্ম-সম্বন্ধ উৎপন্ন হয় এবং কালে তাহা বিন্ফ হয়; অন্ত দেহের সহিত এরূপ হয় না, যদিও আত্মা দমস্ত দেহের দহিতই সংশ্লিষ্ট--এইরূপ কল্পনা করিবার হেতৃ কি ? প্রথমেই স্বীকার করিয়া লওয়া হইয়াছে যে, আত্মা অনেক, এবং প্রাণি-দেহের সহিত জীবের আত্মার এক প্রকার বিশেষ সম্বন্ধই জন্ম এবং এই সম্বন্ধের বিনাশই মৃত্যু। এই সম্বন্ধ একপ্রকার বিজাতীয় সংযোগ। অন্য দেহের সহিত এই বিজাতীয় সংযোগ ঘটে না, যেহেতু তাহা ( ঐ বিজাতীয় সংযোগ ) স্বীকার করিলে, একের জনা ও মৃত্যুতে অন্সের জনা ও মৃত্যু অবশ্য স্বীকার করিতে হয়। এই যুক্তির মুলেও 'অন্যোস্থাশ্রয়' দোষই বিরাজ আর, জন্ম ও মৃত্যু আত্মার ধর্ম নহে, এসিদ্ধান্ত কেবল করে।

সাংখ্যাচার্যগণই স্বীকার করেন তাহা নহে, নৈয়ায়িক প্রভৃতিও ইহা স্বীকার করিয়াছেন। দেহের উৎপত্তি ও বিনাশেই জীবের উৎপত্তি ও মৃত্যু যদি তাঁহারা (সাংখ্যকার) স্বীকার করেন, তবে জীব অনিত্য ও মর্ত্য হইয়া পড়িবে এবং তাহা হইবে অপসিদ্ধান্ত। এইরূপ প্রবৃত্তির প্রতিনিয়মও (অর্থাৎ এক জনের প্রবৃত্তি বা ঢেফা হইলে অন্সের সেই প্রবৃত্তির অভাবও) আত্মার বহুত্ববাদের সাধক হইবে না। কারণ, প্রবৃত্তি আত্মার ধর্মই হউক কিংবা অন্তঃকরণের ধর্মই হউক—তাহা যখন দেহ, ইন্দ্রিয়, অন্তঃকরণ, দৃশ্যবিষয় ও আত্মার সম্বন্ধ ঘটিলে তবেই জন্মে, তখন কোন বিশেষ দেহেরই বা তাহা (প্রবৃত্তি) হয় কেন ? সমস্ত দেহ এবং অন্তঃকরণেরই বা প্রবৃত্তির উদয় হয় না কেন ? ইহার কোন কারণ খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। কোনও বিশেষ দেহ অন্তঃকরণ প্রভৃতির সহিত আত্মার বিজাতীয় সংযোগ স্বীকার করিয়া উল্লিখিত আপত্তি পরিহারের প্রচেফী ছলমাত্রেই পর্যবদিত হইবে। তারপর, সাত্রিকাদি ভেদে আত্মার ভেদ উপপাদন করাও বিডম্বনা মাত্র। সরগুণের উৎকর্যে জ্ঞান ও স্থুখাদির উৎকর্ন, রজোগুণের উৎকর্মে দ্বঃখ ও প্রবৃত্তির উৎকর্ম এবং তমোগুণের উৎকর্ষে বিযাদ, অজ্ঞতা ও নিশ্চেফতার প্রাবল্য ঘটে—ইহা মানিতে কোন বাধা হয় না বটে। কিন্তু ইহাদের (সাংখ্যাক্ত গুণরাজির) আত্মবহুত্বসাধনে উপযোগিতা কোথায়, তাহা বুঝিতে পারা যায় না। এই সমস্ত গুণ বা ধর্মই উৎপত্তি ও বিনাশশীল, স্থুতরাং তাহা নিতা আত্মার দহিত সংশ্লিফ হইবে কিরূপে ? নিতা ও অনিতার সম্বন্ধ সাংখ্যাচার্যগণও স্বীকার করেন না। নৈয়ায়িকগণ ঐরপ সম্বন্ধ স্বীকার করিলেও তাহা যুক্তিবিরুদ্ধ বলিয়া গ্রাহণের অযোগ্য। আ্রার সহিত দেহ-ইন্দ্রিয়-মনঃ-সংযোগ প্রভৃতির ফলেই জ্ঞান উৎপন্ন হইয়া থাকে। এই সংযোগ সর্বদেহেই সাধারণ বলিয়া সংযোগকে ক্ষেত্রবিশেষে "বিজাতীয়" আখ্যা দিয়া, আত্মবহুত্ববাদে ব্যাবহারিক জীবন চালু রাখার যে চেষ্টা দেখিতে পাওয়া যায়, সেই "বিজাতীয়" বস্তুটির স্বরূপ কি ? তাহার কোন যুক্তিসঙ্গত উপপাদন স্থায়-বৈশেষিক, সাংখ্য প্রভৃতি কোন দর্শনেই দেখিতে পাওয়া যায় না। এই অবস্থায় আত্মবহুত্ববাদের দিদ্ধান্তকে নির্দোষ বলিয়া কিরূপে মানিয়া লওয়া যায় ?

অদ্বৈতবেদান্তী আত্মার একত্ববাদই সমর্থন করেন। "সদেব

১। বিশ্বকোষ, দ্বিতীয় সং, আত্মা শব্দ দ্বস্থব্য।

সোম্যোদমগ্র আসীদেকমেবাদ্বিতীয়ম্।" "নেহ নানাস্তি কিঞ্চন। মৃত্যোঃ স মৃত্যুমাগ্নোতি য ইহ নানেব পশ্যতি" এইরূপ অসংখ্য শ্রুতিবলে দ্বিতীয় আত্মার নাস্তিত্বই স্পষ্টতঃ ঘোষিত হয়। এক সদবস্তাই বিছমান: নিখিল বিশই এক আত্মার সত্তায় সত্তাবান্; এক আত্মসূত্রেই গ্রথিত। দ্বিতীয় বস্তু মায়াপ্রভাবে প্রতীতি গোচর হয়মাত্র, তাহার বাস্তব সত্তা কিছুই নাই। জীব ও জগৎ অদিতীয় ব্রন্সেরই মায়িক বিভাব। জীব অথগু ব্রেদার সুখণ্ড অভিব্যক্তি। জীব ঘটাকাশ, ব্রহ্ম মহাকাশ। এক লক্ষ ঘট এক জায়গায় থাকিলে ভিন্ন ভিন্ন লক্ষ ঘটাকাশের স্ঠি হয় এবং কোনও একটি ঘট ভাঙ্গিয়া গেলে সেই ঘটাকাশই মহাকাশে বিলীন হয়. অপরাপর ঘটাকাশ যেমন তেমনই বিরাজ করে। এক্ষেত্রে ঘট যেমন আকাশের উপাধি (Limitation) জীবের অন্তঃকরণও দেইরূপ এক অদ্বিতীয় ভূমা ত্রন্সের উপাধিই বটে। অন্তঃকরণরূপ উপাধি প্রত্যেক জীবের ভিন্ন ভিন্ন। এই উপাধিভেদেই জীবের ভেদ সিদ্ধ হয়। এক ঘটাকাশ ধূলিধূসরিত হইলে, সকল ঘটাকাশই যেমন ধূলিমলিন হয় না। সেইরূপ এক জীবে (অন্তঃকরণাবচ্ছিন্ন চৈতন্তে ) স্থুখ, ছঃখ, জ্ঞান, কর্মপ্রবৃত্তি, জন্ম, মৃত্যু প্রভৃতির উদয় হইলে. অপর জীবে তাহ। সঞ্চারিত হইতে পারে ন।। জীব কেবল আত্মা নহে, কেবল দেহ বা অন্তঃকরণও নহে। আত্মা, দেহ ও অন্তঃকরণ, ইহাদের পরস্পর অধ্যাদের ফলে জীবত্বের সৃষ্টি হয়। দেহ, অন্তঃকরণ প্রভৃতির বিবিধ ধর্ম আত্মায় ( আত্মচৈতন্তে ), দেহ এবং অন্তঃকরণ প্রভৃতিতে আরোপিত হইয়া প্রতিভাত হয়। জন্ম-মৃত্যু জরা-ব্যাধি প্রভৃতি অজর, অমর, আত্মার স্বাভাবিক ধর্ম হইতে পারে না। জন্ম, মরণ প্রভৃতি অধ্যাসপুষ্ট জীবের ধর্ম। এই ধর্ম স্কুতরাং পারমার্থিক নহে, ব্যাবহারিকমাত্র। অনাদি-অবিচ্যা এবং নিত্য অদ্বিতীয় আত্মার সম্বন্ধবশতঃ আত্মায় অনাদি জীব ও ঈশ্বর প্রভৃতি বিভাবের বিকাশ হয়। মায়ায় মানুষ সাজিয়া সংসারে রঙ্গশালায় জীব যে জন্ম, মৃত্যু, শোক, ছুঃথের বিবিধ বিচিত্র অভিনয় করে, তাহা একান্ত সত্য না হইলেও, সংসার জীবনে তাহার অমত্যতা ধরা পড়ে না। জীব ও জগতের ভেদ মত্য স্বাভাবিক বলিয়াই মনে হয়। জনা, মরণ প্রভৃতির প্রতিনিয়মবশে আত্মবহুত্ববাদী স্থায়-বৈশেষিক, সাংখ্য প্রভৃতি বহু আত্মসিদ্ধির যে প্রয়াস করিয়াছেন, তাহা অবিতাকল্পিত জীব বহুত্বেরই সিদ্ধি করে, পরমান্থার ভেদ সাধন করে না। "ঐতদান্থামিদং সর্বন্", "তৎ সত্যম্ স আত্মা তহমসি", "আলৈবেদং সর্বন্" ইহাই বেদ ও উপনিষদের বাণী। ইহাই ঝিষর সাধনলব্ধ সত্য। এই সত্যের উপলব্ধি করা, ঐ বাণীকে জীবনে বরণ করাই জীবের চরম ঋদ্ধি বা যথার্থ আত্মদর্শন।

## দ্বিতীক্স পরিচ্ছেদ সগুণ ও নিগুণ ব্রহ্ম

আত্রা অদৈতবেদারের মতে নিগুণ ও নির্বিশেষ তর। নির্বিশেষ ত্রঞ্জের ষ্ট্রাব, জীব ও জগৎ প্রভৃতি বিভাব অবিছাকল্লিত এবং মিখ্যা। জীব বস্তুতঃ ব্রহ্মই বটে। জীব ও প্রম্পিবের কোনই ভেদ নাই। 'তত্ত্বসূসি,' 'অহং ∫ সভণ ও নিভ′ণ ব্রন্গাস্মি' প্রভৃতি বৈদিক মহাবাকা জীব ও ব্রন্গের অভেদই বন্ধ স্পান্টতঃ সূচনা করে। ত্রন্ধের তিরন্ধরণী মায়া সহস্র আবরণ রচনা করিয়া, জীবের ব্রহ্মরূপকে ঢাকিয়া রাখিবার চেফটা করিলেও, সদগুরুর প্রদাদে জ্ঞান, বৈরাগ্য পরিপক হইলে, জীবের বিজ্ঞানচক্ষ ফটিয়া উঠে। জীব নিজের ব্রহ্মভাব প্রত্যক্ষ করিয়া, 'চিদানন্দরূপঃ শিবোহহম' এই শিবরূপে সীয় মহিমায় প্রতিষ্ঠা লাভ করে। ইহাই অদৈতবেদাতের সংক্ষিপ্ত মর্ম। অদৈতবেদাতের তায় সাংখ্যদর্শনেও নিগুণি আত্মবাদই বাস্তব তত্ত্ব বলিয়া বাাখাত হইয়াছে। সাংখ্যসিদ্ধান্তে আত্মা সর্বজীবে এক ও অভিন্ন নহে: প্রতিজীবে উহা বিভিন্ন: নিগুণ, চৈতগ্যস্বরূপ। চৈতগ্য আত্মার ধর্ম বা গুণ নহে। "নিগুণবার চিদ্ধর্মা" ( সাংখ্যসূত্র ১।১৪৬ ) এই সাংখ্যসূত্রের ভাষ্যে এবং পরবর্তী আলোচনায় সাংখ্যদর্শনের রচয়িতা বিজ্ঞানভিক্ বিভিন্ন শান্ত্রোক্তি ও যুক্তির অবতারণা করিয়া, আত্মা নিগুণ, চৈতন্যস্বরূপ এই সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন।

আলোচ্য নিগুণি আত্মবাদ এবং জীব, ঈশর ও জগতের মিথ্যাত্ব প্রভৃতি অদৈতবেদান্তীর সিদ্ধান্তের বিরুদ্ধে নৈয়ায়িক, রামানুজ, মাধ্ব, নিশ্বর্ণিক, বল্লভ প্রভৃতি বৈষ্ণব দার্শনিকগণ তীত্র বিক্ষোভ বিরুদ্ধে নৈয়ায়িক, প্রদর্শন করিয়াছেন। এখানে মনে রাখা আবশ্যক যে, রামানুজ, মাধ্ব, নিম্বর্ণিক, জীবাত্মা ও পরমাত্মার নিগুণিত্বপক্ষে যেমন শান্ত ও যুক্তি প্রভৃতি বৈষ্ণব বেদান্তিগণের আছে, সপ্তণত্বপক্ষেও ঐরপ শাস্ত ও যুক্তি আছে। নিগুণত্ববিরুদ্ধ বাদীরা যেমন তাঁহাদিগের বিরুদ্ধপক্ষের শাস্ত্রবাক্যের ভিন্নরূপ তাৎপর্য ব্যাখ্যা করিয়া, "আমি জানি," "আমি স্থখী," "আমি ছঃখী" ইত্যাদি সর্বজনীন প্রতীতিকে ভ্রম বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, আত্মার

সগুণ হবাদীরাও সেইরূপ ঐ সমন্ত প্রতীতিকে ভ্রম না বলিয়া, নিগুণ হবোধক শাস্ত্রের অত্যরূপ তাৎপর্য বিবৃত করিয়াছেন। তন্মধ্যে নৈয়ায়িকসম্প্রদায়ের বক্তব্য এই, জীবাত্মার জ্ঞানাদি গুণবতা যখন প্রত্যক্ষসিদ্ধ ও অনুমান-প্রমাণ-দিদ্ধ, এবং "এষ হি দ্রফা শ্রোতা ঘাতা রসয়িতা," (প্রশ্ন উপনিষদ) "সর্বকর্মা সর্বকামঃ সর্বকামঃ সর্বরমঃ।" ( ছান্দোগ্য উপঃ ৩।১৪।২ ) ইত্যাদি শ্রুতিপ্রমাণসিদ্ধ, তখন যে-সকল শ্রুতিতে আত্মাকে নিগুর্ণ বলা হইয়াছে, তাহার তাৎপর্য ইহাই বুঝিতে হইবে যে, মুমুকু আজাকে নিগুণ বলিয়া ধ্যান করিবেন। জীবাত্মার অভিমান বা অহমিকার নিবৃত্তির দারা তর্বজ্ঞানলাভের সহায়তার জন্মই বেদ, উপনিয়ৎ প্রভৃতিতে এইরূপ ধ্যানের উপদেশ করা হইরাছে। বস্তুতঃ আত্মার নিগুণির অবাস্তব, আরোপিত; দণ্ডণরই বাস্তব তর। ( দণ্ডণ ) ব্রন্দের দর্বৈধর্য ও দর্বকামদাতৃত্ব এবং অস্তাম্য গুণবতা চিত্তা করিলে, মুমুক্লুর পরমেশ্বরের নিক্ট প্রধাদিলাভে কামনা জন্মিতে পারে। অভ্যদয়লাভের বাসনা জাগরুক হইয়া, মুক্তিপথযাত্রীর চিত্তকে আবিল করিয়া তাঁহাকে যোগভ্রফ করিতে পারে। ফলে, মুমুকুর নির্বাণলাভ স্তুদূর-পরাহত হয়। স্থতরাং উচ্চাধিকারী মুমুক্ষু ব্রন্সের অনন্ত গুণরাশি ভূলিয়া গিয়া, ত্রন্মকে নিগুণ বলিয়াই ধ্যান করিবেন। ঐরূপ ধ্যান তাঁহার নির্বাণ লাভে সহায়তা করিবে। শাস্ত্রে অনেক স্থানে ব্রহ্মের ঐরূপ ধ্যানের প্রকারই কথিত হইয়াছে। বস্তুতঃ ত্রন্মের সগুণত্বই সত্য, নিগুণত্ব অবাস্তব হইলেও, উহা অধিকারীবিশেষের পক্ষে যে ধ্যানের সহায়ক হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ? নৈয়ায়িক-মতে আত্মার নিগুণিত্ববোধক শাস্ত্রবাক্যের যে পূর্বোক্তরূপই তাৎপর্য, ইহা "হ্যায়কুস্থমাঞ্জলি" গ্রন্থে হ্যায়গুরু উদয়নাচার্যও ব্যক্ত করিয়াছেন। দেখানে "প্রকাশ" টীকাকার বর্ধমান উপাধ্যায়ও উদয়নোক্তির এরূপ তাৎপর্য ব্যাখ্যা করিয়াই বলিয়াছেন—আত্মার আরোপাত্মক ধ্যান বা উপাসনা উপনিষদেও বক্তস্থানে উপদিষ্ট হইয়ােছে। ভগবান শঙ্করাচার্যও সেই সমস্ত উপাসনাকে আরোপাত্মক উপাদনা বলিয়াই গ্রহণ করিয়াছেন। নিগুর্ণরূপে আত্মার

ন্থায়কুসুমাঞ্জলি, ৩।১৭ 🗸

আত্মনো যন্নিরঞ্জনত্বং বিশেষগুণশৃত্যত্বং তদ্ধ্যেয়মিত্যেবংপরো নত্বকর্তৃত্বোধনপর ইত্যর্থঃ। ঐ প্রকাশটীকা, ৩১৭ কাঃ;

১। "নিরঞ্জনাববোধার্থো ন চ সন্নপি তৎপরঃ"

উপাসনাই উপনিষদের নিশু ণোক্তির মর্ম বলিয়া নৈয়ায়িক-সম্প্রাদায় মনে করেন। এইজন্মই নৈয়ায়িক পণ্ডিতগণ শঙ্করোক্ত নিশু ণ ব্রহ্মবাদকে বাস্তবতত্ত্ব বলিয়া একেবারেই স্বীকার করেন নাই। তাঁহাদিগের মতে নিশু ণ ব্রহ্মবিষয়ে কিছুমাত্র প্রমাণ নাই। ন্যায়ভায়্যকার বাৎস্যায়ন বিশাদের সহিতই বলিয়া গিয়াছেন যে, নিশু ণ ব্রহ্ম প্রত্যক্ষাদি সকল প্রমাণের অতীত বিধায়, এরপ ব্রহ্ম বা ঈশ্বরকে কে উপপাদন করিতে পারে ? অর্থাৎ ঈশ্বর নিশু ণ হইলে, প্রমাণাভাবে ঈশ্বের সিদ্ধিই হয় না।

তারপর, পরমাত্মা পরব্রহ্মকে নিগুণ বলিলেও, একেবারে সমস্ত গুণ শুয়া বলা যাইতে পারে না। নিগুণ শব্দের অন্তর্গত 'গুণ' শব্দে এখানে অবশ্য বৈশেষিক দর্শনোক্ত গুণরাজিকেই লক্ষ্য করা হইয়া থাকে। আত্মাতে বিশেষ গুণ না থাকিলেও, সংখ্যা, পরিমাণ, সংযোগ প্রভৃতি সামান্ত গুণ যে আত্মাতে আছে, ইহা অস্বীকার করা যায় না। সাংখ্যাচার্য বিজ্ঞানভিক্ষু, উল্লিখিত "নিগুণনান চিদ্ধর্দা" ( সাংখ্যসূত্র ১।১৪৬) এই সূত্রের ভায়ে, 'দাক্ষী চেতা কেবলো নিগুৰ্ণশ্চ' এই শ্রুতি ব্যাখ্যায় গুণ শব্দের অর্থ যে, বিশেষ গুণ (গুণমাত্রই নহে), তাহা স্পাফবাক্যেই স্বীকার করিয়াছেন। এই দষ্টিতে বিচার করিলে নিগুণ ও দগুণবোধক শ্রুতির কোনরূপ বিরোধ ঘটে না। আত্মার সগুণস্বাদীরাও নিগুণস্বাধক শ্রুতিবাক্যের অনায়াসেই উপপত্তি করিতে পারেন। বৈফ্যব আচার্যগণ ঐরূপ দৃষ্টির প্রতি গুরুত্ব আরোপ করিয়াছেন এবং এই দৃষ্টিতেই শ্রুতিবিরোধের অবসান ঘটাইবার প্রয়াস করিয়াছেন। শঙ্করোক্ত নিগুণ ব্রহ্মবাদের বিরুদ্ধে যাঁহার প্রবল প্রতিবাদ ভারতের একপ্রান্ত হইতে অপর প্রান্ত পর্যন্ত ধ্বনিত হইয়াছিল. দেই ভক্তপ্রবর শ্রীরামানুজাচার্যও স্থায়ভাষ্যকার বাৎস্থায়নের স্থায়ই ঘোষণা করিয়াছেন যে, বিশাত্মা পরমেশর বুদ্ধ্যাদিগুণশূন্য হইতেই পারেন না। ঐরূপ ঈশবে কোনরূপ প্রমাণ নাই। সকল প্রকার প্রমাণই সগুণ, সবিশেষ বস্তুই উপপাদন করে: নিগুণ নির্বিশেষ বস্তু কোন প্রমাণেরই বিষয় হয় না। ফলে, প্রমাণাভাবেই নির্বিশেষ ব্রহ্ম সিদ্ধ হইতে পারে না। আগম-নিগম-পুরাণ প্রভৃতিতে নিগুণ ব্রহ্মের প্রতিপাদক যে দকল উক্তি দেখিতে

১। ম: ম: ফণিভূষণ তর্কবাগীশের ভাষদর্শনের টিপ্পনী।

৪অ: ১ আঃ ২১ হত্ত দ্রপ্টব্য।

পাওয়া যায়, তাহার অর্থ ইহা নহে যে, ব্রহ্ম সর্বপ্রকার গুণশূর্য।

নিগুণিরের বোধক ঐ সকল বাক্যের তাৎপর্য এই যে, ব্রহ্ম সর্বপ্রকার প্রাকৃত
বা হেয়গুণশূর্য। "নিগুণিবাদাশ্চ প্রাকৃত হেয়গুণনিয়েধবিষয়তয়া ব্যবস্থিতাঃ।"

(সর্বদর্শন সংগ্রাহে—রামানুজদর্শন)

পরব্রহ্ম পুরুষোত্তম শ্রীকৃষ্ণ, যিনি অপরিমিত-অশেষ-কল্যাণগুণের নিলয়, তিনি নিগুণ হইবেন কিরূপে? নিগুণ তিনি হইতেই পারেন না। যেই শাস্ত্রে তাঁহার অনন্ত গুণের বর্ণনা শুনিতে পাওয়া যায়, সেই শাস্ত্রই তাহাকে গুণশূত্য বলিবেন, ইহা কিরূপে সম্ভবপর হয় ? শান্তের ঐ দ্বিবিধ উক্তি হইতে ব্রহ্ম দণ্ডণ ও নিগুর্ণভেদে চুইপ্রকার এইরূপ কল্পনারও কোন হেতৃ নাই। একই গুণময় পরব্রন্ধ দিবা কল্যাণগুণযোগে সগুণ এবং প্রাকৃত হেয়গুণশূন্য বলিয়া নিগুণ, এই ভাবেই আচার্য রামানুজ সগুণ ও নিগুণি বাক্যের সামঞ্জন্ম বিধান করিয়াছেন। ব্ আচার্য শঙ্করের তায় সগুণ ও নিগুণভেদে ব্রুকোর দ্বৈবিধ্য কল্পনা তিনি যুক্তিসহ বলিয়া গ্রহণ করেন নাই। সগুণ ব্রহ্মবাদী রামানুজ তাঁহার শ্রীভায়্যে নৈয়ায়িকের স্থায়ই বলিয়াছেন—"চেতনত্বং নাম চৈতগ্যগুণযোগঃ। অত ঈকণগুণবিরহিণঃ প্রধান-তুল্যন্বমেবেতি", শ্রীভাষ্য, ১৷১৷১২ সূত্র ; অর্থাৎ চৈতন্যরূপ গুণবত্তাই চেতন্ত্র ; চৈতত্ত্বরূপ গুণবিশিষ্ট হইলেই তাহাকে চেতন বলা যায়। স্থতরাং "তদৈক্ষত" ইত্যাদি শ্রুতিতেও ব্রহ্মের যে ঈক্ষণের কথা বলা হইয়াছে, সেই ঈক্ষণ চেতনের ধর্ম বলিয়া, তাহা সাংখ্যোক্ত জড় প্রকৃতির পক্ষে সম্ভবপর না হওয়ায়, বেদান্তদর্শনে "ঈক্ষতের্নাশব্দম্" ব্রঃ সূঃ ১৷১৷৫ এই সূত্রের দ্বারা সাংখ্যসম্মত জড় প্রকৃতির জগৎকারণত্ব থণ্ডিত হইয়াছে। <u>এই অবস্থায়</u> দেই <mark>ঈক্ষণরূপ গুণ</mark> অর্থাৎ চৈতন্যরূপ গুণ ব্রহ্মে না থাকিলে, এক কথায় ব্রহ্ম নিগুণ হইলে,

<sup>্</sup>ঠ। দিব্যকল্যাণযোগেন দণ্ডণত্বং প্রাকৃত হেয়গুণরহিতত্বেন নির্গুণত্বমিতি বিষয়-ভেদবর্ণনেনকৈইশ্যবাগমাদ্ ব্রহ্মদৈবিধ্যং ছুর্বচনমিতি দিক্। বেদান্ততত্ত্বসার।

২। (ক) ন চ নিষ্ঠ ণবাক্যবিরোধঃ ; প্রাক্কত হেয়গুণবিষয়ত্বান্তেষাম্। শ্রীভাষ্য, ১২৪ প্রঃ, নির্ণয়দাগর দং।

<sup>(</sup>খ) নিশু প্রাক্যানাং সন্ত্রণবাক্যানাং চ বিষয়মপ্রত্রপাপোত্যাদ্যপিপাস ইত্যন্তেন হেয়গুণান্ প্রতিষিধ্য সত্যকামঃ সত্যসংকল্প ইতি ব্রহ্মণঃ কল্যাণগুণান্ বিদধ্তী শ্রুতিরেব বিবিনক্তি। শ্রীভাষ্য, ১২৬ পৃঃ, নির্ণয়দাগর সং।

নিগুণ ব্রহ্মও সাংখ্যাক্ত প্রকৃতির স্থায় জড়ই হইয়া পড়েন নাকি ? ব্রহ্ম চৈতন্তস্বরূপ, জ্ঞানস্বভাব ইহা নানা শাল্রে পুনঃ পুনঃ উক্ত হইয়াছে। সেই সকল শাম্রোক্তিকে মিথাা বলিবার কোনই হেতু নাই। বৈঞ্চব দার্শনিকগণ শান্তের মর্যাদা রক্ষা করিবার জন্ম ব্রহ্মকে অন্বয় জ্ঞানতত্ত্ব বলিয়া ব্যাখ্যা করিলেও, শাস্ত্রোক্তির সত্যতার জন্মই ব্রহ্মে গুণবত্তাও সমর্থন করিয়াছেন। গোড়ীয় বৈষ্ণবাচার্য শ্রীজীবগোস্বামী তাঁহার "দর্বসংবাদিনী" গ্রন্থে রামানুজাচার্যের উক্তির প্রতিধ্বনি করিয়াই বলিয়াছেন, যে-সকল শ্রুতি দারা ত্রন্সের উপাধি বা গুণের নিষেধ করা হইয়াছে, তাহা দারা পরত্রন্সের প্রাকৃত বা হেয়গুণেরই নিষেধ করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে। 'নিতাং বিভুং দর্বগতং মহান্তম' ইত্যাদি শ্রুতিতে পরব্রন্ধ পরমাত্মা যে নিতান, বিভুত্ব প্রভৃতি অশেষ কল্যাণগুণের আকর, তাহা স্পট্টতঃ ব্যক্ত করা হইয়াছে। এইরূপ 'নিগুণং নিরঞ্জনমু' ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যের দ্বারা ত্রন্সে হিংসা, দেয লোভ, মোহ প্রভৃতি প্রাকৃত হেয়গুণের নিষেধই ধ্বনিত হইয়াছে। ব্রন্ম সর্বপ্রকার গুণশূত্য ইহা বুঝায় নাই। ব্রন্ম সর্বপ্রকার গুণশূত্য, ধর্মশূত্য হইলে, তাহাতে নিগুণ ব্রহ্মবাদীর অভিপ্রেত নিতার, বিভুর প্রভৃতি ধর্মও নাই, ইহাই বলিতে হয় নাকি ? একোর নিতাত্ব, বিভুত্ব প্রভৃতি ধর্ম স্বীকার করিয়া, অন্বয়ত্রহ্মবাদী পরত্রহ্মকে সর্ববিধ গুণশৃত্য বলিবেন কিরূপে গু বৈফ্যব দার্শনিক শ্রীজীব গোস্বামী তাঁহার ভগবৎসন্দর্ভেও নানা শাস্ত্রপ্রমাণ আহরণ করিয়া, ত্রন্দোর দগুণর সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন। গোড়ীয় বৈষ্ণব-সম্প্রদায়ের অক্তম প্রবীণ আচার্য শ্রীবলদেব বিত্যাভূষণও তাঁহার 'সিদ্ধান্তরত্ন' গ্রন্থের চতুর্থপাদে বেদ, উপনিষৎ প্রভৃতি শাস্ত্র ও তর্কের স্থদ্য ভিত্তিতে সগুণ ব্রহ্মবাদ উপপাদন করিয়াছেন। সেখানে তিনি সিদ্ধান্ত করিয়াছেন— "তম্মাদপ্রাকৃতানন্তগুণরত্নাকরোহরিঃ সর্ববেদবাচ্যঃ" "নিগুণচিন্মাত্রস্তুলীকমেব"। মূল কথা, বৈষ্ণবদার্শনিকগণ ব্রহ্ম বা ঈশরকে জ্ঞানস্বরূপ বলিয়া

১। তথোপাধিপ্রতিষেধবাক্যে অথ পরা যয় তদক্ষরমধিগম্যতে। যন্তদ্শুমগ্রান্থম্ ইত্যাদৌ প্রাকৃতহেয়গুণান্ প্রতিষিধ্য নিত্যত্ববিভূত্বাদি কল্যাণগুণযোগঃ ব্রহ্মণঃ প্রতিপান্থতে নিত্যং বিভূং সর্বগতমিত্যাদিনা। নিপ্তর্ণং নিরপ্তনম্ ইত্যাদীনামপি প্রাকৃত হেয়গুণনিষেধবিষয়ত্বমেব। সর্বতো নিষেধে স্বাভূ্যপগতাঃ নিত্যত্বাদয়ক্ষ্ট নিষিদ্ধাঃ স্থাঃ।—শ্রীজীবগোস্বামিকৃত সর্বসংবাদিনী।

স্বীকার করিলেও, তাঁহারাও আয়ভায়্যকার বাৎস্থায়ণের আয় নিগুণ ব্রহ্ম অলীক, উহা প্রমাণসিদ্ধ হইতে পারে না, ইহা বিচারপূর্বক বলিয়াছেন।

উপরে ন্যায় ও বৈফাব মতের যে দার সংকলন করা হইল, তাহাদারা স্পষ্টতঃই বুঝা গেল যে, নিগুণব্ৰহ্মে কোনও প্ৰমাণ নাই। এইজন্মই নিগুণ অন্বয়বাদ গ্রাহণযোগ্য নহে। প্রমাণমাত্রই সগুণ এবং সবিশেষ বস্তুরই সাধক হইয়া থাকে; কোন প্রমাণই নিগুণ নির্বিশেষ তত্ত্ব সাধন করে না। প্রথমতঃ ইন্দ্রিয়জ প্রত্যক্ষের কথাই ধরা যাউক। নিগুণি, নির্বিশেষ ব্রহ্মে রূপ, রদ, গন্ধ, স্পর্শ প্রভৃতি কোনরূপ গুণ বা ধর্মই নাই। এই অবস্থায় সর্বপ্রকার ধর্মরহিত ব্রহ্মকে ঐন্দ্রিয়ক প্রত্যক্ষগ্রাহ্য বলা কোন্মতেই চলে না। ব্রন্দ 'অবাঙ্মনসগোচর' ইহাই অদৈতবাদীর সিদ্ধান্ত। 'অবাঙ্মনসগোচর' ব্রদা যেমন ইন্দ্রিয়গম্য নহেন, সেইরূপ তিনি মনোগম্য বা বাকাগম্যও নহেন। এইরূপ নিগুণ ব্রহ্ম প্রত্যক্ষের গোচর হইবেন কিরূপে? যাহা কদাচ প্রত্যক্ষগোচর হয় না, তাহার সম্পর্কে অনুমান করাও চলে না। অনুমান হইতে গেলেই কোন-না-কোন ক্ষেত্রে অনুমানের হেতু ও দাধ্যের ব্যাপ্তি বা নিয়ত দম্বন্ধ ( অর্থাৎ হেতু কখনও সাধ্যকে ছাড়িয়া থাকিতে পারে না; হেতৃ থাকিলেই সাগ্য সেখানে অবশ্যই থাকিবে, হেতু ও সাধ্যের এইরূপ সম্বন্ধকে বলে হেতু ও সাধ্যের ব্যাপ্তি, এই ব্যাপ্তিই অনুমানের কারণ) প্রত্যক্ষগম্য হওয়া আবশ্যক। যে ব্যক্তি কম্মিন্ কালেও ধূম ও বহির ব্যাপ্তি পাকশালা প্রভৃতি কোনও স্থলে প্রতাক্ষ করে প্রত্যক, অনুমান, <sup>শদ প্রভৃতি কোন</sup> নাই, সেইরূপ ব্যক্তি পর্বতগাত্র হইতে উত্থিত ধৃমরাজি প্রমাণ্ট নিবিশেষ দেখিয়াও, পর্বতে বহির অনুমান করিতে পারেন না। ব্যাপ্তির তত্ত্ব প্রতিপাদন প্রত্যক্ষ যে অনুমানের অতি আবশ্যকীয় অন্ন, তাহা করে না। অস্বীকার করা চলে না। নির্বিশেষ বস্তু সম্পর্কে আলোচ্য ব্যাপ্তির প্রত্যক্ষ সম্ভবপর নহে, স্বতরাং নির্বিশেষ বস্তুর অনুমানও সম্ভবপর নহে। শব্দ বা শাস্ত্রকেও নির্বিশেষ বস্তুর বোধক বলা যায় না। কারণ, প্রকৃতি এবং প্রত্যয়ের যোগে 'পদ' গঠিত হয়। কয়েকটি স্থগঠিত পদ মিলিত হইয়া এক একটি বাক্য রচনা করে; এবং স্থাচন্তিত বাক্যরাশি "শাস্ত্রের" মর্যাদা লাভ করে। পদের সংগঠক প্রকৃতি এবং প্রত্যয়ের অর্থ এক

১। ম: ম: ফণিভূষণ তর্কবাগীশক্ত স্থায়দর্শন, ৪।১।২১ স্থত্ত্রে টিপ্পনী দেখুন।

নহে। প্রকৃতিরও যেমন স্বতন্ত্র একটা অর্থ আছে, প্রত্যয়েরও সেইরূপ স্বতন্ত্র অর্থ আছে। ঐ উভয় প্রকার অর্থ মিলিত হইয়াই, পদের অর্থ প্রকাশ করে। পদসমষ্টিদ্বারা গঠিত বাক্যেও প্রথমতঃ বাক্যের অন্তর্গত পদগুলির ভিন্ন ভিন্ন অর্থের বোধ জন্মে। পরে, ঐ সমস্ত অর্থের মধ্যে পরস্পর একটা বিশেষ সম্বন্ধের ফুরণ হইয়া, মিলিতভাবে বাক্যার্থের জ্ঞান উদিত হয়। কোন পদ বা বাক্যই বিশিষ্ট কোন অর্থ প্রতিপাদন নাকরিয়া পারে না। শব্দের নির্বিশেষ বস্তু প্রতিপাদনের ক্ষমতা নাই; নির্বিশেষ ব্রক্ষের উপপাদনে শব্দকে প্রমাণ বলিয়াও গ্রহণ করা চলে না—নির্বিশেষবস্তপ্রতিপাদনাসামর্থ্যাৎ ন নির্বিশেষবস্তনি শব্দঃ প্রমাণম্।

"ইদমহমদর্শন্" আমি ইহা দেখিয়াছি, জ্ঞানের এইরূপই আকার বটে।
জ্ঞান, জ্ঞাতা ও জ্ঞেয়, এই ত্রিপুটা লইয়াই জ্ঞানের উদয় হয়। "ইদমিথান্"
প্রাণ সন্তণ, "ইহা এই প্রকার" (ইদংশন্দে বিশেষ্য অংশকে, ইথংশন্দে
সবিশেষ বস্তরই বিশেষণ অংশকে বুঝায়) এইরূপে জ্ঞেয় বস্তর কোন
বোধক হয়
বিশেষরূপ বা ধর্মের সূচনা করাই জ্ঞানের স্বভাব। প্রমাণ
সকল সময়ই জ্ঞেয় বস্তর কোন-না-কোন বিশেষ ভাবের বোধক হইয়া
থাকে; নতুবা প্রমাণের প্রমাণকাই সেক্ষেত্রে ব্যাহত হইয়াছে বুঝিতে হইবে।
প্রমাণ কন্মিন্ কালেও নিগুণ, নির্বিশেষ বস্তর বোধক হয় না।

অদৈতবেদান্তী জ্ঞান, জ্ঞাতা ও জ্ঞেয়, এই ত্রয়ীর মধ্যে জ্ঞানকেই একমাত্র সত্য বলিয়া গ্রহণ করেন। বিষয়-অংশ এবং জ্ঞাতৃ-অংশ তাঁহার নির্বিশেষ আত্মবাদের মতে অধ্যস্ত এবং মিথ্যা। বিষয়-পরিচ্ছিন্ন চৈতন্তকে জ্ঞেয় সমর্থনে অবৈতবাদীর এবং অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন চৈতন্তকে জ্ঞাতা বলা হইয়া বক্তব্য থাকে। এইরূপ পরিচ্ছিন্ন অর্থাৎ খণ্ড চৈতন্ত জ্ঞেয় বিষয় এবং অন্তঃকরণের সহিত চৈতন্তের অভেদ বা তাদাত্ম্যাধ্যাসের ফলে উৎপন্ন হয়। বিষয় বা অন্তঃকরণ এক্ষেত্রে চৈতন্তের উপাধি (Limitation)। এই সকল উপাধি (যাহার ফলে অসীম, অথণ্ড চৈতন্ত সমীম ও সথণ্ড হইয়া

১ । নির্বিশেষ বস্তুবাদিভি নির্বিশেষে বস্তুনীদং প্রমাণমিতি ন শক্যতে বক্তৃম্;
সবিশেষ বস্তুবিষয়ত্বাৎ সর্বপ্রমাণানাম্।

শ্ৰীভাষ্য-- ৭০ পৃঃ, বোম্বে দং।

প্রতিভাত হয় তাহা) মিথা। জ্ঞানের এই মিথাা অংশদ্বয়কে বাদ দিলে. নিরুপাধি চৈতগ্রই অবশিষ্ট থাকে; তাহাই বস্তুতঃ সত্য এবং সর্বদা অপরোক্ষ। সেই অপরোক্ষ চৈতন্তে অধ্যস্ত জড় বস্তুসমূহ জ্ঞানের সহিত অভিন্ন হইরাই প্রত্যক্ষণমা হইরা থাকে। ঘট প্রভৃতি বিশেষ বস্তুর প্রত্যক্ষ পরীক্ষা করিলে বুঝা যায় যে, এক অখণ্ড সৎ বা চিৎই প্রত্যক্ষের বিষয় হয়। "ঘটঃ অস্তি" এই কথা বলিলে, অস্তিত্ব এবং ঘট প্রভৃতি উপাধি নিবন্ধন সেই অন্তিত্বের একটা বিশেষ রূপ (ঘটের অন্তিম বা ঘটগত অস্তির) প্রকাশ পায়; এবং অপরাপর বস্তুর অস্তির হইতে ঘটের অন্তিরের যে ভেদ আছে তাহাও পরিফুট হয়। প্রত্যক্ষ একক্ষণমাত্রই অবস্থান করে। ক্ষণস্থায়ী বিধায়ই, ঐেরূপ প্রত্যক্ষজ্ঞানের সাহায়্যে দৃশ্য বস্তুর কেবল অস্তিত্র বা দত্তাই প্রতীতি-গোচর হইতে পারে। ঘট প্রভৃতি উপাধি নিবন্ধন সতার যে ভেদ বুঝা যায়, তাহা কোনমতেই প্রত্যক্ষ-গম্য হইতে পারে না। ভেদ বুঝিতে হইলে "ইহা অমুক বস্তু হইতে ভিন", "অয়মস্মাদ ভিনঃ", এইরূপেই তাহা বুঝিতে হয়। যে-বস্তুর ভেদ হয় এবং যাহা হইতে ভেদ হয়, সেই চুইটি বস্তুর (ভেদের প্রতিযোগীর ও অনুযোগীর) জ্ঞান ব্যতীত ভেদবৃদ্ধি উদিতই হইতে পারে না। স্থৃতরাং ক্ষণস্থায়ী প্রত্যক্ষের দ্বারা "ভেদকে" জানিতেও পারা যায় না। ভেদ বস্তুর স্বরূপও নহে, বস্তুর ধর্মও নহে। ভেদ যদি বস্তুর স্বরূপ হইত, তবে বস্তুর স্বরূপকে জানিলেই, অপরাপর বস্তু হইতে তাহার যে ভেদ আছে, তাহাও বস্তুর প্রত্যক্ষের দ্বারাই জানা যাইত। <u>তাহা তো</u> জানা যায় না। তারপর, ভেদ যদি বস্তুর ধর্ম হয়, তবে বস্তুর স্বরূপ হইতে সেই ভেদরূপ ধর্মেরও ভেদ অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে। ভেদের আবার ভেদ স্বীকার করিতে হইলে, অনবস্থাই আসিয়া পড়িবে। জাতি-গুণ প্রভৃতি বিশেষ বিশেষ ধর্মসংবলিত বস্তুর জ্ঞান হইলে, সেই বস্তুর সহিত অপরাপর বস্তুর যে প্রভেদ আছে তাহা বুঝা যাইতে পারে। পক্ষান্তরে, অপর বস্তু হইতে কোন বস্তুর ভেদ বুঝিলেই, ঐ বস্তুর জাতি-গুণ প্রভৃতির জ্ঞানোদ্য সম্ভবপর হয়। এইরূপে "অন্যোদ্যাশ্রয়"দোষও অপরিহার্য হইয়া উঠে। স্থতরাং বলিতেই হয়, প্রত্যক্ষ প্রভৃতির ফলে যে ভেদবুদ্ধির উদয় হয় তাহা মিথ্যা—অতো ভ্রান্তিমূল এব ভেদব্যবহারঃ।

মহাপূর্বপক্ষ ৫৯ পৃঃ, নির্ণয়দাগর সং। প্রত্যক্ষ বস্তুর সন্তাকেই প্রকাশ করে, দৃশ্য বস্তুর কোন বিশেষ রূপকে প্রকাশ করে না—সন্মাত্রশৈত্র প্রকাশকং প্রত্যক্ষম্। খ্রীভাষ্য, মহাপূর্বপক্ষ, ৬০ পৃঃ, নির্ণয়দাগর সং; এইরূপ সিদ্ধান্তই স্বীকার্য।

ঘটোইস্তি, গোরস্তি, ঘটোইনুভূয়তে, পটোইনুভূয়তে, এইরূপে প্রতিনিয়ত যে জ্ঞানোদয় হইয়া থাকে, ঐসকল জ্ঞান বিশ্লেষণ করিলে দেখা যাইবে, জ্ঞানমাত্রেরই বিষয় অংশ নিয়ত পরিবর্তনশীল। ঐ পরিবর্তনশীল জড় বিষয়ের অধিষ্ঠানরূপে বিরাজমান সতা বা জ্ঞান পরিবর্তনশীল নহে; উহা অপরিবর্তনীয়। "ঘট আছে" বলিলেই, ঘটভিন্ন পট প্রভৃতি অপরাপর বস্তুর অভাব সেখানে বুঝা যায়। এইরূপ পট আছে বলিলেও, ঘট প্রভৃতির অভাব বুঝা যায়। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে, সকল জড় বস্তুরই ক্ষেত্রবিশোনে অভাব বা বাধ সিদ্ধ হয়। ফলে, নিয়ত পরিবর্তনশীল জড় বস্তু মিথ্যা, সদা অপরিবর্তনীয়, নিরুপাধি সতা বা চৈতেন্যই বস্তুতঃ সত্যা, ইহাই প্রমাণিত হয়।

সত। এবং অনুভূতি ভিন্ন বস্তু নহে, অভিন্নই বটে,—"তম্মাৎ সৎ অনুভূতিরেব"। দত্তা অনুভূতি হইতে অভিন্ন বলিয়াই, অনুভূতির লায় 🗸 দং এবং চিদ্ পতাও স্বতঃসিদ্ধ তত্ত্ব। স্বতঃসিদ্ধ বিধায়, ইহা অন্ত কোন প্রমাণের অপেক্ষা রাথে না। সত্তা অনুভৃতি হইতে ভিন্ন হইলে এবং অনুভূতির বিষয় হইলে, দত্তাও জ্ঞেয় ঘট প্রভৃতি বস্তুর স্থায় "অননুভূতি" অর্থাৎ অনুভূতি হইতে পৃথক্, মিথ্যা জড়বস্তুই হইয়া পড়িত। সেক্ষেত্রে সৎ এবং অনুভূতি অভিন্ন বলিয়া কোনমতেই পরিগণিত হইতে পারিত না। ছুই প্রকার পদার্থের পরিচয় পাওয়া যায়, তন্মধ্যে একমাত্র অনুভূতিই স্বপ্রকাশ এবং স্বতঃ প্রমাণ। অনুভূতি ব্যতীত অপর সকল অদ্বৈতবাদীর দৃষ্টিতে বস্তুই অনুভূতি-প্রকাশ্য, জ্ঞেয়, জড়বস্তু। অনুভূতি যদি অনুভূতির নিত্যম, স্বপ্রকাশ এবং স্বতঃপ্রমাণ না হইত, অপর কোনও অজড়ত্ব এবং স্থাকাশ্য সাধন প্রমাণগম্য বা পরতঃপ্রমাণ হইত, তবে, অনুভৃতিও ঘট প্রভৃতির স্থায় জড়বস্তু এবং অন্সুভৃতিই হইয়া দাঁড়াইত। এইজস্থই

১। 🔊 ভাষ্য, মহাপুর্বপক্ষ, ৬০ পৃঃ, নির্ণয় সাগর সং।

অনুভূতিকে স্বতঃসিদ্ধই বলিতে হইবে। জ্ঞানের আলোকে বিশ্বের তাবদ্ বস্তু উদ্ভাসিত হইয়া থাকে। জ্ঞানকে প্রকাশ করিবার জন্ম অপর কোন প্রকাশকের অপেক্ষা নাই। এই যুক্তিতেই জ্ঞানকে স্বপ্রকাশ বলা হইয়া থাকে।

এই স্বতঃসিদ্ধ অমুভূতি নিত্যও বটে, এক এবং অখণ্ডও বটে। উৎপন্ন বস্তুমাত্রেরই উৎপত্তির পূর্বে অভাব থাকে। এই অভাবকে "প্রাগভাব" বলে। যে-বস্তুর প্রাগভাব নাই, ধ্বংসও নাই, সেইরূপ বস্তু কম্মিন্ কালেও উৎপন্ন হয় না। উহা নিতা বলিয়াই পরিগণিত হয়। অমুভূতি

<sup>্</sup>য। অতো নাহভূতিরহুমীয়তে, নাপি জ্ঞানান্তরসিদ্ধা অপিতু দর্বং দাধয়ন্তী অনুভূতি: স্বয়নেব দিব্যতি। শ্রীভাষ্য, মহাপুর্বপক্ষ, ৬৩ পৃষ্ঠা, বোম্বে সং। অহুভূতি যে স্বতঃসিদ্ধ এবং ব্রপ্রকাশ তাহা অহুমানের মাহায্যেও দেখান যাইতে পারে। সেই অহুমানের প্রয়োগটি হইবে এইক্লপ—অন্নভৃতি উহার প্রকাশ এবং ব্যবহার সম্পর্কে অন্ত কোন প্রমাণের অধীন নহে, যেহেতু অহুভূতি বয়ংই বীয় সম্বরণতঃ ঘট প্রভৃতি জড় বস্তুতে প্রকাশ রূপ নিজধর্ম আধান করে এবং ঘট প্রভৃতির ব্যবহার যোগ্যতা সম্পাদন করে। যে-পদার্থ স্বীয় সম্বন্ধ বশত: অপর বস্তুতে নিজ ধর্মের ( প্রকাশের ) আধান করে এবং ঐ বস্তুর ব্যবহার সাধন করে, সেই ( স্বপ্রকাশ ) পদার্থটি স্বকীয় প্রকাশে এবং ব্যবহারে কখনও অপরের অধীন হয় না। দৃষ্টান্তস্বরূপে দুখ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চের বিচিত্র রূপের কথা উল্লেখ করা যাইতে পারে। রূপ আছে বলিয়াই ঘট প্রভৃতি জড়বস্তু চাকুষ প্রত্যক্ষের বিষয় হয়। রূপ কিন্তু নিজেকে চকুগ্রান্থ করিবার জন্ম নিজের আর রূপ কল্পনা করে না। রূপের আর রূপ নাই, রূপ অরূপ। এইজন্ম রূপের প্রত্যক্ষ হয় না ; কিন্তু রূপ আছে বলিয়াই অপর দকল দৃশ্ম বস্তুর যে চাকুৰ প্রত্যক্ষ হয় ইহা দর্ববাদিদিদ্ধ। অহুভৃতি স্বীয় দম্বন্ধবশতঃ ঘট প্রভৃতির প্রকাশ সাধন করিলেও, নিজের প্রকাশের জন্ম এবং 'প্রকাশতে' এইরূপ ব্যবহার উপপাদনের জন্ম অনুভূতি নিজেই কারণ হয়, অপর কোন অনুভূতির অপেক্ষা করে না।

ষপ্রকাশ এবং স্বতঃসিদ্ধ। স্বতঃসিদ্ধন্থনিবন্ধনই অনুভূতির প্রাগভাব থাকিতে থাকিতে পারে না। কেননা, স্বতঃসিদ্ধ অনুভূতির প্রাগভাব স্বতঃ বা পরতঃ কোনরপেই জানিতে পারা যায় না। অনুভূতি যদি নিজেই বিছমান থাকে, তবে ঘট থাকিলে যেমন ঘটের অভাব থাকে না, সেইরূপ অনুভূতি থাকিলেও অনুভূতির অভাব থাকিতে পারিবে না। এরূপক্ষেত্রে অনুভূতি বিছমান থাকিয়া তাহার প্রাগভাব বা ধ্বংস্সাধন করিবে কিরূপে ? পক্ষান্তরে, অনুভূতি যদি নিজেই না থাকে, তবে অনুভূতির অভাব বুঝাইবে কে ? অনুভূতির অভাবের সাধক কোন প্রমাণ না থাকায়, অনুভূতিকে "নিত্য" বলিয়াই গ্রহণ করিতে হইবে।

অনুভূতি নিত্য বিধায়, এই অনুভূতি হইবে এক এবং অখণ্ড, নানাপ্রকার নহে। অনুংপন্ন কোন বস্তুকেই নানাবিধ বৈচিত্র্যময় হইতে কথনও দেখা অনুভূতির একর যায় না। উৎপন্ন ঘট প্রভৃতি জড়বস্তুকেই নানাপ্রকারের হইতে দেখা যায়। ইহা হইতে সহজেই সিদ্ধান্ত করা আরুর সমর্থন যায় যে, যেখানে উৎপত্তি আছে, দেইখানেই নানাত্বও আছে। উৎপত্তি ব্যাপক ধর্ম, আর, নানাত্ব তাহার ব্যাপ্য ধর্ম। ব্যাপক উৎপত্তি থাকিলে, সেক্ষেত্রে ব্যাপ্য নানাত্বও অবশ্যই থাকিবে। ব্যাপক ধর্ম উৎপত্তির অভাব ঘটিলে, ব্যাপ্যধর্ম নানাত্বরও অভাব হইতে বাধ্য। এই অবস্থায় অনুংপন্ন অনুভূতি যে নানা হইতে পারিবে না, এক এবং অথণ্ডই হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি? সর্বপ্রকার ভেদলেশ্বহিত এই নিত্য অথণ্ড চৈতন্যই অন্বৈত্বদান্তে আত্মা বা ব্রক্ষ বিদ্যা পরিচিত।

বিশুদ্ধ সংবিদ্ ব্যতীত জ্ঞানের আশ্রয়, জ্ঞাতা-আত্মা বলিয়া কোন তর নাই। আত্মার জ্ঞাত্ত্ব অধ্যস্ত এবং মিথা। অহংকারের সহিত চিদ্ধ্যাদের ফলেই আত্মার কল্লিত জ্ঞাতৃত্বের স্থি ইইয়া থাকে। স্বয়ংজ্যোতিঃ সংবিদ্ অনুভাব্যও নহে এবং জড়ও নহে। অনুভূতি ব্যতীত সমস্তই অনুভূতিপ্রকাশ্য এবং জড়বস্তা। জড়ব্বর্ধাটি অনাত্মত্বের সমব্যাপ্ত (co-extensive) ধর্ম; অর্থাৎ যাহা জড়বস্ত তাহাই অনাত্মা। ঘট প্রভৃতি আত্মা নহে, যেহেতু ঘট প্রভৃতি সকলই জড়। অনুভূতিতে (অনাত্মত্বের সমব্যাপ্ত) জড়ব্বধর্মটি না থাকায়, অনুভূতি যে অনাত্মা, জড় হইতে পারে না, তাহাও অনায়্যাদেই বুঝা যায়।

১। যতো নিধূ তিনিখিল ভেদা সংবিৎ, অতএব নাস্তাঃ স্বরূপাতিরিক্ত আশ্রয়ো জ্বাতা নাম

আলোচ্য অদৈতিসিদ্ধান্তের খণ্ডন করিতে গিয়া আচার্য রামানুজ বলেন,
প্রত্যক্ষের দারা দৃশ্যবস্তর বিশেষ রূপেরই স্ফুরণ হইয়া থাকে। প্রত্যক্ষ
নির্বিশেষ সন্তার গ্রাহক হয় না, হইতে পারে না। 'ঘটোইস্তি'
ক্ষিণ্ডের আলোচ্য 'গৌরস্তি' প্রভৃতি বিশেষ বিশেষ প্রত্যক্ষ যদি নির্বিশেষ
নির্বিশেষবাদের
বভান ও প্রত্যক্ষ
প্রভান ও প্রত্যক্ষ
প্রভান বস্তর কোনও বিশেষ আকার বা রূপের স্ফুরণ প্রত্যক্ষম্বলে
বস্তর কোনও বিশেষ আকার বা রূপের স্ফুরণ প্রত্যক্ষম্বলে
নাই হইত, তবে অগু আনিতে গিয়া, সেই লোক মহিষ
দেখিয়া ফিরিয়া আসে কেন, তাহার কোন যুক্তিসঙ্গত উত্তর

অদৈতবেদান্তী দিতে পারেন না। তাঁহার নির্বিশেষ সতার কোন বিশেষ রূপ বা আকার নাই। রূপ থাকিলে সে আর নির্বিশেষ থাকে না, সবিশেষই হইয়া দাঁড়ায়। এই অবস্থায় এক অথও সতাই যথন অদ্বৈতবাদীর মতে গুরু. ঘোড়া, মহিব প্রভৃতি বিশেষ বিশেষ প্রত্যক্ষের লক্ষ্য, তখন দেই জ্ঞানগুলি ধারাবাহিক জ্ঞানের মত একই বিষয়ে ( নির্বিশেষ সত্তাসম্পর্কে ) উৎপন্ন হইয়া থাকে বলিলেও, অদ্বৈতবেদান্তীর তাহাতে আপত্তি করিবার কোন সঙ্গত কারণ দেখা যায় না। অশ্ব এবং হতীর সম্পর্কে পর পর চুইটি জ্ঞান উৎপন্ন হইলে, উভয় জ্ঞানের বিষয় যখন একই নির্বিশেষ সদবস্তু, তখন পরবর্তী হস্তিজ্ঞান পূর্বোৎপন্ন অথজ্ঞানে পরিজ্ঞাত সত্তাকেই গ্রহণ করায়, পরবর্তী হস্তি-জ্ঞানটিকে (গৃহীতগ্রাহী বিধায়) শৃতি বলা চলে নাকি ? এই সকল দোষ কালনের জন্ম অদৈতবাদীকে বাধ্য হইয়াই বলিতে হয় যে, প্রত্যকদৃষ্ট গরু, ঘোডা প্রভৃতির বিশেষ আকার বা স্বরূপটিও প্রত্যক্ষগ্রাহুই বটে। গরুর আকার অর্থ ই---গলকম্বল প্রভৃতি গরুর বিশেষ ধর্ম, যাহাকে জাতি বলা হইয়া থাকে। দেই গলকম্বল প্রভৃতি আকারের দারা ঘোড়া, মহিষ প্রভৃতি হইতে গরুর পার্থক্যও স্পষ্টতঃ বুঝা যায়। গরুর এই আকারটিকে প্রত্যক্ষ-গ্রাহ্ম বলিয়া স্বীকার করিলেই, প্রত্যক্ষ যে নির্বিশেষ সন্তাকেই মাত্র গ্রহণ করে না: গোর আকৃতি, গলকম্বল প্রভৃতি কোন-না-কোন বিশেষ ভাবেরই প্রত্যক্ষে স্ফুরণ হইয়া থাকে, ইহা প্রতিবাদী অদৈতবেদান্তীকেও মানিতেই হইবে।

কশ্চিদন্তীতি স্বপ্রকাশরপা দৈবাত্ম। অজড়ছাচ্চ, অনাত্মস্ব্যাপ্তং জড়ছং দংবিদি ব্যাবর্তমানমনাত্মস্বপক্ষ, ৬৬—৬৭ পৃঃ, নির্ণয় দং।

প্রতাকজ্ঞান কণস্বায়ী হইলেও, সেই ক্ষণমাত্রস্বায়ী প্রত্যক্ষের সাহায্যেই গলকম্বলধারী গো প্রভৃতির বিশেষ প্রত্যক্ষের উপপাদনও অসম্ভব হয় না। গুরুর বিশেষ আকারের সাহায্যে গুরুকে জানিলেই, অশ্ব, মহিষ প্রভৃতি প্রাণী হইতে গরুর যে ভেদ আছে, তাহ। গরুর প্রত্যক্ষের দারাই বুঝা योहेर्त । भाषा विललिंहे रायम काल, लाल, मील वा रलाए नरह, हेरा व्या যায়। এক্ষেত্রে কাল, লাল, নীল প্রভৃতির ভেদ যেমন শুক্লতার স্বরূপই বটে, শুক্লতা হইতে অতিরিক্ত কিছ নহে, সেইরূপ যোড়া, মহিষ প্রভৃতির আরুতি হইতে গরুর আঞ্চতির যে ভেদ দুটে হয়, তাহাও গরুর স্বীয় আকার গলকম্বল প্রভৃতি ব্যতীত অন্ত কিছু নহে। গরুর বিশেষ আকৃতি দেখিয়া গরুকে ঢেনাই বিশ্বের তাবদ বস্তু হইতে গরুর ভেদ প্রত্যক্ষ করা। এই অবস্থায় ভেদ কন্মিন কালেও প্রত্যক্ষগ্রাহ্য হয় না, হইতে পারে না, ইহা কিরূপে বলা যায় ? তারপর, নির্বিশেষ সতার কোন রূপ নাই। নির্বিশেষ সতার যেমন রূপ নাই, সেইরূপ উহার গন্ধ, স্পর্শ, রদ প্রভৃতিও নাই। এইরূপ নির্বিশেষ মতার চক্ষ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ের সাহায্যে প্রত্যক্ষ হইবে কিরূপে ? দ্বিতীয়তঃ, সতা যদি প্রত্যক্ষণম্য বলিয়া ধরিয়াই লওয়া যায়, তবে প্রত্যক্ষের সাহায্যেই নির্বিশেষ সতা পরিজ্ঞাত হইতে পারে বলিয়া, নির্বিশেষ সতার প্রতিপাদক শ্রুতিসকল প্রত্যক্ষ পরিজ্ঞাত বিষয়টি পুনরায় জ্ঞাপন করায় যে অনুবাদমাত্রই হইয়া পড়ে, তাহা অদ্বৈতবাদী লক্ষ্য করিয়াছেন কি ? তাঁহার মতে ব্রহ্ম অজ্ঞেয়, অমেয়, অনির্দেশ্য। এইরূপ ব্রহ্ম যে আছে, তাহা কিরূপে বুঝা যাইবে ? এই নির্বিশেষ ব্রহ্মবাদ ও শূন্মবাদের মতই প্রমাণ-হীন হইয়া দাঁড়াইবে নাকি ? অবাঙ্মনসগোচর ব্রহ্মকে ঘটাদি বস্তুর ন্যায় প্রমাণগম্য বলিয়া গ্রহণ করিলে, ব্রহ্ম যে জড এবং বিনাশী হইবে, তাহ। অদ্বৈতবাদী কিরূপে অস্বীকার করিবেন ? ইহা হইতে সবিশেষ বস্তুরই প্রত্যক্ষ হয়, এইরূপ সিদ্ধান্তই স্বীকার্য। প্রত্যক্ষ সবিশেষ বস্তুর গ্রাহক হইলে প্রত্যক্ষমূলে উৎপন্ন অনুমান, শব্দ প্রভৃতি প্রমাণও যে

১। অতো বস্তুসংস্থানরূপ জাত্যাদি লক্ষণ ভেদবিশিষ্টবিষয়মেব প্রতাক্ষম্। রামাহুজ ভাষ্য, মহাদিদ্ধান্ত, ৭৮ পৃষ্ঠা, নির্ণয়দাগর সং।

স্বিশেষ বস্তুরই গ্রাহক হইবে, নির্বিশেষ বস্তুর গ্রাহক হইবে না, তাহাতে সন্দেহ কি ?\*

অদৈতবাদীর নির্বিশেষ প্রক্ষা যে কোনরূপ প্রমাণ নাই, তাহা দেখা গেল। এখন নির্বিশেষ প্রক্ষের কোনরূপ লক্ষণ নিরূপণ সম্ভব কিনা, তাহা নির্বিশেষ প্রক্ষের আলোচনা করা যাইতেছে। কোন বস্তুকে অপর সকল বস্তু কোনরূপ লক্ষণ হইতে পৃথক্ করিয়া দেওয়াই লক্ষণের উদ্দেশ্য। বস্তুর যাহা নিরূপণ করাও অসাধারণ ধর্ম বা গুণ (uncommon characteristics) শন্তবপর নহে তাহা দারাই সেই বস্তুর লক্ষণ নিরূপিত হইতে পারে। সকল গরুর গলায়ই কম্বলের মত মাংসখণ্ড বুলিতে দেখা যায়, গরু ভিন্ন অপর কোন প্রাণীর গলকম্বল নাই; স্কুতরাং গলকম্বলকে গরুর লক্ষণ বা

\*এই প্রসূদ্রে মূনে রাখা আবশ্যক যে, প্রত্যক্ষের দারা নির্বিশেষ সন্তাই কেবল গৃহীত হয়, জ্ঞেয় বস্তুর কোন প্রকার বিশেষ ভাব বা ধর্মের বোধ হয় না, এইরূপে অদৈতবাদী যে নিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন, তাহা তাঁহার চরম ও পরম ব্রন্ধ প্রত্যক্ষ সমদ্বেই বুঝিতে হইবে। অবৈত্তেৰদাতী প্ৰত্যুক্ত বলিতে এখানে 'তত্ত্বাসি', 'অহং ব্রহ্মান্মি', এই দকল শ্রুতিগম্য দত্য প্রত্যক্ষকেই বৃঝিয়াছেন এবং তাহার নির্বিশেব স্বরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন; ঘট প্রতৃতি মিথ্যা আধ্যাদিক প্রত্যক্ষকে অদ্বৈতবাদী বোঝেন নাই, তাহাদের নির্বিশেষ স্বরূপ ও তিনি ব্যক্ত করেন নাই। মিখ্যা বিশ্ব প্রপঞ্চের প্রত্যক্ষে প্রপঞ্চের যে বিশেষ রূপের অভিব্যক্তি হয়, এবং উহার ফলেই জীব-জীবনের গতিপথ উন্মক্ত হয়, তাহা অবৈতবাদীও অস্বীকার করেন না। ঘট প্রভৃতি ব্যাবহারিক বস্তুর প্রত্যক্ষের ক্ষেত্রে অহৈতবাদী হৈতবাদী নৈয়ায়িক, মাধ্ব, রামানুজ প্রভৃতির দহিত এক মত। তবে, ঐ দকল প্রত্যক্ষ তাঁহার মতে বান্তব নহে; উহা অবাস্তব, আধ্যাদিক, ইহাই শুধু অদ্বৈতবাদী বলিতে চাহেন। তাঁহার দিদ্ধান্তে প্রত্যক্ষের ইহা চরম স্তর নহে: প্রত্যক্ষের যাহা পরম স্তর, দেই স্তরে প্রত্যক্ষ নির্বিশেষ সন্তা প্রভৃতিরই বোধক হইয়া থাকে। ব্যাবহারিক জীবনে অবশ্যই ঘট প্রভৃতি বস্তরও আপেক্ষিক (ব্যাবহারিক) সত্যতা অধৈতবেদান্তী অস্বীকার করেন না। কিন্তু ব্যাবহারিক প্রত্যক্ষের মধ্যেই বাহারা প্রত্যক্ষের পূর্বতর সত্যরূপ উপলব্ধি করিতে চাহেন, সেই রামাত্মজ, মাধ্ব প্রতৃতির সহিত নির্বিশেষবাদী হাত মিলাইতে পারেন নাই। এই ত্রিপুটী প্রত্যক্ষকে মিথ্যা বলিয়া তিনি ( অহৈত বাদী ) উড়াইয়াই দিয়াছেন। আচার্য রামান্থজ প্রভৃতি অদ্বৈতবেদান্তীর সত্য ও মিথ্যা, এই দ্বিধি প্রত্যক্ষের রহস্ত অনুধাবন না করিয়াই, অদ্বৈত বেদান্তের বিরুদ্ধে দোযরাশি উদুগীরণ করিয়াছেন দেখিতে পাওয়া যায়।

পরিচায়ক বলা যায়। নিগুণ নির্বিশেষ ব্রন্মের ঐরপ কোন লক্ষণ বা পরিচায়ক চিক্লের নির্দেশ করা সম্ভব হয় না। কেননা, ঐরূপ চিক্ল থাকিলে তো ব্রহ্ম দবিশেষই হইয়া পড়েন। নির্বিশেষ তুরীয় ব্রহ্মে কোনরূপ গুণ, ক্রিয়ার দম্বন্ধই নাই, অতএব বিশেষ গুণ বা ক্রিয়ার দ্বারাও তাঁহাকে বুঝাইতে পারা যাইবে না। এইজন্ম তাঁহার যে সচ্চিদানন্দরূপ, সেই স্বরূপকেই তাঁহার একমাত্র পরিচয় প্রদানক্ষম লক্ষণরূপে অদৈতবেদান্তে গ্রাহণ করা হইয়াছে। উপনিষদে 'দতাং জ্ঞানমানন্দং ব্রহ্ম', 'বিজ্ঞানমানন্দং ব্রহ্ম', এইরূপে ত্রন্দের সরূপ প্রদর্শিত হইয়াছে। স্ততরাং উহাই যে ত্রন্দের স্বন্ধপ লক্ষণ, তাহা নিঃদন্দেহ। ব্রহ্ম শব্দের ব্যুৎপত্তি পর্যালোচনা করিলেও ব্রন্দের মোটামূটি ঐরপ পরিচয়ই পাওয়া যায়। বুংহ ধাতু হইতে ব্রহ্ম শক্দ নিপান হইয়াছে। বুংহ ধাতুর অর্থ বৃদ্ধি বা মহত্ব (বৃহি বৃদ্ধে) গণপাঠ) এই বৃহত্ব এবং মহত্ব দারা নিরতিশয় মহত্ব বা বৃহত্বই সূচিত হয়; এবং বলিতে হয় যে, দেশ, কাল, অবস্থা প্রভৃতি দর্ববিধ পরিচেছদ-শুলু, নিত্য শুদ্ধ-বৃদ্ধ-মুক্ত-স্বভাব প্রমমহৎ কোন তত্ত্বই ব্রহ্মশব্দের প্রতিপাল। জনাখিন্স যতঃ বঃ সৃঃ ১৷১৷২ এই ব্রহ্মসূত্রে দৃশ্যমান বিশের স্বাঠি, স্থিতি ও লয়ের নিদানরূপে ত্রন্দোর যে লক্ষণ নির্দিষ্ট হইয়াছে, তাহা অদ্বৈত-বেদান্তের মতে ত্রন্মের তটস্থ লক্ষণ। তুরীয় ত্রন্মের প্ররূপ লক্ষণ হইতে পারে না। ত্রীয় ব্রহ্ম যথন মায়াবশে ঈশররূপ পরিগ্রন্থ করেন, জগতের স্ঠি-স্থিতি-লয় সাধন করেন, নিগুণ সন্তণ হন, সেই ঈশবরূপ সপ্তণ ত্রন্দোর লক্ষণই আলোচ্য ব্রহ্মসূত্রে ব্যাথ্যাত হইয়াছে বুঝিতে হইবে। রামানুজ, মাধ্ব প্রভৃতি বৈষ্ণব বেদান্তিগণের মতে অনন্তকল্যাণগুণময় পুরুষোত্তম শ্রীকৃষ্ণই

১। তটস্থ লক্ষণং নাম যাবলক্ষ্যকালমনবস্থিতত্বে সতি যদ্ব্যাবর্তকং তদেব। বেদান্ত-পরিভাবা, বিষয় পরিছেদ, ১৫৭ পৃঃ রামক্বঞ্চ মিশন্ সং; লক্ষ্যের সহিত যেই লক্ষণের সম্বন্ধ সর্বকালীন নহে, যাহা কেবল আগন্তক ভাবে লক্ষ্য বস্তকে চিনাইয়া দেয়, সেইন্ধপ লক্ষণকে তটস্থ লক্ষণ বলে। 'যে-গৃহে পতাকা উড়িতেছে, ঐ গৃহই রামের গৃহ', এইন্ধপ পতাকা দেখাইয়া রামের গৃহের যে পরিচয় দেওয়া হয়, সেখানে পতাকা রামেয় গৃহের তটস্থ লক্ষণ। স্টি-স্থিতি-প্রলয় জগতের ধর্ম বলিয়া, জগতের অধিষ্ঠান ব্রন্মের উহা তটস্থ লক্ষণ।

পরব্রহ্মণ। সেই পরব্রহ্মের সরূপই স্পান্ট ভাষায় সূত্রে বিবৃত হইয়াছে। 'স্তাং জ্ঞান্মনন্তং ব্রহ্ম' (তৈঃ ২।১।১), 'বিজ্ঞান্মানন্দং ব্রহ্ম' বৃহদাঃ, ( এ৯।২৮ ), এইরূপে উপনিষদে ব্রহ্মের যে স্বরূপ ব্যাখ্যাত হইয়াছে, তাহা দারাও ব্রহ্ম ভূমানন্দময়, জ্ঞানময় এবং প্রেমময় ইহাই প্রতিপাদিত হইয়া থাকে। তুরীয় নিবিশেষ ব্রহ্মকে বুঝায় না। প্রত্যেক শব্দের একটা স্থুনির্দিন্ট অর্থ আছে। শব্দ সেই অর্থের বাচক এবং অর্থ শব্দের বাচ্য। এইরূপে অর্থ ও শব্দের মধ্যে বাচ্য-বাচক সম্বন্ধ বর্তমান রহিয়াছে। 'সত্যং জ্ঞানমনন্তং ব্ৰহ্ম'. এই শ্ৰুতিতে সতা, জ্ঞান ও আনন্দ এই যে তিনটি পদ আছে, তাহাদেরও ভিন্ন ভিন্ন বাচ্য অর্থ আছে। সেই বাচ্য অর্থ প্রকাশ করিয়াই উক্ত পদত্রয় ত্রন্সের সমানাধিকরণরূপে শ্রুতিতে ব্যবহৃত হইরাছে বুঝিতে হইবে। বিভিন্ন অর্থে প্রযুক্ত শব্দগুলি কোন একটি মাত্র অর্থ বা বিশেন্তকে বুঝাইলেই, দেই পদগুলিকে 'দমানাধিকরণ' বলা হয়— প্রবৃত্তিনিমিতভেদেন একার্থবৃত্তিরং দামানাধিকরণ্যম্। খ্রীভাল্য, ১২০ পঃ: শন্দের অর্থ ই শন্দের প্রয়োগের হেতৃ বা নিমিত্ত। বিভিন্ন অর্থ বুঝাইবার জ্ন্য বিভিন্ন শব্দ প্রযুক্ত হইয়া থাকে। সমানাধিকরণ বা বিশেষণ পদগুলিরও তাহাদের প্রতিপান্ত অর্থ বুঝাইবার শক্তি আছে। 'নীলোৎপলন' একলে নীলশন্দে নীলগুণকে এবং উৎপল শন্দে উৎপলকে বুঝায়। স্ব স্ব অর্থ প্রকাশ করিয়াই (অর্থগত বৈলক্ষণ্য বজায় রাখিয়াই) নীল এবং উৎপল এই পদ দুইটি সমানাধিকরণ হইয়া থাকে। আলোচ্য স্থলেও সত্য, জ্ঞান এবং অনন্ত এই তিনটি পদের (সত্যত্ত্ব, জ্ঞানত্ত্ব, অনন্তত্ত্ব বিশিষ্টরূপ) বিভিন্ন বাচ্য অর্থ অবশ্যই ধ্বনিত হইবে এবং সত্যত্ত্ব, জ্ঞানত্ব এবং অনন্তত্ত্বরূপ ধর্ম পরস্পার বিভিন্ন হইয়াই, সামানাধিকরণ্যের ফলে একই ব্রহ্মান্ত্রিত হইয়া প্রতিভাত হইবে। সত্যত্ম, জ্ঞানত্ব এবং অনন্তত্ত্ব ধর্মকে যদি এক বা অভিন্নই বলা যায়, তবে বাচ্য অর্থের (অর্থাৎ প্রবৃত্তি নিমিত্তের) ভেদ না থাকায়. সেক্ষেত্রে ঐ পদগুলির সামানাধিকরণ্যই সম্ভবপর হইবে না। ১ এই অবস্থায়

১। ব্রহ্মশব্দেন স্বভাবতো নিরস্তনিখিলদোষোহনবধিকাতিশ্যাসংখ্যেফল্যাণগুণগণঃ পুরুষোন্তমোহভিধীয়তে। ব্রঃ স্থ: শ্রীভাষ্য, ১।১।১।

২। বিশেষণতো তিন্নার্থত্বে, বিশেষতিশ্চৈকার্থত্বে সতি হি সামানাধিকরণ্যলক্ষণসাদ্গুণ্য-মিত্যর্থঃ। শ্রীভাষ্মের শ্রুত প্রকাশিকা টীকা, ২২৩ পূঃ, নির্ণয় সাগর সং।

'দতাং জ্ঞানমনন্তং ব্রহ্ম' (তৈঃ ২।১।১), এই শ্রুতিপ্রতিপাদিত ব্রহ্ম যে অনেক ধর্মবিশিষ্ট হইবেন, এবং ইহাদারা যে অদৈত বেদান্তের অভিপ্রেত নির্বিশেষ ব্রহ্মের দিদ্ধি হইবে না. তাহাতে সন্দেহ কি ?

সগুণ ব্রহ্মবাদী রামানুজ প্রভৃতি আচার্যগণের এইরূপ আপত্তির প্রভারের অদৈতবেদান্তী বলেন, ব্রহ্ম দর্বপ্রকার ধর্মরহিত নির্বিশেষ তর। নিয়া নিবিশেষ কোনরূপ বিশেষ ধর্ম বা গুণের দ্বারায়ই ব্রহ্মের পরিচয় দেওয়া ব্রক্ষের লক্ষানুবে চলে না। যিনি সেইরূপে ভাবে ব্রক্ষের পরিচয় দিতে যান. <sup>পরিচয় অনস্তর</sup> নং<sup>হ</sup> তিনি যে বস্তুতঃ ব্রূপাজ্ঞ নহেন, ইহাই 'অবিজ্ঞাতং বিজ্ঞানতাং বিজ্ঞাতমবিজানতান্'। কেন, ২া৩। এইরূপ শ্রুতিবাক্য দারা স্পাইতঃ বুঝা যায়। নেতি, নেতি, ত্রন্স ইহা নহে, ত্রন্স তাহা নহে, ইহাই অদৈত বেদায়ের ব্রহ্মসম্পর্কে মনন বা তর্কের একমাত্র রীতি। এই রীতি অনুদরণ করিয়াই 'অস্থলমনণু অহ্রস্বমদীর্ঘন্'—বৃহদাঃ এ৮৮৮, প্রভৃতি শ্রুতিতে ব্রদা স্থলও নহেন, অণুও নহেন, হ্রস্বও নহেন, দীর্ঘও নহেন, এইরূপে সর্বপ্রকার বিশেষ ভাষ বা ধর্মের নিষেধ করিয়াই ত্রন্সের স্বরূপ বুঝান হইয়াছে। 'সতাং জ्ञानमन एः जन्म', रेज छितीय, २।२।२, 'विक्ञानमानन्मः जन्म' त्रस्मात्रगुक, ৩৯।২৮, প্রভৃতি উপনিবদেও দেই নেতি নেতি পথেই ব্রহ্মের লক্ষণ নিরূপণের চেষ্টা করা হইয়াছে। লক্ষণের সাহায্যে ত্রন্মের পরিচয় দিতে হইলে, অপরাপর পদার্থরাজি হইতে ত্রন্মের পৃথক্ স্বরূপটিই দেখান আবশ্যক। শ্রুত্যক্ত সত্যম. জ্ঞানম এবং অনন্তম, এই তিনটি পদেরদারা ব্রহ্ম ব্যতীত জড় ঘট প্রভৃতি পদার্থ হইতে ব্রহ্মের পার্থক্য অতিস্পষ্টভাষায় বুঝান হইয়াছে। বিশের তাবন বস্তুই অসত্য, জড এবং পরিচ্ছিন্ন। ত্রন্ম অসত্য বা মিথ্যা বস্তু নহেন, জড় নহেন, এবং দসীম বা পরিচ্ছিন্নও নহেন। এই দৃষ্টিতেই অদৈতবেদান্তে নির্বিশেষ ব্রন্দের স্বরূপ বিচার করিতে হইবে। উক্ত তৈত্তিরীয় শ্রুতিতে সত্যপদের দ্বারায় ব্রহ্ম যে বিকারশীল মিখ্যা বস্ত হইতে (ব্যাবৃত্ত বা) পৃথক্, জ্ঞান পদটির দ্বারা ব্রহ্ম পরপ্রকাশ জড়বর্গ হইতে পৃথক এবং অনন্ত পদের দারা ব্রহ্ম দেশ, কাল প্রভৃতি দর্ববিধ পরিচেছদের অতীত, ইহাই বুঝান হইয়াছে। 'ব্রহ্ম এইরূপ' এইভাবে বিধিমুখে (positively) ব্রহ্মকে জানিবার উপায় নাই। কেননা, ব্রহ্মতত্ত্ব অদৈতবেদান্তের ভাষায় অবাঙ্মনসগোচর। নিষেধমুখেই (negatively) ব্রহ্মকে জানা যায়। বিধিমুখে সচ্চিদানন্দ প্রভৃতি রূপে

ব্রহ্মের যতপ্রকার বর্ণনা বেদ, উপনিষদ প্রভৃতিতে দেখিতে পাওয়া যায়, নিষেধ মুখেই আলোচ্য রীতিতে তাহা ব্যাখ্যা করিয়া, ব্রন্সের সরূপ বুঝিতে হইবে। এখন কথা এই যে, সত্য, জ্ঞান এবং অনন্ত পদের দ্বারা ত্রন্সে অপরাপর পদার্থরাজির যে বিভেদ বা পার্থক্য সূচিত হইতেছে, সে ভেদও তো ত্রন্দোর ধর্ম হিদাবেই প্রকাশ পাইবে। ত্রন্স মত্যস্বরূপ, জ্ঞানস্বরূপ, অনন্ত আনন্দ স্বরূপ এইভাবে না বলিয়া, ব্রহ্ম জড় নহে, জড় বস্তু হইতে পৃথক্ (জড ব্যাবুত), মিথা৷ নহে, মিথা৷ অবস্ত হইতে বিভিন্ন ( ব্যাবুত ) এইরূপে নিবেধসুথে বলিলেও, জড়ের ভেদ, মিথ্যার ভেদ প্রভৃতি ধর্ম ব্রঙ্গো প্রতিভাত হইবে বৈ কি ? তাহা হইলে ব্রহ্ম দবিশেবই হইয়া পড়িবেন; নিবিশেব থাকিবেন কেমন করিয়া? তারপর, মত্য প্রভৃতি শব্দের মত্যন্ন বিশিফ্টরূপ অর্থ গ্রাহণ না করিয়া, মিথ্যা নহে এইরূপ অর্থ গ্রহণ করিলে, 'সত্যং জ্ঞানমনতং ব্রহ্ম' এই শ্রাক্ত তিনটি পদেরই যে লক্ষণা সীকার করিতে হয়, অদৈত-বাদী তাহা লক্ষ্য করিয়াছেন কি ? ইহার উত্তরে অদৈতবেদাতী বলেন. জড নহে (জড়-ব্যাবৃত্তি), মিথা৷ নহে (মিথা৷ ব্যাবৃত্তি), ইহ৷ এক্ষের স্বরূপই বটে, শুদ্ধব্রন্দ স্বরূপ হইতে অতিরিক্ত কিছু নহে। "নেদং রজতন" ইহা রজত নহে, ঝিনুকের খণ্ড, এই দকল স্থলে রজতের যে বাধ বা নিষেধ ( ব্যাবৃত্তি ) বুঝা যায় তাহা যেমন ঝিনুকথণ্ড ছাড়া আর কিছুই নহে। সাদা বলিলে কৃষ্ণতার যে নিষেধ হয়, তাহা যেমন শুক্রতারই স্বরূপ, পৃথক্ কোন পদার্থ নহে, দেইরূপ জড়ের নিষেধ, মিথ্যার নিষেধ প্রভৃতিও শুদ্ধ ব্রন্সেরই স্বরূপ বলিয়া জানিবে। একই ব্রহ্মকে মিথ্যা-জড় প্রভৃতি অপরাপর সকল বস্তু হইতে বিমদৃশ বা পৃথক্ বলিয়া জ্ঞাপন করায়, সভ্য, জ্ঞান, অনন্ত এই তিনটি পদের সার্থকতাও বুঝা যায়। প্র পদত্রয় একই শুদ্ধ

১। (ক) যভপি দর্বেবাং সত্যাদিপদানাং লক্ষ্যমেকমেব নির্বিশেষং ত্রন্ধ তথাপি নিবর্তনীয়াংশাধিক্যেন ন পদান্তরবৈয়র্থ্যম্।

অদৈতদিদ্ধি, ৬৭৬ পৃষ্ঠা, নির্ণয় সাগর সং।

<sup>(</sup>খ) সত্যপদং বিকারাম্পদছেনাসত্যাদ্ বস্তুনোব্যাবৃত্তব্দ্ধপরম্। জ্ঞানপদং চান্তাধীনপ্রকাশাজ্জ ড়াদ্বস্তুনো ব্যাবৃত্তপরম্। অনত্তপদং চ দেশতঃ কালতো বস্তুতক্ষ্পরিচ্ছিন্নাদ্ ব্যাবৃত্তিপরম্। ন চ ব্যাবৃত্তিভাবক্ষপোহতাবক্ষপো বা ধর্মঃ, অপিতু সকলেতর-বিরোধি অইক্ষব—যথা শৌক্ষ্যাদেঃ কাঞ্চ্যাদিব্যাবৃত্তিত্তত্বপদার্থস্ক্রপ্যেব ন ধর্মান্ত্রম, এব্যেকস্থৈব বস্তুনঃ (ব্রহ্মণঃ) সকলেতর বিরোধ্যাকারতামবর্গময়দ্থ্বত্তরম্, একার্থম্, অপর্যায়ং চ পদত্ত্রম্। শ্রীভাষ্য, ৫৬ পৃঃ, নির্ণয় সাগর সং।

ব্রহ্মকে বুঝাইলেও, মিথ্যান্ব, জড়ত্ব প্রভৃতি ভিন্ন ভিন্ন বিরোধী ভাবের [ব্যাহৃত্তি বা] বাধ সূচনা করে বলিয়া, ঐ পদত্রয়কে পর্যায়শবদও বলা যায় না। একই নির্বিশেষ সত্য বা নির্বিশেষ জ্ঞানকেও শুদ্ধ ব্রহ্মের লক্ষণ বলিয়া নির্দেশ করা যাইতে পারে। দেক্ষেত্রে অপরাপর দর্ববিধ মিথ্যা, জড়, পরিচ্ছিন্ন প্রভৃতি পদার্থ হইতে শুদ্ধ ব্রহ্মের যে পার্থক্য বা ভেদ আছে, তাহা পরিস্ফুটরূপে প্রকাশ পায় না। এইজন্ম ত্রন্দে নিখিল জড়-বর্গের বাধ বা নিষেধ [ব্যাবৃত্তি] প্রদর্শনের উদ্দেশ্যেই সতা, জ্ঞান প্রভৃতি তিনটি পদের অবতারণা করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে। সেই বাধ দেখাইতে গিয়া তিনটি পদেৱই লক্ষণা বা গৌণ অর্থ স্বীকার করিতে হইলেও, তাহাদারা বাক্যের তাৎপর্য অধিকতর পরিস্ফুট হওয়ায়, লকণাকেও দেক্ষেত্রে দোয়ের বলা চলে না। সত্যা, জ্ঞান প্রভৃতি পদ একই শুদ্ধ ত্রহ্মের বোধক হইলেও, সত্যাদি পদের দারা নিবর্তনীয় ধর্মের মধ্যে পরস্পার ভেদ থাকায়, সামানাধিকরণ্যেরও কোন অনুপ্রপত্তি নাই। কেন নাই, তাহাই দেখান হইতেছে। বেখানে বাক্যান্তর্গত বিভিন্ন পদগুলি একই অর্থের বোধক হয়, দেখানেই একার্থন বা দামানাধিকরণ্য থাকে। আলোচ্য তৈত্তিরীয় শ্রুতিতে সত্য, জ্ঞান, এবং অনন্ত পদ একমাত্র ব্রহ্মকে উদ্দেশ করিয়াই প্রযুক্ত হইয়াছে, এবং দেইরূপ প্রয়োগের ফলে শুদ্ধ ব্রন্মে জড়ত্ব, মিথ্যাত্ব প্রমুখ দর্বপ্রকার বিরোধী ধর্মের নির্ত্তি বা নিষেধও সূচিত হইয়াছে। এই জন্মই সত্য, জ্ঞান প্রভৃতি পদগুলির সার্থকতাও যেমন আছে, সেইরূপ সত্যাদি পদ একই শুদ্ধ ব্ৰহ্মের বোধক হওয়ায়, তাহাদের একার্থত্ব বা সামানাধিকারণ্যও ব্যাহত হয় নাই। প্রশ্ন হইতে পারে যে, ধর্মই ধর্মীর

১। আলোচ্য শ্রুতিতে সত্য, জ্ঞান ও অনন্ত এই পদত্র্য যদি শ্বতন্ত্রভাবে সত্যত্ববিশিষ্ট, জ্ঞানত্ববিশিষ্ট, অনন্তত্ববিশিষ্ট এইরূপ নিজ বাচ্য অর্থ প্রকাশ করিয়া পরে
ব্রেল্লের দহিত অন্বিত হইত, তবে সেক্ষেত্রে সত্য-ব্রহ্ম, জ্ঞান-ব্রহ্ম, অনন্ত-ব্রহ্ম,
ব্রেল্লের এইরূপ দবিশেষ ভাবই নিঃসন্দেহে বুঝাইত; এবং বিশেষণের ভেদ
অহুসারে বিশেষ্যের ভেদও অপরিহার্য হইত। ব্রহ্মের নির্বিশেষ শুদ্ধস্বরূপ
বুঝাইত না। নির্বিশেষ ব্রহ্মারূপ বুঝাইবার উদ্দেশ্যেই সত্য প্রভৃতি পদের অর্থ
সহজভাবে (বিধিমুখে Positively) না লইয়া, মিখ্যা নহে, জড় নহে,
পরিচ্ছন্ন নহে, এইরূপ নিষেধমুখে (Negatively) গ্রহণ করা হইয়াছে
বুঝিতে হইবে।

লক্ষণ হইয়া থাকে; গোদ গরুর, অধন অধের লক্ষণ হয়। অদৈতবাদীর মতে ব্রন্থের কোনরূপ ধর্ম নাই, ব্রন্থ দর্ববিধ ধর্মরহিত, সতা, জ্ঞান ও অনুন্তমূর্বা এই অবস্থায় 'দত্যং জ্ঞান্মনন্তং ব্রহ্ম' এই তৈত্তিরীয় ভাতিকে অদৈতবাদী এক্ষের সরপলক্ষণ বলিয়া ব্যাখ্যা করেন কিরূপে গ এই প্রশ্নের উত্তরে ধর্মরাজান্দরীন্দ্র বলেন যে, ত্রন্দো প্রকৃতপক্ষে ধর্ম-ধর্মিভাব না থাকিলেও, অবিছা বশতঃ পরব্রেশেও কল্লিত ধর্ম-ধর্মিভাবের স্ঠি হইয়া থাকে। সেই কল্পিত ধর্মবলেই সত্যতা প্রভৃতিকে ব্রহ্মের লক্ষণ বলা যাইতে পারে। ত্রন্দোর এই কল্লিত ধর্ম-ধর্মিভাব সমর্থন করিয়া, আচার্য পূলপাদ তাঁহার পঞ্চপাদিকায় বলিয়াছেন যে, "আনন্দ, বিষয়ানুভব ও নিতার, চৈত্যের এই দকল ধর্ম আছে। উহারা বস্তুতঃ চৈত্য হইতে পৃথক্ না হইলেও পৃথকের মতই প্রতীয়মান হইয়া থাকে"। ব্রন্দের এই কল্পিত ধর্মগুলি প্রকৃতপক্ষে এদোরই স্বরূপ এবং এদা হইতে অভিন। সত্য, জ্ঞান, আনন্দ প্রভৃতির অভেদ লক্ষ্য করিয়াই দর্বজ্ঞাত্মমুনি তাঁহার 'দংক্ষেপ শারীরক' এন্থে বলিয়াছেন যে, সত্যেও জ্ঞান আছে, জ্ঞানেও সত্যতা আছে; আনন্দেও জ্ঞান আছে, জ্ঞানেও আনন্দ আছে; আনন্দেও সত্যতা আছে, সত্যতায়ও আনন্দ আছে। সত্য, জ্ঞান ও আনন্দ, ইহাদের পরস্পার কিছুমাত্রও ভেদ নাই। ইহারা বস্তুতঃ অভিন্ন তত্ত্ব'। সত্য যদি জ্ঞান হইতে ভিন্ন পদার্থ হইত, তবে স্পন্টই বুঝা ধাইত যে, সত্য জ্ঞান নহে, কিন্তু জ্ঞানের বিষয় অর্থাৎ জ্রেয়। যাহা জ্ঞানের বিষয় বা জ্ঞেয়, তাহা কদাচ সত্য হইতে পারে না। জ্ঞেয় বিশ্বপ্রপঞ্চ সত্য নহে, মিথ্যা। সত্য জ্ঞানের বিষয় হইলে, সত্যও সত্য হইতে পারে না, মিথ্যাই হইয়া পড়ে। যাহা সত্য তাহা কখনও মিথ্যা হয় না স্তুত্রাং সত্য জ্ঞান হইতে ভিন্ন নহে. অভিন্ন। জ্ঞান যদি সত্য হইতে ভিন্ন হয়, তবে জ্ঞানও অসত্য বা মিথাই হইয়া দাঁডায়। জ্ঞান মিথা। হইলে, তাহাকে বিশের আলোক জ্ঞান বলা যায়

পদ্মপাদক্বত পঞ্চপাদিকা, অধ্যাস নিরূপণ, ৪ পৃঃ কাশী সং ;

১। (ক) আনন্দো বিষয়াসুভবো নিত্যত্বঞ্চেতি ধর্মা:। অপৃথক্ত্বেহপি চৈতন্তাৎপৃথগিবাবভাসন্তে॥

<sup>(</sup>খ) অদৈতদিদ্ধি ৬৭৭ পৃষ্ঠা, নির্ণয় সাগর সং ;

২। সত্যেহপ্যস্তি জ্ঞানতা জ্ঞানতায়াং সত্যত্বংচ স্পষ্টসস্ত্যের তদ্বৎ। সত্যপ্যেবং নাতিরেকাবকাশঃ পূর্ণে তত্ত্বে জ্ঞানসত্যোপপত্তেঃ॥

কিরূপে ? অতএব জ্ঞানও সত্য হইতে ভিন্ন নহে। আনন্দ জ্ঞান হইতে ভিন্ন হইলে, তাহা অবশ্যই জ্ঞেয়ই হইবে, জ্ঞেয় হইলেই মিথ্যা হইবে। মিথ্যা আনন্দে কাহারও অভিলাষ জন্মিতে পারে না। সকলেই আনন্দের সন্ধানে ব্যস্ত, ইহা হইতে আনন্দ যে জ্ঞান হইতে ভিন্ন তব নহে এবং মিথ্যা নহে, ইহাই সাব্যস্ত হয়। জ্ঞানেও আনন্দ আছে, জ্ঞানে আনন্দ না থাকিলে জ্ঞানের জন্ম মানুষ বিবিধ তুঃখকে বরণ করিয়া জ্ঞানাম্বেশে ব্যাকুল হইত না। স্থতরাং জ্ঞান ও আনন্দ যে অভিন্ন ইহাই বুঝা যায়। সত্য-জ্ঞান-আনন্দই ব্রহ্মা স্বরূপ, এবং লক্ষণও বটে। এই সত্য-জ্ঞান-আনন্দই জগতের অধিষ্ঠান বা আশ্রায়, এইজন্মই জাগতিক বস্তুতে সময় সময় খণ্ড সত্য, খণ্ড জ্ঞান ও আনন্দের উপলিন্ধি হইয়া থাকে। ব্রহ্মই দেই ভূমানন্দ এবং সার্বভৌম সত্য। এই রহস্মই 'সত্যং জ্ঞানমানন্দং ব্রহ্ম', 'বিজ্ঞানমানন্দং ব্রহ্ম' প্রভৃতি শ্রুতিবাক্যে নির্বিশেষ ব্রক্ষের লক্ষণমুখে উক্ত হইয়াছে।

উপনিষদে ব্রেক্সের সগুণ ও নিগুণি এই দ্বিবিধভাবেরই পরিচয় পাওয়া যায়। এই চুইটি বিভাব আলোক অন্ধকারের মত পরস্পের বিরোধী। স্থতরাং ইহার একটি সত্য হইলে, অপরটি মিথ্যা হইতে বাধ্য। চুইটি

আনন্দত্বে জ্ঞানতা জ্ঞানতায়ামানন্দত্বং বিহুতে নির্বিশস্কম্।
সত্যপ্যেবং নাতিরেকাবকাশঃ পূর্ণে তত্ত্বে জ্ঞানসৌথ্যোপপত্তে: ॥
আ্নন্দত্বে সত্যতা সত্যতায়ামানন্দত্বং নির্বিবাদং প্রসিদ্ধম্।
সত্যপ্যেবং নাতিরেকাবকাশঃ পূর্ণেতত্ত্বে সত্যসৌথ্যোপপত্তে: ॥
সংক্ষেপশারীরক, ১ম অঃ ১৮৬-১৮৮ শ্লোক।

১। বৃদ্ধতা শংভাগ্য, ১০০১, ও অহা১১, দুইব্য

নির্বিশেষং পরংব্রন্ধ দাক্ষাৎকর্তুমনীশ্বরাং। যে মন্দান্তেহসুকম্পত্তে দবিশেষ নিরূপ্রণঃ॥

অবৈতিসিদ্ধির ৭২০ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত বেদান্ত কল্লতকর শ্লোক। অগম্যং স্ক্ষান্ধং মে যদ্দৃষ্ঠ্ব মোক্ষভাগ ভবেৎ। তশাৎ স্কুলং হি মে রূপং মুম্কুঃ পূর্বমাশ্রয়েৎ॥ ভগবতী গীতা।

বশীক্ততে মনস্থেষাং দণ্ডণব্ৰহ্মশীলনাৎ। তদেবাবিৰ্ভবেৎ দাক্ষাদপেতোপাধিকল্পনম্। অহৈতদিদ্ধির ৭২০ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত বেদান্ত কল্পতক্রর শ্লোক।

কখনই সমানভাবে সতা হইতে পারে না। অদৈতবেদান্তের মতে নিগুণ, নির্বিশেষ ব্রন্থাই সতা; ব্রন্থোর সগুণভাব মায়িক এবং অসতা। স্থলদর্শী সাধকের উপাসনার স্থবিধার জন্ম ব্রেক্সের সগুণ ভাবের কল্পন। করা হইয়া থাকে। যিনি স্বতঃ নিগুণ, নির্বিশেষ, তিনিই মায়া উপাধি বৃশতঃ স্তুণ, স্বিশেষ হন। 'গৃহীতমায়োরুগুণঃ স্গাদাবগুণঃ স্মৃতঃ'। ভাগ্রত, ২৬।২১। এই সন্তগভাব তাঁহার লীলামাত্র। লীলাময় পরমেশর প্রাণিগণের প্রতি দ্যাপরবর্ণ হইয়া স্বেচ্ছাবুরূপ মায়িক দেহ ধারণ করেন—'স্থাৎ প্রমেশ্র-স্থাপি ইচ্ছাবশাৎ মায়াময়ং শ্রীরং সাধকানুগ্রহার্থম। ব্রহ্মসূত্র শং ভাষ্য, ১।১।২০। দেহধারীর ত্যায় ভক্তের দৃষ্টিতে প্রতিভাত হন ( দেহবানিব লক্ষ্যতে )। ত্রিগুণমন্ত্রী জগজ্জননী মান্তাকে বশীভূত করিয়াই জগতের স্থাঠি লীলায় প্রবৃত্ত হন। দুফের দমন, শিফের পালন এবং ধর্মের গ্রানি দূর করিবার জন্ম জগতের নাট্যমঞে আবিভূতি হইয়া থাকেন। তিনি মায়াধীশ, তাঁহার উপর মায়ার কোন প্রভাব নাই। তিনি মায়া এবং মায়িক জীব ও জগতের সাকীমাত্রণ। অদৈত্বেদান্তের মতে সঞ্গব্রেকারও একটা নির্দিষ্ট স্থান পাওয়া গেল 👂 বৈঞ্ববেদান্তী রামানুজ, মান্দ প্রভৃতির মতে ব্রন্ধ অনন্ত-গুণময়, তিনি কোনমতেই নিগুণ নির্বিশেষ হইতে পারে না। 'নিগুণিং নিক্রিয়ং শান্তং নিরবন্তং নিরঞ্জনম্' প্রভৃতি শ্রুতি ব্রংক্সর গুণশূন্ততা বুঝায় না। ত্রন্মে কোনরূপ নিকৃষ্ট গুণ বা নীচ ক্রিয়া নাই, ত্রন্মে নিরতিশয় অসংখ্য কল্যাণগুণগণেরই সমাবেশ আছে, ইহাই বুঝায়। নির্শব্দের স্বাভাবিক নিষেধ অর্থ পরিত্যাগ করিয়া "নিকুষ্ট" অর্থ গ্রহণ করায়, রামানুজ প্রভৃতি যে শব্দার্থের সহজবোধ্য রীতি পরিত্যাগ করিয়া

১। স চ ভগবান্ জ্ঞানৈশ্বর্যশক্তিবলবীর্যতেজোভিঃ সদা সম্পন্ন ত্রিগুণাত্মিকাং বৈষ্ণবীং স্বাং মায়াং মূলপ্রকৃতিং বশীকৃত্য অজোহব্যযো ভূতানামীশ্বরো নিত্য-শুদ্ধ-মৃক্ত স্বভাবোহপি সন্ মায়য়া দেহবানিব লোকান্ত্রগ্রহং কুর্বন্নিবলক্ষ্যতে।

গীতা শং ভাষ্য উপক্রমণিকা।

অজোহপি সন্নব্যয়াত্মা ভূতানামীশ্বরোহপি সন্। প্রকৃতিং স্বামধিষ্ঠায় সম্ভবাম্যাত্মমায়য়া॥ গীতা ৪।৬, ঐ শ্লোকের শং ভাষ্য দুইব্য।

<sup>∗</sup>প্রেয় পাঠক লক্ষ্য করিবেন, কেমন স্বন্দরভাবে আচার্য শঙ্কর তাহার বেদান্তভায়্যে সগুণ ব্রহ্মবাদ উপপাদন করিয়াছেন।

কষ্ট কল্পনার আশ্রয় লইতে বাধ্য হইয়াছেন, তাহা স্থুণী অবশ্যই লক্ষ্য করিবেন। তর্কের ভিত্তিতে বিচার করিলে দেখা যায় যে, নিগুর্ণকে বুঝিতে গেলেই প্রথমতঃ দগুণকে জানা প্রয়োজন হয়। যিনি ঘট জানেন না, এইরূপ ব্যক্তি ঘটের অভাব বুঝিতে পারেন না। অভাবের জ্ঞান তাহার প্রতিযোগীর ( যাহার অভাব বুঝা যায়, তাহাকে অভাবের প্রতিযোগী বলে ) জ্ঞানকে অপেক্ষা করে। নিগুণি বাক্যদারা উপনিষদে ত্রক্ষে সর্ববিধ গুণের নিষেধ করা হইয়াছে। নিষেধের কোন বিষয় (নিষেধ্য) না থাকিলে, কাহার নিষেধ তাহা না বুঝাইলে, নিয়েধের দেক্ষেত্রে কোনই অর্থ হয় না। সন্তণ বাক্যের দারা ত্রন্সের যে-সকল গুণরাজি বর্ণিত হইয়াছে, নিগুণ বাক্যে সেই সমুদয় গুণেরই নিষেধ সূচিত হইয়াছে। দগুণ বাক্য না থাকিলে, নিগুণ বাক্যের অবতারণাই আদে অর্থহীন হয়। ব্রন্দের গুণ-সম্পর্ক কল্লিত না হইলে, মত্য স্বাভাবিক গুণের নিষেধ কোনমতেই সম্ভবপর হয় না। সে-অবস্থায় গুণের নিষেধে গুণীরও নিষেধ হইয়া যায়। সগুণ বাক্যের প্রাধান্ত দিলে, উপনিষদে যে অসংখ্য নিগুণবাক্য দেখিতে পাওয়া যায়, তাহা নির্বিষয় এবং অর্থহীন হইয়া দাঁড়ায়। অদৈতবাদীর দৃষ্টিতে নিগুণ বাক্যের প্রাধান্ত স্বীকার করিলে, উপাদনা জগতে দণ্ডণ ত্রন্সবোধক বাক্যেরও নির্দিষ্ট স্থান পাওয়া যায়। সন্তণ এবং নিন্তর্ণ কোনরূপ উপনিষদের উক্তিই মিথ্যা এবং অপ্রমাণ হয় না : ৭ এই অবস্থায় প্রথমতঃ সগুণ ব্রহ্মবাদ স্বীকার করিয়া লইয়া, চরমভূমিতে নিগুণ নির্বিশেষ ত্রনাবোধক বাক্যকেই প্রমাণ বলিয়া গ্রাহণ করা

১। (ক) সগুণবাক্যানাম্ উপাধিকগুণবিষয়ত্বেন স্বাভাবিকনির্ধর্মকত্বশ্রতের্নবিরোধ:। অবৈতিসিদ্ধি, ৭২১ পূর্চা।

<sup>(</sup>থ) নহ নিগুণবাক্যং দগুণবাক্যং বাধতে, নতু দগুণবাক্যং তদিতি কিমত্র নিয়ামকম্ ?

ন চ নিষেধকত্যা নিগুণবাক্যং প্রবলম্, 'অদদ্বা' ইত্যাদিবাক্যস্থ সদেব
ইত্যাদিবাক্যাৎ প্রাবল্যাপত্তেরিতি চেল্ল, অপচ্ছেদভায়েন প্রাবল্যস্থ প্রাণেবাক্তে:।

অবৈতিসিদ্ধি, ৭৩৪ পৃষ্ঠা। "অপচ্ছেদ" ভাষটি মীমাংদা দর্শনের একটি ভাষ।

অপচ্ছেদ শব্দের অর্থ বিরোধ বা ব্যাঘাত! পূর্ববর্তী ও পরবর্তী উক্তির মধ্যে
অপচ্ছেদ বা বিরোধ ঘটলে, পূর্বটি ছর্বল এবং পরবর্তী উক্তিটি দবল হইয়া
থাকে। ব্যাকরণের 'পূর্বপর্যায়াং পরবিধিবলবান্', 'দাবকাশনিরবকাশ্যোনিরবকাশবিধিবলবান্' প্রভৃতি পরিভাষা আলোচ্য অপচ্ছেদ ভাষের মর্মই স্ক্রচনা
করে। দত্যং জ্ঞানমনতং ব্রন্ধ; (তৈত্তিরীয়; ২।১।২) নিগুণং নিজ্ঞিয়ং শান্তম্

সমধিক যুক্তিসঙ্গত নহে কি ? ব্রন্ধের সগুণ ভাবই সতা, নিগুণভাব মিথাা, এইরূপ কল্পনা নিতান্তই অসঙ্গত। বৈদিক দিবিধ উক্তির একটি (নিগুণভাব) মিথাা হইলে, অপরটি (সগুণভাব) যে সতা হইবে তাহাই বা কিরূপে বলা যায় ?

ব্রুক্সের নিগুর্ণ এবং নির্বিশেষ স্বরূপ উপপাদন করা গেল। এখন নির্বিশেষ ব্রুক্সে কোন প্রমাণ নাই বলিয়া রামানুজ, মাধ্ব, নিম্বার্ক, বল্লভ, বলদেব

প্রভৃতি বৈফবাচার্যগণ যে অভিযোগ করিয়াছেন, তাহা
কিনিশে এক
কতদূর সত্য পরীকা করা আবশ্যক। আলোচ্য এক-বিষয়ে
প্রমাণ কি ? এই প্রশের উত্তরে বাদরায়ণ তাঁহার এক্সসূত্রে—
'শান্ত্রযোনিরাৎ' [এঃ সূঃ ১৷১৷৩] এই সূত্রে বলিয়াছেন, বেদ,

(মেতাশ্বতর ৬০১৯) ইত্যাদি শ্রুতি দারা ব্রন্ধের নির্বিশেব ভাব প্রতিপাদিত হইয়াছে। যা সর্বজ্ঞা সর্ববিৎ, সত্যকানা, সত্যবংকল্পা, ( ছান্দোগ্য ৩।১৪।২ ) দ্রন্থী, শ্রোতা, ঘাতা, রুগয়িতা (প্রশ্ন, ৪।১) প্রভৃতি শ্রুতি ব্রন্ধের দণ্ডণভাব প্রকাশ করিতেছে। দণ্ডণ এবং নিগুল পরস্পর বিরোধী। এই অবস্থায় কোন্ শ্রুতিবাক্য ছুর্বল, কোন্টি প্রবল, কোন্টি প্রমাণ, কোন্টি অপ্রমাণ হইবে, তাহা বিচার করিতে र्গाल (मधा यात्र एय, अथमण्ड बार्मात छन दर्गमा मा कित्रिल, निर्ध निर्वादका छन्दित त्य নিষেধ করা হইয়াছে, তাহার তো কোন অর্থ হয় না। গুণ থাকিলে তবেই তো উহার নিবেধ হইবে ? গুণ না থাকিলে নিবেধ হইবে কাহার ? নিগুণ স্বতরাং স্পুণকে অপেকা করে। এই অবস্থায় গুণসাপেক নিগুণ বাক্য যে সগুণ বাক্য অপেকা প্রবল, তাহাতে সন্দেহ কি ? দেই প্রবল নিও ণ বাক্যের দারা সন্তণবাক্যের বাধ হইবে, ইহাই তো স্বাভাবিক। তারপর, ত্রন্মের গুণবিধান সত্য হইলে, নিগুণবাক্য সকল নিবিষয় হইয়া পড়ে। ভেদ বোধক শাস্ত্র এবং অভেদবোধক শাস্ত্রের বিরোধের ক্ষেত্রেও এই একই নীতি প্রযোজ্য। অভেদ ভেদ সাপেক্ষ। ভেদ না জানিলে, ভেদের অভাব বা অভেদ জানিবার উপায় নাই। ভেদ-প্রতিপাদক শাস্ত্র সত্য হইলে, অভেদ-বোধক শাস্ত্র নিবিষয় হইয়া অপ্রমাণ হইয়া পড়িবে। এইজন্ম আলোচ্য নায় অনুসারে গুণসাপেক নিগুণ বাক্যের, ভেদ সাপেক্ষ অভেদ বাক্যের প্রমাণ্য মানিয়া লওয়াই যুক্তিযুক্ত।

ব্রুক্ষের নিগুণ ও নির্বিশেষ স্বরূপ উপপাদনের জন্ত মহামনীধী মধুস্থদন দরশ্বতী তাঁহার অবৈতদিদ্ধির দিতীয় পরিচ্ছেদের দিতীয় অধ্যায়ে (অবৈতদিদ্ধি ৩১৭—-৩৫৫ পৃষ্ঠা, নির্ণয় দাগর দং;) ভাষামৃত-রচ্মিতা দণ্ডণ ব্রহ্মবাদী মাধ্ব পণ্ডিত ব্যাদরাজের বিরুদ্ধে অতি গভীর যুক্তিজালের অবতারণা করিয়াছেন এবং মাধ্বোক্ত তর্কও যুক্তির অসারতা প্রদর্শন করিয়াছেন। আমরা জিজ্ঞাস্থ পাঠককে ভাষামৃত এবং অবৈতদিদ্ধির ঐ দকল স্থল আলোচনা করিতে অনুরোধ করি।

উপনিষৎ প্রভৃতি অধ্যাত্ম শান্তকেই ব্রঙ্গবিষয়ে অভ্যন্ত প্রমাণ বলিয়া জানিবে। শানতি অতি স্পর্ফা ভাষায় ব্রন্সকেই একমাত্র দাক্ষাৎ, অপরোক্ষ তর বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন—দাক্ষাদপরোক্ষাদ্ ব্রন্স, বৃহদাঃ, ৩।৪।১। প্রত্যক্ষ, অনুমান, শব্দ প্রভৃতি লৌকিক কোন প্রমাণই নির্বিশেষ বস্তু প্রতিপাদন করে না, করিতে পারে না; সগুণ, সবিশেষ বস্তুই প্রতিপাদন করে। ব্রন্সকে ব্রক্ষাসূত্রে যে 'শান্তযোনি' বলা হইয়াছে, ঐ শান্তযোনি ব্রন্ম নির্বিশেষ ব্রন্মনহে, সবিশেষ মায়াময় ব্রন্মং।

বৈষ্ণববেদান্তী বলেন, নাম, জাতি, গুণ, ক্রিয়া প্রভৃতি সর্বপ্রকার বিকল্পরহিত বস্তুর প্রত্যক্ষ হয় না, হইতে পারে না। অবশ্য সকল রানাস্থ প্রভৃতির প্রত্যক্ষই সর্বপ্রকার বিকল্প প্রকাশ পায় না। এক জাতীয় মতে নির্বিকল্প বস্তুর প্রথমটির দর্শনেও বস্তুর বিশেষ আকৃতি-প্রকৃতির ও স্বিকল্প জ্যানোদয় হইয়াই বস্তুর প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। গরুর স্বরূপ প্রথমিক প্রত্যক্ষ কালেও, গলকন্বল দেখিয়াই গরুকে গরুক বিলিয়া ঢেনা যায়। গলকন্বল (যাহাকে গরুমাত্রেরই অসাধারণ ধর্ম বা গোহ বলা হয়) চিহ্ন যে সকল গো-প্রাণীরই আছে, তাহা একটিমাত্র গরুক দেখিয়া জানিবার উপায় নাই। দ্বিতীয়, তৃতীয় গরু দেখিলে, দেই গরুরও গলকন্বল দেখিয়া, এই সকলই যে এক গোজাতীয় পশু, এই জাতীয়তা বোধের উদয় হয়। এই অবস্থায় গরুর প্রথমটির প্রত্যক্ষকে নির্বিকল্পক এবং পরবর্তী গরুর প্রত্যক্ষকে সবিকল্পক বলিয়া রামানুজ, মাধ্ব প্রভৃতি বৈষ্ণব বেদান্তিগণ দিদ্ধান্ত করিয়া থাকেন। এথানে লক্ষ্য করা আবশ্যক যে, রামানুজ

১। ঋগ্বেদাদি শাস্ত্রং যোনিং কারণং প্রমাণমস্থ ব্রহ্মণো যথাবৎ স্বরূপাধিগমে। বং সং: ১।১।৩।

২। অদৈত বেদান্তের দিদ্ধান্তে জগজ্জনাদি যেমন ব্রমের তটস্থ লক্ষণ, 'শাস্ত্রযোনি' রূপে ব্রমের যে বর্ণনা, তাহাও ব্রমের তটস্থ লক্ষণই বটে। ঐরপ লক্ষণ যে নির্নিশ্ব পরব্রমের বোধক স্বরূপ লক্ষণ হইবে না তাহাতে সন্দেহ কি? আলোচ্য ছই স্থানে ব্রমের তটস্থ লক্ষণ বর্ণনা করিয়া, 'তেন্তু সমন্বয়াৎ।' বাং সং ১।১।৪। এই চতুর্থ স্থানে উপনিষছ্ক্তি সমূহের অদিতীয়, অথশু, নির্বিশেষ ব্রমে সমন্বয় প্রদর্শন করতং তাম্লে পরব্রমের স্বরূপ লক্ষণ ব্যাখ্যাত হইয়াছে, বুঝিতে হইবে।

৩। নির্বিকল্পকং নাম কেনচিদ্ বিশেষেণ বিযুক্তন্ত গ্রহণং ন সর্ববিশেষ রহিতন্ত্য, ..... নির্বিকল্পকমেকজাতীয়দ্রব্যেষু - প্রথমপিগুগ্রহণম্, দ্বিতীয়াদিপিগুগ্রহণং স্বিকল্পক-মিত্যুচ্যতে। শ্রীভাষ্য, ৭৩ পৃষ্ঠা নির্ণয় সাগর সং।

প্রভৃতির দৃষ্টি ফুল বস্তুর ঐন্দ্রিষক প্রত্যক্ষের মধ্যেই নিবদ্ধ রহিয়াছে। ঐরপ স্থল প্রত্যক্ষের অন্তরালে যে নির্বিশেষ বোধ লুকায়িত আছে, তাহা রামানুজ প্রভৃতির দৃষ্টিতে ভাসে নাই। গোরবিশিষ্ট গোর যে প্রতাক্ষ, তাহা ত্বল বাহ্য প্রত্যক্ষ। বিশিষ্ট বৃদ্ধিমাত্রই বিশেষণ, বিশেষ্য এবং বিশেষণ ও বিশেষ্যের মধ্যে অবস্থিত দম্বন্ধ, এই ত্রেমীকে লইমাই উৎপন্ন হয়। দণ্ডধারী পুরুষকে দেখিয়া "দণ্ডীপুরুষঃ" এইরূপে যে প্রত্যক্ষ জ্ঞানোদয় হয়, তাহা বিশ্লেষণ করিলে স্থুধীদর্শক দেখিতে পাইবেন যে, বিশেষণ দণ্ড, বিশেষ্য পুরুষ এবং দণ্ড ও পুরুষের সম্বন্ধ, এই তিনটিকে একত্রিত করিয়া "দণ্ডধারী পুরুষ" এইরূপ বিশেষ প্রত্যক্ষ উৎপন্ন হইয়াছে। দণ্ডকে না চিনিলে দওধারীকে চেন। যায় না। দও এবং দণ্ডীর সম্বন্ধবোধও ঐক্লপ প্রত্যক্ষের তৃতীয় আর একটি অপরিহার্য অন্ন। সংযোগ সম্বন্ধই এখানে স্বতন্ত দণ্ড এবং পুরুষের মধ্যে যোগ স্থাপন করিয়াছে এবং "দণ্ডী পুরুষ" এইরূপ বিশিষ্ট প্রত্যক্ষ উৎপাদন করিয়াছে। আলোচ্য বিশিষ্টবুদ্ধির উদয়ের পূর্বে বিশেষবুদ্ধির অঙ্গ হিসাবে উক্ত ত্রয়ীর স্বতন্ত্র বোধ যে অত্যাবশ্যক, তাহা সূক্ষাধী তার্কিক অস্বীকার করিতে পারেন না। 'দণ্ডী পুরুষ' এইরূপ বুদ্ধির ভার গোন্ববিশিষ্ট গোর প্রত্যক্ষও গোর বিশেষধর্ম গোত্ব, গো, গোত্ব এবং গোর স্থন্ধ, এই তিনের স্বতন্ত্র ভাবে জ্ঞান ব্যতীত জন্মিতে পারে না। উহাদের পৃথক্ পৃথক্ জ্ঞান নিঃসম্বন্ধ বোধ। গোর ধর্ম গোর এবং গো, এই ছুইটিকে পৃথক্ভাবে জানিলে, তবেই তাহাদের মধ্যে সম্বন্ধবোধের ফুরণ হয়। ঐ গোত্ব এবং গোর জ্ঞান যে, নিঃসম্বন্ধ নির্বিকল্প জ্ঞান, তাহা স্থায়-বৈশেষিকও স্বীকার করিতে বাধ্য হইয়াছেন এবং সেই নির্বিকন্ন জ্ঞানকে— 'প্রকারতাদিশূন্যং হি সম্বন্ধানবগাহিতৎ'। ভাষাপরিচ্ছেদ, ১০৬ কারিকা ; এইরূপ লক্ষণ নির্বাচন করিয়াও বুঝাইতে চেফী করিয়াছেন। অবশ্য স্থায়-বৈশেষিক পণ্ডিতগণ ঐ নির্বিকল্পজ্ঞানকে অতীন্দ্রিয় বলিয়াছেন, প্রত্যক্ষ বলিয়া স্বীকার করেন নাই—জ্ঞানং যন্নিবিকল্লাখাং তদতীন্দ্রিয়মিয়াতে ॥ ভাষাপরিচ্ছেদ, ৩৮ কাঃ। ইহার কারণ এই যে, গ্রায়-বৈশেষিক দর্শনে আত্মা, মনঃ, ইন্দ্রিয় ও বিষয়, এই চারটির ক্রমসংযোগের ফলে প্রতাক্ষ জ্ঞান উৎপন্ন হয়। 'ইন্দ্রিয়জন্যং জ্ঞানং প্রত্যক্ষম্' ইহাই স্থায়োক্ত প্রত্যক্ষের লক্ষণ। এই লক্ষণ অনুসারে যাহা ইন্দ্রিয়ের অতীত অর্থাৎ ইন্দ্রিয় যাহাকে স্পর্শ করিতে পারে না,

এরপ দর্বপ্রকার দম্বন্ধরহিত বস্তুর প্রত্যক্ষ হয় না। নিঃদম্বন্ধ নির্বিকল্পক জ্ঞানও স্থতরাং স্থায়মতে প্রত্যক্ষগম্য হইতে পারে না। অদৈতবেদান্তী বেদান্তবেগু তুরীয় স্বয়ংজ্যোতিঃ ব্রহ্মকে সর্বদা দাক্ষাৎ অপরোক্ষ বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। "দাক্ষাদপরোক্ষাদত্রক্ষা" বহদাঃ এ৪।১ এই শ্রুতিবাক্যে "দাক্ষাৎ" এবং "অপরোক্ষ" এই চুইটি তুল্যার্থ শব্দের প্রয়োগ করিয়া ব্রহ্মাই যে একমাত্র অপরোক্ষ তর, ইহাই শ্রুতি বুঝাইতে চাহিয়াছেন। স্বপ্রকাশ, স্বতঃপ্রমাণ ব্রহ্মই জগতের আশ্রয়। দেই দদাভাস্বর অধিষ্ঠান-চৈতন্মের সহিত অভিন্ন হইয়া প্রতিভাত হইয়া থাকে বলিয়া বিশ্বপ্রপঞ্চও প্রত্যক্ষণম্য হইয়া থাকে। বিশেষ তাবদবস্তুই ব্রহ্মালোকেই আলোকিত, ব্রহ্মসতায়ই সতাবান। স্বপ্রকাশ ব্রন্ধে অধিষ্ঠিত বলিয়া পারমার্থিক সত্যতা না থাকিলেও. জাগতিক বস্তুর ব্যাবহারিক সত্যত। অস্বীকার করা চলে না। সচ্চিদানন্দ ত্রশো অধ্যস্ত জগতের ব্যাবহারিক সত্যতা আছে বলিয়াই, অদৈতবেদাতের মতে ব্যাবহারিক জীবন অচল হয়না। জ্ঞান, জ্ঞাতা, জ্ঞেয় প্রভৃতিরও মূল্য বুঝা যায় এবং কর্তা, কর্ম ক্রিয়া প্রভৃতি দৈতবাদের ভিত্তিতে কল্লিত বিধি ও নিষেধবোধক শাস্ত্ররাজিকেও নিফল বলা যায় না। যে ঘটে যে সত্যতার উপলব্ধি হয়, তাহা অথও সত্য নহে, থও সত্য। 'ঘটোইস্তি', 'ঘটঃ সন্' এইরূপ বোধে অস্তির বা দতা ঘটগত হইয়া প্রতিভাত হয়। ঘট এক্ষেত্রে অন্তিবের উপাধি (Limitation), সেই উপাধিবশে অথও সতা ঘটের সীমায় আবদ্ধ হইয়া, সসীম সথও হইয়া প্রকাশিত হইয়া থাকে। ঘট-জ্ঞান, গো-জ্ঞান, অশ্ব-জ্ঞান প্রভৃতি জ্ঞানস্থলে ও ঘট-গো-অশ্ব প্রভৃতি উপাধিনিবন্ধন জ্ঞান সদীম দখণ্ড হইয়া জ্ঞাতার দৃষ্টিতে ধরা পড়ে। এই জ্ঞানের ঘট, গো, অশ্ব প্রভৃতি উপাধি। ঐ সকল উপাধি সরাইয়া লইলে, সত্যতা এবং

১। নির্বিকল্পকন্ত দংদর্গানবগাহি জ্ঞানম্। যথা দোহয়ং দেবদন্তঃ, তত্ত্বসদি ইত্যাদিবাক্য-জন্তং জ্ঞানম্। নহ শাক্ষিদং জ্ঞানম্, ন প্রত্যক্ষম্, ইল্রিয়াজন্তত্বাদিতি চের। নহীল্রিয়জন্তত্বং প্রত্যক্ষে তত্ত্বং দ্ধিতত্বাৎ কিন্ত যোগ্য বর্তমানবিষয়কত্বে দতি প্রমাণ চৈতন্তন্ত বিষয় চৈতন্তাভিরত্বমিত্যুক্তম্।

বেদান্তপরিভাষা, প্রত্যক্ষ পরিচ্ছেদ, ৩৪ —৩৫ পৃ:, রামক্বঞ্চ মিশন সং দ্রষ্টব্য।
২। তমেতমবিভাষ্যমাত্মানার্ননোরিতরেতরাধ্যাসং প্রক্কত্য সর্বে প্রমাণপ্রমেয়ব্যবহারা লৌকিকা বৈদিকাশ্চ প্রবৃত্তাঃ। সর্বাণি চ শাস্ত্রাণি বিধিনিষেধ মোক্ষপরাণি। ব্রহ্মস্থ্র, শং ভাষ্য, ১।১।১

জ্ঞানের অথও পরিপূর্ণ স্বরূপই নির্বিকল্পক প্রত্যক্ষের ফলে প্রকাশিত হয়। এইরূপ নির্বিকল্লক প্রত্যক্ষই অদৈতবেদান্তের মতে শুদ্ধ ব্রহ্মের প্রত্যক্ষ। যাঁহার চক্ষুঃ ফুটিয়াছে, জ্ঞান পরিপাক লাভ করিয়াছে, তিনি বিশ্বের তাবদ বস্তুর মধ্যেও নির্বিশেষ শুদ্ধ ব্রহ্মকেই প্রত্যক্ষ করেন। "দর্বং ব্রহ্মময়ন জগৎ"— "ব্রহ্ম ভিন্ন আর কিছুই নাই। আমিও ব্রহ্ম, তুমিও ব্রহ্ম; জীব ও জগতের অন্তর্যামি দর্বব্যাপি এক অদিতীয় ব্রহ্মই মত্য। দেই মত্য শুদ্ধ ব্রহ্মকেই জানিতে চেফা করিবে—"পত্যমেব বিজিজ্ঞাদম্ব," তবেই দকল জানার শেষ হইবে, অন্ম কিছুই জ্ঞাতব্য অবশিষ্ট থাকিবে না। এইরূপে অদৈত-বেদান্তে যে নির্বিশেষ নির্বিকন্ন ব্রহ্ম প্রত্যক্ষের উপদেশ দেওয়া হইয়াছে, তাহাই বেদান্তোক্ত একা জিজ্ঞাদার লক্ষ্য নাবহারিক দৃষ্টিতে নিখিল প্রপঞ্চের প্রত্যক্ষ সবিকল্প বা সবিশেষ প্রত্যক্ষ। রামাকুজের দৃষ্টি সেই স্বিকল্লক প্রত্যুক্তের মধ্যেই নিবদ্ধ রহিয়াছে। এইজন্মই অদ্বৈতবেদান্ত-বেল্ল নিবিকল্লক, নির্বিশেষ শুদ্ধ ব্রহ্ম প্রত্যক্ষ তাঁহার স্থল দৃষ্টিতে ধরা পড়ে নাই। গুণের রাজ্য ছাডিয়া রামানুজ গুণাতীতকে দাকাৎ করিতে পারেন নাই। তাঁহার সাধনা অনুত্তুণময়ের সানিধ্য লাভ করিয়াই চরিতার্থতা লাভ করিয়াছে। অদ্বৈতবেদান্তী এখানেই বিরত হন নাই। জ্ঞান-গিরির তুঙ্গ শৃঙ্গে আরোহণ করিয়া নামরূপাতাক জগতের মধ্যেও নামরূপের অতীত 'অশব্দমস্পর্শ-মরূপমবায়ম' শুদ্ধ ব্রেক্ষের অপরোক্ষ দাক্ষাৎকার লাভ করিয়াছেন। নিজেকে অপার জ্ঞানসিন্ধর বিন্দু জানিয়া, স্বীয় সতা এবং ব্যক্তির বিসর্জ্জন দিয়া, সত্য-শিব-স্থন্দররূপই প্রাপ্ত হইয়াছেন। গুরু, শাস্ত্র প্রভৃতি তুরীয় ব্রন্মেরই সাক্ষাৎ পরিচয় প্রদান করে। এইজন্মই জিজ্ঞাস্থ গুরু ও শান্ত্রের সেবার ফলে চরম ও পরম বিছা লাভ করে।

বেদ, উপনিষৎ প্রভৃতি অধ্যাত্ম শান্ত্রমূলে যে তুরীয় ভূমা ব্রহ্মের
সাক্ষাৎ অপরোক্ষ পরিচয় পাওয়া যায়, তাহাকে অদৈতবেদান্তের
ভাষায় বলা হইয়াছে "অথণ্ডার্থবাধ"। 'তন্ত্রমি', 'অহং
অদৈতবেদান্তোক্ত
ব্রহ্মান্মি', 'অয়মাত্মা ব্রহ্ম', 'সতাং জ্ঞানমনতং ব্রহ্ম' প্রভৃতি
অথণার্থ-বোধ
কাহাকে বলে?
বিদান্ত-মহাবাক্যের শ্রেবণ, মনন ও নিদিধ্যাসনের ফলে,
ব্রি সকল বাক্যমূলে যে শুদ্ধ ব্রহ্ম সাক্ষাৎকার উদিত হয়,
তাহাকেই বলে অথণ্ডার্থবাধ বা অথণ্ডব্রহ্মবোধ। এই অথণ্ডার্থতা-বোধের

পরিচয় দিতে গিয়া অদৈতবেদান্তী বলিয়াছেন, বাক্যের সংগঠক পদগুলির মধ্যে পরস্পর সম্বন্ধ জ্ঞানোদয় না হইয়া, বাক্য হইতে সমস্তিগতভাবে বাক্যের রহস্ত হিসাবে যে যথার্থজ্ঞান উৎপন্ন হয়, তাহাই 'অথগুর্থবাধ' বলিয়া জানিবে। প্রত্যয়ার্থপ্রভৃতির সহিত সম্বন্ধরহিত শব্দার্থের স্থানিদিন্ট জ্ঞানই এই অথগুর্থতা-বোধ। অপর কথায়, যে সকল শব্দ পর্যায়শব্দ নহে, এইরূপ শব্দমস্তি হইতে প্রতিটি শব্দের, শব্দার্থের এবং উহাদের অন্তর্যালবর্তী পরস্পর সম্বন্ধের জ্ঞানোদয় না হইয়া, অর্থাৎ খণ্ডবাক্যার্থের বোধ না হইয়া, সামগ্রিকভাবে বাক্য হইতে যে নির্বিকল্পক জ্ঞানোদয় হয়, তাহাকেই বলে অথগুর্থতা-বোধ বা অথগুর্বোধ।

অদৈতবেদান্তোক্ত অথণ্ডার্থবাধের বিরুদ্ধে নিম্বার্ক সম্প্রদায়ের আচার্য মাধবমুকুদ তাঁহার 'পরপক্ষগিরিবজ্রে' তীত্র বিক্ষোভ প্রদর্শন করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন, আলোচ্য অথণ্ডার্থবাধের কোনরূপ নির্ভরযোগ্য প্রমাণ নাই। উল্লিখিত 'সত্যং জ্ঞানমন্তং ব্রহ্ম,' 'তহুমিনি,' 'অহং ব্রহ্মাস্মি' প্রভৃতি শ্রুত্তক মহাবাক্যের ব্যাখ্যায়, বাক্যান্তর্গত পদ ও পদার্থের জ্ঞানোদ্য কেন হইবে না ? তাহার কোন যুক্তিসঙ্গত কারণ দেখা যায় না। সামগ্রিকভাবে বাক্যার্থ বোধের সহায়ক অথণ্ডার্থত্বের লক্ষণ নির্বচনও সম্ভবপর নহে। প্রমাণমাত্রই স্বিশেষ বস্তুরই বোধক হইয়া থাকে, নির্বিশেষের বোধক হয় নাঃ—

প্রমাণমাত্রস্থ সবিশেষ প্রমাজনন এব পর্যবসানাৎ।

পরপক্ষগিরিবজ্র, ২৯১ পৃঃ

যদি বল যে, 'সত্যং জ্ঞানম্' ইত্যাদি মহাবাক্য অথণ্ডার্থেরই বোধক হইবে, নির্বিশেষ পর ত্রহ্মকেই বুঝাইবে। নির্বিশেষ পরম ত্রহ্মের লক্ষণরূপেই

চিৎস্থ্য, ১ম পরি:, ১০৯ পৃ:, নির্ণয় সাগর সং।

- (খ) অপর্যায়শন্দানাং সংসর্গাগোচরপ্রমিতিজনকত্বং বা তেষামেকপ্রাতিপাদি কার্থমাত্রপর্যবসায়িত্বং বা অথন্তার্থত্বম। অহৈতসিদ্ধি ৬৬৩ পৃষ্ঠা, নির্ণয় সাগর সং।
- (গ) তত্ত্বং কল্পতকক্বদৃতিঃ— অবশিষ্টমপর্যায়ানেকশব্দপ্রকাশিতম্। একং বেদান্তনিশ্বাতা অখণ্ডংপ্রতিপেদিরে॥

অদৈত সিদ্ধি, ৬৭৪ পৃষ্ঠা।

১। (ক) দংদর্গাদিদ দম্যক্ধীহেতুতা যাগিরামিয়ম্। উক্তাহযণ্ডার্যতা যদ্বা তৎপ্রাতিপদিকার্যতা॥

বেদ, উপনিবৎ প্রভৃতিতে উহা আলোচিত হইয়াছে। অদম ব্রহ্মসম্পর্কে জিজ্ঞান্তর প্রশ্নের উত্তরেই অন্যাত্মশান্তে বৈদিক মহাবাক্যসকল উক্ত ও ব্যাখ্যাত ইইয়াছে। এই অবস্থায় জিজ্ঞান্তর প্রশ্ন এবং উত্তরের রহস্থ পর্যালোচনা করিলে, বেদান্তোক্ত মহাবাক্য যে অথগুর্থেরই বোধক হইবে তাহাতে সন্দেহ কি? অদৈতোক্ত অথগুর্থবাধ নিম্নে প্রদর্শিত অনুমানের সাহায়েও উপপাদন করা যাইতে পারে:—

তত্ত্বমিদ প্রভৃতি বেদান্ত মহাবাক্য— ( পক্ষ ),

অথগুর্থের অর্থাৎ এক অথগু আত্মা বা ব্রহ্ম বোধেরই সহায়ক হইয়া থাকে।— ( সাধ্য ),

উপনিনদে জিজ্ঞান্থৰ প্ৰশ্ন এবং উত্তৰ হইতে ইহাই বুঝা যায়।— ( হেতু ),

দৃফীন্তদ্বরূপে—সোইয়ং দেবদত্তঃ, প্রকৃষ্টপ্রকাশ\*চন্দ্রঃ ইত্যাদি বাক্যের উল্লেখ করা যাইতে পারে।

উল্লিখিত অনুমাননূলে অথণ্ডার্থবাধ-দাধনের এই প্ররাসকে 'দৃষ্টান্তানিদ্ধি', 'দাধাপ্রসিদ্ধি' প্রভৃতি বহুবিধ হেলাভাসদোষে কলুষিত এবং অপ্রমাণ বলিয়াই মাধবমুকুন্দ সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। তাঁহার মতে জ্ঞানমাত্রই যথন সবিশেষ বস্তুর বোধক হইয়া থাকে, তথন 'দোইয়ং দেবদত্তঃ'; প্রকৃষ্ট-প্রকাশ শচন্দ্রঃ ইত্যাদি বাক্যজন্ম জ্ঞানও যে সথও এবং সবিশেষ বস্তুরই বোধক হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? এইরূপ অবস্থায় অথণ্ডার্থতা-বোধের দাধক আলোচ্য অনুমানে 'দোইয়ং দেবদত্তঃ' প্রমুথ (সবিশেষ) বাক্যকে দৃষ্টান্ত হিসাবে কোনমতেই উপস্থিত করা যায় না। প্রমাণমাত্রই সবিশেষ বস্তুর বোধক হইলে, প্রদর্শিত (অথণ্ডার্থত্বের) অনুমানে 'দাধ্যাপ্রসিদ্ধি'ও

১। (ক) তত্ত্বস্থাদিবাক্যম্ অথণ্ডার্থনিষ্ঠিম্ আত্মস্করপমাত্রনিষ্ঠং বা তন্মাত্র প্রশ্নোতরত্বাৎ দোহয়ং দেবদক্ত ইত্যাদি বাক্যবং।

মাধবমুকুন-ক্বত পরপক্ষ গিরিবজ্ঞ, ২৯১ পৃঃ, ( পূর্বপক্ষ গ্রন্থ ) বৃন্ধাবন দং।

<sup>(</sup>খ) সত্যাদিবাক্যম্ অথণ্ডার্থনিষ্ঠং লক্ষণবাক্যত্বাৎ তন্মাত্রপ্রাধান্তরত্বাদ্ বা প্রকৃষ্ট-প্রকাশকন্দ্র ইতি বাক্যবং।

পরপক্ষ গিরিবজ্র, ২৯১ পৃঃ, (পূর্বপক্ষগ্রন্থ) বৃন্দাবন সং।

অবশ্যস্তাবী। আরও লক্ষ্য করিবার বিষয় এই, তত্ত্বমদি প্রভৃতি প্রত্যক্ষভ্রানে জ্রানত্বরূপ ধর্ম বিরাজ করায়, অনায়াদেই বলা যায় যে, প্রমাত্ব
কথনও সর্বপ্রকার সম্বন্ধরহিত প্রমার জনক হয় না। কেননা, প্রমাত্ব
ভ্রানত্বের ব্যাপ্যধর্ম; ঐ জ্রানত্বরূপ ব্যাপক ধর্ম ব্যাপ্য প্রমা-জ্রানে অবশ্যই
থাকিবে। অনুমান-জ্রানের ক্ষেত্রে যেমন ব্যাপ্য ধর্মের সাহাযে। ব্যাপকের
অনুমান হইয়া থাকে, ব্যাপ্য-ব্যাপক সম্বন্ধরহিত অনুমানের কল্পনাও করা
যায় না; প্রমা-প্রত্যক্ষের ক্ষেত্রেও সেইরূপ প্রমাত্ব এবং জ্ঞানত্বের মধ্যে
ব্যাপ্য-ব্যাপকভাব বা ধর্ম-ধর্মিভাব বিরাজ করায়, প্রমা দর্বদা সথগুর্থবোধেরই সহায়ক হইবে, কদাচ অথগুর্থবিধি জন্মাইবে না। ফলে,
অবৈত্ববাদীর আলোচ্য অনুমানে "সংপ্রতিপক্ষ" হেলাভাস অনিবার্যরূপেই দেখা
দিবে। প্রত্যক্ষ প্রভৃতি প্রমাণ যে সবিশেষ বস্তরই বোধক হইয়া
থাকে, তাহা আচার্য রামানুজ অতিস্পাক্ট ভাষায় তদীয় শ্রীভায়্যে ব্যক্ত
করিয়াছেনঃ—

অতো বস্তুসংস্থানরূপ জাত্যাদি লক্ষণ ভেদবিশিষ্ট বিষয়মেব প্রত্যক্ষম্।° শ্রীভাষ্য, ৭৮ পৃঃ;

এই অবস্থায় অদৈতবেদান্তীর অথগুর্থ-বোধের পরিকল্পনার কোনই মূল্য দেওয়া চলে না।

এইরূপে রামানুজ, মধ্ব, নিম্বার্ক প্রভৃতি বৈষ্ণব্যবদান্তিগণ অদৈত-বেদান্তের বিরুদ্ধে যে সকল আপত্তি উদ্ভাবন করিয়াছেন, তাহার প্রত্যুত্রে অদ্বৈতবাদী বলেন, প্রত্যক্ষ, অনুমান প্রভৃতি প্রমাণমূলে উৎপন্ন প্রত্যক্ষ, অনুমান প্রভৃতি জ্ঞান যে জাতি-গুণবিশিষ্ট বস্তুরই পরিচয় বহন করে,

১। (ক) তত্ত্বমস্থাদি বাক্যস্থ দথণ্ডার্থপরত্বেন দৃষ্টান্তাদিদ্ধে:।

পরপক্ষ গিরিবজ্র, ২৯১ প্র:।

<sup>(</sup>খ) প্রমাণমাত্রস্থ দবিশেষ ধীজনকত্বনিয়মেন সাধ্যাপ্রদিদ্ধেক।

পরপক্ষ গিরিবজ্ঞ, ২৯২ পৃঃ।

২। প্রমাত্বং দংদর্গাগোচরপ্রমাবৃত্তি ন ভবতি জ্ঞানত্বব্যাপ্যধর্মত্বাৎ অহমিত্যাদিবদিতি দংপ্রতিপক্ষত্বাৎ। পরপক্ষ গিরিবজ্ঞ, ২৯২ পৃঃ।

৩। অতঃ প্রত্যক্ষাদিদৃষ্ট বিষয়ত্বাদহ্মানমপি সবিশেষ বিষয়মেব। প্রমাণসংখ্যা বিবাদেৎপি সর্বাভ্যুপগতপ্রমাণানাময়মেব বিষয় ইতি—ন কেনাপি প্রমাণেন নির্বিশেষ বস্তুসিদ্ধিঃ।

শ্রীভাষ্য, ৭৬ পৃঃ, নির্ণয় সাগর সং।

তাহা অস্বীকার করে কে? জ্ঞান-জ্ঞাতা-জ্ঞেয়, প্রমাতা-প্রমাণ-প্রমেয়, এই ত্রিপুটীমূলে উৎপন্ন লৌকিক প্রত্যক্ষকে কোন স্থানী দার্শনিকই অস্বীকার করিতে পারেন না। গরুর প্রত্যক্ষে গোহবিশিষ্ট গরুরই বৈশ্ব বেদান্তীর প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। এইজগ্যই গরু আনিতে বলিলে, আপ্রির উরুরে অদৈতবাদীর ৰক্তব্য কেহই মহিব বা ঘোড়া লইয়া আসে না। কেননা, মহিষে বা ঘোডায় তো আর গোত্ব নাই। গোত্বই তো গোর একমাত্র এইরূপ প্রত্যক্ষের ক্ষেত্র কিন্তু বিশ্বপ্রপঞ্চের মধ্যেই সীমাবদ্ধ। এই সকল লোকিক প্রত্যক্ষকে যদি সূক্ষাভাবে বিশ্লেষণ করা যায়, তবে দেখা যায় যে, ইহার পূর্বস্তবে এমন একটি নির্বিকল্প অনুভূতি বিরাজ করে, যেখানে পরিদৃশ্যমান বস্তুর জাতি, গুণ প্রভৃতি কোনরূপ বিশেষ বিভাবই প্রকাশ পায় না। জ্ঞেয় বস্তুর নির্বিশেষ সত্তাই কেবল দৃষ্টির গোচর হয়। এই শ্রেণীর প্রত্যক্ষকে বলা হইয়া থাকে নির্বিশেষ, নির্বিকল্প প্রত্যক্ষ। তর্করহস্তবিদ নৈয়ায়িক তর্কের থাতিরেই এইরূপ নির্বিকন্ন প্রত্যক্ষকে মানিয়া লইতে বাধ্য হইয়াছেন।

যুক্তি হিসাবে নৈয়ায়িক বলেন, দণ্ডবিশিফ দণ্ডী, গোদ্ধবিশিফ গো
প্রভৃতি বিশেষ অনুভৃতি যেখানেই উদিত হয়, দেই সকল ক্ষেত্রেই বিচার
করিলে দেখা যায় য়ে, বিশেষ ধর্মের (গোদ্ধ প্রভৃতির) জ্ঞানোদয় পূর্বে
না হইয়া, বিশিষ্টবোধ (গোদ্ধ বিশিষ্ট গোবুদ্ধি) জন্মিতেই পারে না ।
বিশিষ্ট বৃদ্ধির উদয়ে উহার পূর্বাঙ্গরূপে বিশেষ ধর্মের (গোদ্ধ প্রভৃতির)
জ্ঞান এবং বিশেষ্য বা ধর্মীর (গো প্রাণীর) সহিত গোদ্ধ-ধর্মের সম্বন্ধের
জ্ঞান অত্যাবশ্যক। গোদ্ধ, গো এবং গোদ্ধ ও গোর (সমবায়) সম্বন্ধ,
এই তিনের জ্ঞান পৃথক্ভাবে না থাকিলে, গোদ্ধবিশিষ্ট গোবুদ্ধি জন্মিবে
কিরূপে গু গোদ্ধ, গো এবং উহাদের সম্বন্ধের পৃথক্ জ্ঞান সবিকল্প
বা সবিশেষ জ্ঞান নহে, উহা নির্বিকল্প এবং নির্বিশেষ জ্ঞান। স্থাম-সিদ্ধান্তে
এই নির্বিকল্প জ্ঞানের সত্যতা মানিয়া লওয়া হইয়াছে, এইরূপ জ্ঞানকে
অস্বীকার করা হয় নাই। অদ্বৈতবেদান্তীর নির্বিকল্প-নির্বিশেষ জ্ঞানের

১। গুণ ক্রিয়াদি বিশিষ্টবৃদ্ধিঃ বিশেষ্য-বিশেষণ-সম্বন্ধবিষয়া বিশিষ্টবৃদ্ধিত্বাদ্ দণ্ডীপুরুষ ইতি বিশিষ্টবৃদ্ধিবং।

ভাষাপরিচ্ছেদ-মুক্তাবলী—১১ কারিকা।

নির্বচন এবং বিশ্লেষণ স্থায়-মতেরই অনুরূপ। তবে নৈয়ায়িক এই নির্বিকল্প, নির্বিশেষ জ্ঞানকে বলিয়াছেন অতীন্দ্রিয়; অদৈতবেদান্তের দিদ্ধান্তে ঐ জ্ঞান প্রত্যক্ষ বা অপরোক্ষ। এর প অপরোক্ষ নির্বিকল্প জ্ঞানই একমাত্র সত্য জ্ঞান। জাতি বিশিষ্ট ব্যক্তির, গুণবিশিষ্ট গুণীর জ্ঞান প্রমার্থতঃ সত্য নহে। ব্যাবহারিক দৃষ্টিতেই ঐ সকল সবিকল্প জ্ঞানকে সত্য বলা হইয়া থাকে। রামানুজ, মধ্ব, নিম্বার্ক প্রভৃতি বৈষ্ণব দার্শনিকগণের দৃষ্টি জ্ঞান-জ্ঞাতা-জ্ঞেয়, এই ত্রিপুটীর মধ্যেই দীমাবদ্ধ। তাঁহাদের দেই দীমাবদ্ধ দৃষ্টি জ্ঞান-জ্ঞাতা-জ্ঞেয়ের অতীত অদীম ভূমার বিজ্ঞানকে ধরিতে পারে নাই। বাবহারিক জ্ঞানের প্রপারেও যে জ্ঞানের আর একটা স্তর আছে; ভূমা রূপ আছে, তাহা বৈফব দার্শনিকগণের দৃষ্টিতে ভাসে নাই। প্রত্যক্ষ, অনুমান প্রভৃতি লৌকিক প্রমাণ সেই জ্ঞানের রাজ্যে পৌছায় না। সতত জাগরক অথও অনুভৃতিই দেই রাজ্যে বিরাজ করে। দেই ভূমা অনুভৃতির বোধকেই অদৈতবাদী অথগুর্থ-বোধ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। প্রমাণ-প্রমাতা-প্রমেষ প্রভৃতি বিভাব অবিভাবই স্থি। মূন্য রাজ্যেই তাহাদের স্থান। যেখানে জ্ঞাতা-জ্ঞেষ বিলুপ্ত, দ্রন্টা—দৃশ্য একাকার, সেই মায়াতীত ভূমার রাজ্যে পোঁছিলে, জ্ঞাতা আমিই বা কোথায় ? জ্ঞেয় জগৎই বা কোথায় ? যে-পর্যন্ত মায়ার শৃঙ্খল অটুট থাকিবে, সেই পর্যন্তই জ্ঞান ব্যবহারের ভূমিতে জ্ঞাতা-জ্ঞেয়ের জালে নিবদ্ধ থাকিবে। মাধার গ্রন্থি বিলুপ্ত হইলে, মায়িক জীব এবং জগদ্বিভাবও অন্তৰ্হিত হইবে। এক অথও চৈতন্মই বিরাজ করিবে। ইহাকেই অদৈতবেদান্তের ভাষায় অথণ্ডার্থ-বোধ বলা হইয়াছে। এইরূপ বোধই অদৈতবেদান্তীর ব্রহ্ম। ভূমা ব্রহ্মেরই নামান্তর। এই নির্বিশেষ ভূমার সহিত বৈষ্ণব দার্শনিকের পরিচয় ঘটে নাই। স্থৃতরাং তাঁহারা যে অদ্বৈতবেদান্তীর নির্বিশেষ অথণ্ড অনুভূতির বিরুদ্ধে বিক্ষোভ প্রদর্শন করিবেন, তাহাতে বিস্ময়ের স্থান কোথায় ?

এই অথও ব্রহ্ম-চৈতন্য এক, অদ্বিতীয়, স্বপ্রকাশ, অজ্ঞেয় এবং নিতা।
এইরূপ অদ্বৈতবেদান্তের সিদ্ধান্তের থণ্ডন করিতে গিয়া রামানুজ বলেন,
অনুভূতি বা জ্ঞান কাহাকে বলে? যাহা নিজে বর্তমান থাকিয়া স্বকীয় সন্তার্র
দারাই স্বীয় আশ্রেয় বা জ্ঞাতার নিকট প্রকাশিত হয়; নিজেকে জ্ঞাতার
নিকট প্রকাশ করিবার জন্য অন্য কোন প্রকাশকের অপেক্ষা রাথে না এবং

যাহা জ্ঞাতার নিকট জেয় বিষয়েরও অস্তিত্ব সাধন করে, তাহাকেই অনুভৃতি ব। জ্ঞান বলিয়া জানিবে। বামানুজোক্ত এই জ্ঞানের লক্ষণটি বিশ্লেষণ করিলে দেখা যায় যে, জ্ঞানোদয়ের ফলে জ্ঞাতা যখন রামাকুল কর্তৃক অমুভূতির স্বপ্রকাশত, কোন জ্ঞেয় ঘটাদি বিষয় জানিতে পারে, কেবল তথনই জ্ঞাতার কাছে জ্ঞের ঘটাদি বিষয়ের স্থায় সেই ঘটাদি বিষয়ের ভাসক একম্ব, নিতাম ও অভ্যেত্ব পণ্ডন জ্ঞানটিও প্রকাশিত হয়। সকলের দৃষ্টিতেই যে জ্ঞানটি ধরা পড়ে তাহা নহে; স্থতরাং সকলের পক্ষেই জ্ঞানকে সর্বদা স্বপ্রকাশও বলা যায় না। জ্ঞান স্বপ্রকাশ, ইহার অর্থ এই যে, জ্ঞান জ্ঞাতার কাছেই স্বপ্রকাশ, অপরের কাছে নহে। ইহাই রামানুজের মতে স্বপ্রকাশুত্রের রহস্ত। রামের একখানি বই সম্পর্কে জ্ঞানোদয় হইল। এক্ষেত্রে জ্ঞান রামের নিকট বইথানিকে যে মুহূর্তে প্রকাশ করিল, দেই মুহূর্তেই জ্ঞান নিজেও রামের নিকট প্রকাশিত হইল। রামের জ্ঞান রামেরই বটে: রামের কাছেই উহা স্বপ্রকাশ, শ্যামের কাছে নহে। শ্রামের জ্ঞানও রামের কাছে স্বপ্রকাশ নহে। শ্রামের জ্ঞান শ্রামের কাছে যখন বিষয় প্রকাশ করে, তখন শ্রামের নিকটই সেই জ্ঞান আত্ম-প্রকাশ লাভ করে, রামের কাছে কিংবা অপর কাহারও কাছে তাহা প্রকাশিত হয় না। ব্যক্তিভেদে জ্ঞান ভিন্ন ভিন্ন। একের জ্ঞান অপরের অনুমানের বিষয় হয়। অধ্যাপকের শাগ্র ব্যাখ্যা শুনিয়া স্থুণী শিশ্যকে আচার্যের গভীর পাণ্ডিত্য অনুমান করিয়া, মেই অধ্যাপকের পদপ্রান্তে বদিয়া শাস্ত্র-অধ্যয়নে যত্নশীল হইতে দেখা যায়। পূৰ্বতন অনুভবকেও লোকে 'আমি জানিয়াছিলাম', "অহমজ্ঞাদিষ্ম" এইরূপে স্মরণ করিয়া থাকে ( অর্থাৎ অতীত অনুভব ও বর্তমান কালীন স্মরণের বিষয় হয় ), এই অবস্থায় জ্ঞান সর্বদা সকলের নিকটই স্বপ্রকাশ, অনুভূতি বা জ্ঞান হইলেই তাহা নিত্য স্বপ্রকাশই হইবে, এইরূপ অদ্বৈতবেদান্তোক্ত স্বপ্রকাশত সিদ্ধান্ত কিরূপে গ্রহণ করা যায় ?' এই আলোচনা হইতে আর একটা কথাও পরিন্ধারভাবে বুঝা যায় যে, অনুভূতি অনুভাব্য বা জ্ঞেয় হইলেই যে সে অনুভূতি হইবে না, অননুভূতি হইবে, অদৈতবেদান্তীর এইরূপ কথাবও কোনই মূল্য দেওয়া যায় না।

১। অনুভূতিত্বং নাম বর্তমানদশায়াং স্বসন্তব্যৈব স্বাশ্রয়ং প্রতি প্রকাশমানত্বম্, স্বসন্তব্যেব স্ববিষয়দাধনত্বং বা। গ্রীভাষ্য, ৮৪ পৃষ্ঠা নির্ণয়দাগর সং।

২। শ্রীভাষ্য, ৮৩-৮৪ পৃষ্ঠা, নির্ণয়সাগর সং।

একের অনুভৃতি অপরের অনুভবের বিষয় হয়, শিক্ষকের শাস্ত্রজ্ঞান তীক্ষ্মী ছাত্রের জ্ঞানের গোচর হয়, শৈশবের কত অনুভব পরবর্তী জীবনে মানুষের স্মরণের (স্মৃতি-জ্ঞানের) ভাগুার পূর্ণ করে। এরূপ ক্ষেত্রে অন্স কোন জ্ঞানের বিষয় হইলেই, অনুভৃতি আর অনুভৃতি থাকিবে না। অনুভৃতি দেখানে জড় বস্তুর ন্যায় অননুভৃতি (বা জড়) হইয়া ঘাইবে। অনুভূতেরজড়ায়া অর্থবজ্জড়ত্বমাপগ্রেত। শ্রীভাষ্য, ৬২ পৃষ্ঠা নির্ণয়দাগর দং। ইহা কিরপে মানিয়া লওয়া যায় ? অনুভৃতি অনুভাব্য বা জ্ঞেয় হইলেও, অনুভৃতির যখন নিজেকে এবং নিজের প্রকাশিত বিষয়কে জ্ঞাতার কাছে প্রকাশ করিবার ক্ষমতা অকুণ্ণই থাকে, তথন অনুভৃতিকে অনুভৃতি না বলার, ঘট প্রভৃতির স্থায় অনমুভৃতি বলার অদৈতবাদীর কি যুক্তি থাকিতে পারে গু দ্বিতীয়তঃ ঘট প্রভৃতি জড় পদার্থ অনুভাব্য বা অনুভবের বিষয় হইয়া থাকে বলিয়া যে ঘট প্রভৃতিকৈ অনসুভৃতি বা জড় বলা হইয়া থাকে তাহা নহে। ঘট প্রভৃতি জড় বস্তুর নিজেকে নিজের জ্ঞাতার নিকট প্রকাশ করিবার ক্ষমতা নাই, অর্থাৎ সম্প্রকাশর নাই। এইজন্মই জড় ঘট প্রভৃতিকে "অনুভৃতি" বলা যায় না। অনুভৃতি হইতে জ্ঞেয় ঘট প্রভৃতি পথক পদার্থ। একের জ্ঞান অপবের অনুভাব্য (অনুমেয়) হইলেও. দেক্ষেত্রেও জ্ঞানের নিজেকে এবং জ্ঞের বিষয়কে জ্ঞাতার নিকট প্রকাশ করিবার ক্ষমতা অক্ষুণ্ণ থাকে বলিয়া, ঐরূপ ( অপরের অনুভবের বিষয় ) জ্ঞানকেও "অনুভৃতি" বলিতে কোন বাধা দেখা যায় না। অনুভৃতির বিষয় বা অর্বভার্য হইলেই যে অনুভূতির অনুভূতির চলিয়া যাইবে, অর্থাৎ উহা অননুভূতি হইবে, আর অনুসূভাব্য (বা অজ্ঞেয়) হইলেই যে তাহা অনুভূতি হইবে, এরপ যুক্তিরও কোন মূল্য নাই। আকাশ-কুস্থম অত্যন্ত অসৎ পদার্থ। স্থতরাং আকাশ-কুত্রম কম্মিন্ কালেও অনুভাব্য হয় না, হইতে পারে না। কিন্তু তাহা বলিয়া কি কথনও আকাশ-কুস্কুমকে অনুভূতি বা জ্ঞানস্বরূপ বলা যায় ? ১ অনুভূতি অননুভাব্য হইলে (অপর কোন অনুভূতির বিষয় না হইলে ), তাহা যে আকাশ-কুস্থম প্রভৃতির ন্যায় অলীক হইবে না. তাহা অদৈতবেদান্তীকে কে বলিল? যদি বল যে, আকাশ-কুস্থম প্রভৃতি অলীক পদার্থ অজ্ঞানের বিরোধী হয় না, অলীক আকাশ-কুস্থম প্রভৃতিও অজ্ঞানই বটে। এই কারণেই আকাশ-কুস্থম প্রভৃতিকে "অনুভূতি" শ্রেণীভূক্ত

করা যাইতে পারে না। জ্ঞান দদাই অজ্ঞানের বিরোধী হইয়া থাকে, এইজন্মই জ্ঞানকে প্রমার্থ সত্য বলিয়া স্বতন্ত্র মর্বাদা দেওয়া হইয়া থাকে। রামানুজ, মধ্ব, নিম্বার্ক প্রভৃতির দৃষ্টি অনুসারে অনুভৃতির অনুভাবার স্বীকার করিলে, জ্ঞেয় ঘট প্রভৃতির স্থায় অনুভৃতিরও অজ্ঞানের সহিত একত্র অবস্থিতি সম্ভব হইতে পারে। সেরপক্ষেত্রে জ্ঞানকে (অনুভৃতিকে) আর জ্ঞানের মর্যাদা দেওয়া চলে না! এই প্রশ্নের উত্তরে আমরা (বৈষ্ণব-বৈদান্তীরা) বলিব যে, হাাঁ ঠিক কথা, কিন্তু তোমার অদ্বৈতবেদান্তের মতেও অনুভৃতি অননুভাব্য বা অজ্ঞেয় হইলেও, অজ্ঞেয় বা অননুভাব্য আকাশ-কুসুম প্রভৃতি অসত্য বস্তুর ত্যায় অনুভৃতিরও অজ্ঞানের সহিত একত্র অবস্থানে তো কোন বাধা দেখা যায় না। ফলে, তোমার (অদৈতবেদান্তের) মতেও অজ্ঞানের সহিত বিরোধিতা না থাকায়, অনুভৃতিকে অনুভৃতির মর্যাদা দেওয়া চলিবে না। অদৈতবাদীর মতে নিখিল বিশ্বই অজ্ঞানে কল্পিত। ঘট প্রভৃতি ব্যাবহারিক বস্তুও আকাশ-কুস্তুমের স্থায় অজ্ঞানেই অবস্থিত। সেইজন্যই ঘট প্রভৃতি আর অনুভৃতি হইতে পারে না। অজ্ঞানের সহিত একত্র অবস্থান করে বলিয়াই ঘট প্রভৃতি জড় বস্তুর "অনুভৃতি" হইবার প্রশ্ন উঠে না। এই অবস্থায় অনুভবের বিষয় বা অনুভাব্য হইলেই যে অনুভৃতি হইবে না, এইরূপ অদৈতবাদীর মতকে কিরূপে সমীচীন বলিয়া নির্বিবাদে গ্রহণ করা যায় ?

অনুভূতির অননুভাব্যর (অজ্ঞেয়র) এবং স্বপ্রকাশর আলোচনা করা গেল। এখন অনুভূতির নিতার সিদ্ধান্তের অনুকূলে অদৈতবাদীর কি যুক্তি আছে, তাহা পরীক্ষা করা যাইতেছে। অদৈতবেদান্তের স্বত্থন নিতার সিদ্ধান্তে অনুভূতি বা জ্ঞান বস্তুটি নিতা, স্বপ্রকাশ এবং স্বতঃ প্রমাণ। এইরূপ জ্ঞান ও আত্মা অভিন্ন পদার্থ। নিত্য স্বতঃসিদ্ধ অনুভূতির প্রাগভাব বা ধ্বংস কিছুই জানিবার উপায় নাই। কেননা, অনুভবের প্রাগভাব জানিতে হইলেও, অনুভব বা জ্ঞান সেখানে বিগ্রমান থাকা আবশ্যক। অনুভব ব্যতীত কোন বস্তুরই অস্তিত্ব প্রমাণ করা যায় না। অনুভূতি ও তাহার প্রাগভাব একই কালে থাকিতে পারে না, কারণ, উহারা পরস্পার বিরুদ্ধ পদার্থ। ছুইটি বিরুদ্ধ পদার্থের সমাবেশ

১। শ্রীভাষ্য, মহাদিদ্ধান্ত, ৮৪—৮৫ পৃষ্ঠা, নির্ণয় সাগর সং।

একই কালে হয় না, হইতে পারে না। এইরূপ যুক্তিবলেই অদৈতবেদান্তী জ্ঞানের প্রাগভাব বা ধ্বংদ অসম্ভব বিধায়, সংবিদ বা জ্ঞানের নিত্যতা সাধন করিয়াছেন। রামানুজ বলেন যে, জ্ঞানমাত্রই কালপরিচ্ছিন্ন এবং অনিত্য। ঘট প্রভৃতির প্রত্যক্ষ পরীক্ষা করিলে দেখিতে পাওয়া যায় যে. প্রত্যক্ষ-জ্ঞানের বিষয় ঘট প্রভৃতি যতক্ষণ বিগ্রমান থাকে, ততক্ষণই তাহা সত্য। প্রত্যক্ষের সাহায্যে ঘট প্রভৃতির অস্তিত্ব প্রমাণিত হইলেও, ঘট প্রভৃতির বর্তমানকালীন ( সাময়িক ) অস্তিত্বই বুঝা যায়; সর্বকালীন অস্তিত্ব বুঝা যায় না। এইজন্মই উৎপত্তির পূর্বে এবং ধ্বংদের পর আর ঘট প্রভৃতির কোন সতা খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। ইহার কারণ এই যে. জ্ঞান অনিত্য এবং কালপ্রিচ্ছিন। সেইজ্য প্রত্যক্ষগম্য ঘটপ্রভৃতি পদার্থও দাময়িক ভাবেই প্রতীতিগোচর হইয়া থাকে। জ্ঞান নিজে যদি কালের দারা দীমাবদ্ধ না হইত, তবে জ্ঞানের বিষয় ঘট প্রভৃতিও কালের দ্বারা দীমাবদ্ধ হইয়া প্রতীতি গোচর হইত না। জ্ঞানের ভার জ্ঞের পদার্থও নিতাই হইত। জ্ঞেয় বস্তু যে নিতা নহে, অনিতা তাহা তো প্রতাক্ষ-দিদ্ধই বটে, স্থতরাং জ্ঞানও যে নিতা নহে, ইহা স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। জ্ঞানের বিষয়ই জ্ঞানকে রূপ দিয়া থাকে। জ্ঞান ও তাহার বিষয় ঘট-প্রভৃতি যে তুলারূপ হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? সংবিদনুরপস্বরূপত্বাদ্ বিষয়াণাম্। শ্রীভাষ্য, ৮৭ পৃষ্ঠা। সর্বপ্রকার বিষয়-সম্পর্ক-রহিত (নির্বিষয়) যে কোন অনুভূতি আছে বা থাকিতে পারে, তাহা কল্পনাও করা যায় না। কেননা, দর্ববিধ বিষয়রহিত সংবিদ্ যে আছে, তাহার কোনও প্রমাণ নাই। যদি বল যে, সংবিৎ স্বতঃসিদ্ধ পদার্থ স্বতরাং তাহার ( স্বতঃসিদ্ধ জ্ঞানের) আর প্রমাণের আবশ্যকতা কি? ইহার উর্ত্তরে রামানুজ বলেন যে. জ্ঞান জ্ঞাতার নিকট জ্ঞেয় বিষয় প্রকাশ করিয়া থাকে, ইহাই জ্ঞানের স্বভাব। জ্ঞানের এইরূপ স্বভাব না থাকিলে, জ্ঞানকে সেক্ষেত্রে "জ্ঞান"ই বলা চলে না. স্বতঃসিদ্ধও বলা যায় না। জ্ঞান জ্ঞাতার কাছে যখন বিষয় প্রকাশ করে, তখন জ্ঞান নিজেকেও সেই জ্ঞাতার নিকট প্রকাশিত করে বলিয়াই জ্ঞানকে (রামানুজের মতে) স্বপ্রকাশ বা স্বতঃসিদ্ধ বলা হইয়াছে, ইহা আমরা ইতঃপূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। বিভ্যমান বস্তু সম্পর্কেই যে কেবল জ্ঞানোদ্য হয় এমন নহে; অতীত এবং ভবিশ্বাদ্ বস্তু সম্পর্কেও সকলেরই

জ্ঞান উৎপন্ন হইতে দেখা যায়। অনুভূতি বতমান থাকা কালে সেই অনুভূতির "প্রাগভাব" অবশ্য থাকিতে পারে না। কেননা, একই বস্তুর ভাব ও অভাব পরস্পের অতান্ত বিরুদ্ধ। ইহাদের একত্র অবস্থিতি কোনমতেই সম্ভবপর নহে, ইহা সতা কথা। কিন্তু পরবর্তী অনুভবের সাহায্যে পূর্বতন (অর্পাৎ অতীতকালীন) জ্ঞানের প্রাগভাবের বােধ হইতে বাধা কি? অনুভূতি যে কেবল বর্তমান বিষয়কেই গ্রহণ করিবে এমন কথা কে বলিল? তাহা হইলে অতীত এবং ভবিশ্যদ্ বস্তুসম্পর্কে তাে কখনও কোনরূপ জ্ঞানই জন্মিতে পারে না। অতীত এবং অনাগত জ্ঞেয় ঘটপ্রাস্থ বস্তুর যেমন জ্ঞানোদ্য হয়, সেইরূপ পরবর্তী জ্ঞানের সাহায়ে পূর্বতন জ্ঞানের প্রাগভাবের বা ধ্বংশের জ্ঞানোদ্য হইতে আপত্তি কি এই অবস্থায় স্তঃনিদ্ধ অনুভূতির প্রাগভাব নাই, তাহার উৎপত্তিও স্তুতরাং নাই, অনুভূতি উৎপত্তি-বিনাশ-রহিত এবং নিত্য ইহা কিরূপে বলা যায় ?

অনুভৃতির জন্মও নাই, বিনাশও নাই, স্থতরাং অনুভৃতি নিত্য তো বটেই, অধিকন্তু অনুভূতির কোনরূপ ভেদও নাই। ইহা এক এবং অখণ্ড। এইরূপে অদৈত্বেদাতী অনুভূতির যে একর সমর্থন করিয়া অনুভূতির একৰ থাকেন তাহাও যুক্তিসহ নহে। কারণ, অজ বা জন্মরহিত খণ্ডন আত্মার দেহ ইন্দ্রিয় প্রভৃতি হইতে এবং অনাদি অবিস্থার শুদ্ধ ব্রন্ম হইতে যে ভেদ আছে, তাহা অদৈতবাদীও অস্বীকার করিতে পারেন না। অনাদি অবিছা এবং শুদ্ধ ব্রন্দের ভেদ যদি নাই থাকে, তবে অবিভা এবং শুদ্ধ ব্ৰহ্ম বা আত্মা একই তত্ত্ব হইয়া পড়ে। যদি বল যে. দেই ভেদ মিখ্যা, তবে জিজ্ঞাস্থ এই যে, সত্য ভেদ তুমি ( অদ্বৈতবাদী ) কোথায়ও দেখিয়াছ কি? যদি দেখিয়া থাক, তবে তোমার সেই দেখা দ্বারাই অদৈতবাদ কথার কথা হইয়া দাঁড়াইবে। যাহার জন্ম আছে তাহার্ই শুধু বিভাগ হইবে। যাহার জন্ম নাই তাহার বিভাগ হইবে না। অজ অনুভৃতিরও স্থতরাং বিভাগ হইবে না। অদৈতবাদীর এইরূপ কল্লনার মূল কি ? যদি বল যে, জন্ম ঘট প্রভৃতি বস্তুরই ভেদ বা বিভাগ দর্বদা প্রত্যক গোচর হয়। অজ বা নিত্য বস্তুর ভেদ দেখা যায় না, স্থুতরাং জন্মরহিত অনুভৃতিরও ভেদ কল্লনা করা চলে না। অনুভূতি বা জ্ঞান অখণ্ড, এইরূপ দিদ্ধান্তই স্বীকার্য। ইহার উত্তরে আমরা (রামানুজপন্থীরা) বলিব যে,

দৃশ্যের ভেদ থাকার দরণ দর্শনেরও (জ্ঞানেরও) ভেদ অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে। ফলে, অদৈতবাদীর অনুভবের একর দিদ্ধান্ত অচল হইয়া দাঁড়াইবে। এখানে লক্ষ্য করা আবশ্যক যে, ব্যাবহারিক জ্ঞান-সম্পর্কে দৃশ্য ঘটপ্রমুখ বস্তুর ভেদ বশতঃ দর্শনের বা জ্ঞানের ভেদ অদৈতবাদীও অস্বীকার করেন না। ঘট-জ্ঞান, পট-জ্ঞান প্রভৃতি বিভিন্ন খণ্ড জ্ঞান অদ্বৈতবেদান্তীরও অভ্রিপ্রেত। অদ্বৈতবেদান্তী চরম জ্ঞান বা ব্রহ্মজ্ঞানকেই নিত্য অথণ্ড বলিয়া দিদ্ধান্ত করিয়াছেন। চরম অবস্থায় জ্ঞান-জ্ঞাতা-জ্ঞেয় প্রভৃতি অবিত্যা কল্লিও বিভাব তিরোহিত হইলে, জ্ঞান দেক্ষেত্রে নিত্য অথণ্ডই হইবে। রামানুজ এইরূপ অথণ্ড জ্ঞান স্বীকার করেন নাই। এই জন্মই তিনি জ্ঞানকে স্বণ্ড বলিয়া বৃঝিয়াই অদ্বৈত্যস্থাত অথণ্ড নিত্য জ্ঞানের স্মালোচনা করিয়াছেন।

অদৈতবেদান্তোক্ত সংবিদের নিতার, একর, স্বপ্রকাশর, অজ্যের প্রভৃতি দিদ্ধান্তের খণ্ডনে রামানুজের উল্লিখিত যুক্তিলহরী পরীক্ষা করিলে স্<del>থু</del>ধী সমালোচক দেখিতে পাইবেন যে, সংবিদ বা জ্ঞানের স্বরূপ সম্বন্ধে রামানুজ ও শঙ্কর মতের যে স্থাপাট পার্থক্য আছে, দেই পার্থক্যের দরুণই তাঁহাদের সিদ্ধান্তেও গুরুতর মতভেদের উদভব হইয়াছে। আচার্য রামানুজ তাঁহার শ্রীভাষ্যে জ্ঞানের যে বর্ণনা করিয়াছেন তাহাতে দেখা যায় যে, তিনি জ্ঞান বলিয়া বৃত্তিজ্ঞানকেই বুঝিয়াছেন। জ্ঞান তাঁহার মতে জ্ঞাতার নিকট জ্ঞেয়বস্তর পরিচিতি এবং ব্যবহার যোগ্যতা সম্পাদন করিয়া থাকে। অনুভৃতি, অবগতি, সংবিৎ প্রভৃতি জ্ঞানেরই অপর নাম। এই জ্ঞান-ক্রিয়া সকর্মক। কোন একটি কর্মকে অর্থাৎ জ্ঞেয় বিষয়কে অবলম্বন না করিয়া জ্ঞান থাকে না, থাকিতে পারে না। জ্ঞান জ্ঞাতারই গুণ বা ধর্ম বটে —অনুভবিতুরাত্মনো ধর্মবিশেষঃ। খ্রীভাষ্য, ১১ পুঃ। অহং জ্ঞানবান্, আমি ঘটকে জানিয়াছি, আমি এই বিষয়টি অবগত হইয়াছি, এইরূপে জ্ঞাতা আমি বা আত্মার গুণ হিদাবেই জ্ঞানকে লোকে প্রতাক্ষ করিয়া থাকে। জ্ঞাতা আত্মার কাছে নিজেকে এবং জ্ঞেয় বিষয়কে প্রকাশ করে বলিয়াই জ্ঞানকে স্বপ্রকাশ বলা হয়।<sup>২</sup> রামানুজ স্বামীর আলোচিত জ্ঞানের বিবৃতি

ত্র। অবাধিতপ্রতিপত্তিসিদ্ধৃদৃশ্যভেদ সমর্থনেন দর্শনভেদোহপি সমর্থিত এব। শ্রীভাষ্য, ৮৯ পৃষ্ঠা, নির্ণয় সাগর সং।

২। শ্রীভাষ্য, ৯১ পৃষ্ঠা, নির্ণয় সাগর সং।

পর্বালোচনা করিলে মনীধী পর্নবেক্ষক সহজেই বুঝিতে পারিবেন যে, "জ্ঞান" বলিতে রামানুজ তাঁহার দর্শনে জ্ঞান, জ্ঞাতা ও জ্ঞেয়, এই ত্রিপুটী লইয়া যেই ব্যাবহারিক জ্ঞানের বিকাশ হয়, সেই জ্ঞানকেই বুঝিয়াছেন। জ্ঞান এক অবও নিরংশ ব্রহ্মবস্তু, জ্ঞানই আজা, এই অছৈতবেদান্তের দৃষ্টিতে জ্ঞানরহস্ত তিনি বিচার করেন নাই। আমরা পূর্বেই নির্বিকল্প এবং সবিকল্প জ্ঞানের ব্যাখ্যায় দেখাইয়া আদিয়াছি যে, জ্ঞান স্থূল দৃষ্টিতে জ্ঞান, জ্ঞাতা ও জ্ঞেয়, এই ত্রমীকে লইয়া উদিত হইলেও, সেইরূপ জ্ঞানই জ্ঞানের চরম ও পরম স্তর নহে। নির্বিশেষ অথও ভূমা চৈতত্তই জ্ঞানের পরাকাষ্ঠা। ইহাই ব্রহ্মবিজ্ঞান। এই জ্ঞানই আজা। আজা বস্ততঃ জ্ঞাতা নহে, জ্ঞানস্বরূপ।

আত্মা জ্ঞাতা, এই মতের সমর্থনে আচার্য রামানুজ বলেন যে, আত্মা চৈতত্মসরপ, জভ নহে। চৈতত্ম আত্মার গুণও বটে—আত্মা চিদ্রাপ এব চৈত্যগুণ ইতি। খ্রীভাষ্য ৯৭ পৃষ্ঠা। চিৎ ও চৈত্য তো আয়া ভাতা. একই বস্তু, তাহার আবার গুণ-গুণিভাব হইবে কিরূপে গু না দুটাতের সাহাব্যে এই প্রশের উত্তর দিতে গিয়া রামানুজস্বামী জ্বান্যরূপ ? বলিয়াছেন, প্রভাকর যেমন নিজে তেজোময় অথচ প্রভা রামানুজের তাহার আশ্রিত ধর্ম, আত্মাও দেইরূপ চিনায় এবং চৈত্য আতা ভাতা তাহার আশ্রিত ধর্ম বা গুণ। আরও পরিষ্কার করিয়া বলিতে হয় যে, প্রভাকর যেমন প্রভাসরূপ হইলেও প্রভাকরের প্রভা স্বীয় আশ্রয় প্রভাকরকে ছাড়িয়া পৃথিবীর বুকে ছড়াইয়া পড়ে। কিরণমালার নিজেরও উজ্জ্বলতা আছে। দেই উজ্জ্বলতা দ্বারা প্রভা নিজেকে যেমন প্রকাশিত করে, সেইরূপ সৌর-কিরণ-স্নাত অপরাপর বস্তুকেও প্রকাশিত করিয়া থাকে। প্রভাকরের প্রভা স্কুতরাং তেজোময় দ্রব্যই বটে। শুক্লতা প্রভৃতির ন্যায় গুণপদার্থ নহে। কেননা, শুক্লতা প্রভৃতি গুণ নিজ আশ্রয় শুক্লদ্রব্যকে ছাড়িয়া অন্ম কোথায়ও কথনও থাকে না, শুক্লতা প্রভৃতি গুণের আর কোন গুণও নাই। সৌরকিরণ কিন্তু সূর্যকে ছাড়িয়াও অবস্থান করে, ধরাবক্ষে পতিত হইয়া বিশের তাবদ্ বস্তুকে উদ্ভাসিত করে। অবস্থায় প্রভাকরের প্রভাকে শুক্লাদিগুণের ন্যায় গুণ এই চলে না। সৌরপ্রভাকে ভাস্বর দ্রব্যই বলিতে হয়।

তেজঃপদার্থ হইলেও সূর্য অন্ত গেলে, সৌরকিরণমালাও অন্তমিত হয়।
প্রভা প্রভার উৎস সূর্যেরই অধীন। এই দৃষ্টিতেই প্রভাকে প্রভাকরের
গুণ বলা হইয়া থাকে। এইরপ আত্মা জ্ঞানস্বরূপ হইলেও, আত্মাটততত্ত্ব
যথন দৃশ্য বিষয়কে উদ্ভাসিত করে তথন বিষয়ভাসক জ্ঞান আত্মার
গুণরূপেই প্রতিভাত হয়। আত্মা সর্ব্রপতঃ নিত্যজ্ঞানাত্মক হইলেও, দৃশ্যবিধয়ের প্রকাশক প্রত্যক্ষ প্রভৃতি জন্য-জ্ঞানরূপে জ্ঞানকে অনিত্যও বলা
যায়। এই অনিত্য জন্য জ্ঞানের সহিত নিত্য চৈতন্তের সম্বন্ধ রামানুজের
স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। এই সম্বন্ধ ভেদ এবং অভেদ কিছুই
হইতে পারে না বলিয়া, ইহাকে "ভেদাভেদস্বরূপ" বলিয়া কল্পনা করা
হইয়াছে। অত্যন্তভেদে কোনরূপ সম্বন্ধই হয় না; নিত্য এবং অনিত্য
চৈতন্তের অভেদও কল্পনা করা যায় না। পরস্পার বিরুদ্ধ ভেদ ও অভেদের
একত্র সমাবেশও মুক্তিবিরুদ্ধ। এইরূপ মুক্তিবিরুদ্ধ সিদ্ধান্ত রামানুজ
স্বীকার করিবেন কিরূপে? অয়োক্তিক ভেদাভেদ সম্বন্ধ স্বীকার করিতে
হয় বলিয়াই, আত্মার সম্পর্কে জৈন এবং কুমারিল ভট্টের মত যে গ্রহণ্যোগ্য

১। শ্রীভাষ্য, ৯৫ পৃষ্ঠা, নির্ণয় সাগর সং।

জ্ঞানকে আপার গুণ বলিতে রামাস্থল এখানে ভাষ-বৈশেষিক।ক দ্রব্যাশ্রিত গুণকে বোঝেন নাই। গুণীভূত এই অর্থেই রামাস্থল স্বামী গুণ শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন—স্থ্য অন্ত গেলে স্থ্পভাও বিনুপ্ত হয়। আত্মার বিকাশ না হইলে, আত্ম-চৈতভা গুণেরও প্রকাশ হয় না। এই দৃষ্টিতেই স্থ্পভা স্থের অধীন, আত্ম-চৈতভা আত্মার অধীন। এই তাৎপর্যই এখানে গুণ শব্দের প্রয়োগ করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে। অভ্যান্ত গুণত্ব্যবহারো নিত্যতদাশ্রমত্ব তচ্ছেমত্বনিবন্ধনঃ। শ্রীভাষ্য ৯৫ পৃষ্ঠা, নির্ণয়সাগর সং।

রামাসুজ চৈতন্সকে আত্মার গুণ বলিয়া স্বীকার করিয়াও, নৈয়ায়িকের ন্যায় আত্মাকে জড় বলিয়া স্বীকার করেন নাই। চিদ্রুপ বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। এক্ষেত্রে রামাসুজের মতের স্বাতন্ত্র্য অবশ্য লক্ষণীয়। ন্যায়-মতে আত্মাকে চেতন বলা হইয়াছে। চেতন অর্থ চৈতন্যগুণবিশিষ্ট। চৈতন্যগুণের আত্রয় বা আধার তো চৈতন্য হইবে না। গুণ গুণের আত্রয় হয়। চৈতন্য গুণের আত্রয় বে (চৈতন্য ভিন্ন) জড়বস্ত হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? ন্যায়-মতে আত্মা শেষ পর্যন্ত জড়ই হইয়া দাঁড়ায়। নিতাচৈতন্য-গুণ বশতঃই আত্মাকে ন্যায়-সিদ্ধান্তে চেতন বলা হইয়া থাকে।

নহে, তাহা আমরা দেখিয়াছি। চৈত্রস্তর্গ আত্মার জ্ঞানরূপে পরিণাম স্বীকার করায়, রামানুজ কুমারিল ও জৈনমতের প্রভাবে প্রভাবিত হইয়াছেন বলিয়। মনে করার দঙ্গত কারণ আছে। দর্বদর্শনসংগ্রন্থে মাধবাচার্য মধেবর মুথে ভেদাভেদবাদী রামানুজকে জৈন-পদান্ধানুসারী বলিতেও কুঠিত হন নাই। জীব ও জড়ের সহিত নিত্য চিদ্রূপ আত্মার অংশাংশিভাব প্রভৃতি কিছুই কল্পনা করা যায় না। ঐরূপ কল্পনার আশ্রয় লইতে গেলে আত্মাকে জৈন এবং কুমারিলের তায় চিৎ ও জড়ের সমপ্তি বা "চিদ্চিদাত্মক" বলিয়াই গ্রহণ করিতে হয়। আত্মাকে যে "চিদচিদাত্মক" বলা চলে না, ইহা আমরা আলু-সম্পর্কে কুমারিল ও জৈনমতের খণ্ডন প্রদক্তে প্রথম পরিচ্ছেদেই আলোচনা করিয়াছি। এই অবস্থায় আক্লাকে নিত্য-চিদ্রপ বলিয়া দির্নান্ত করাই যুক্তিনঙ্গত। রামানুজ তাঁহার শ্রীভায়্যে নানারূপ শ্রুতি, পুরাণ ও ব্রহ্মসূত্রের উক্তি উদ্ধৃত করিয়া, "অহম্ জানামি", আমি জানিয়াছি, "অহমেবেদং পূর্বমপ্যয়ভবন্" আমিই ইহা পূর্বেও অনুভব করিয়াছিলাম, এইরূপ প্রতাক্ষ এবং প্রতাভিজ্ঞা প্রভৃতি সূলে আল্লাকে "জ্ঞাত।", "অনুভবিত।" বলিয়াই দিন্ধান্ত করিয়াছেন। নিরাশ্রায়, নির্বিষয় অনুভৃতিকে আত্ম। বলিয়া স্বীকার করেন নাই। স্-সংবিদাত্মেত্যুপ-লদ্ধিবরাহতম্। শ্রীভাগ্য, ৯২ পৃষ্ঠা; অদৈতবেদান্তের দিদ্ধান্তে আত্মা দৃশি বা জ্ঞানস্বরূপ। জ্ঞানস্বরূপ বলিয়াই আত্মার কোনরূপ দৃশ্য বা দর্শনযোগ্য ধর্ম নাই—নাস্তা দৃশেদৃ শিস্তরপায়া দৃশ্যঃকশ্চিদ্ধর্মোইন্তি; ঐভাগ্য ৮৯ পৃষ্ঠা। কোনরূপ দৃশ্য বা দর্শনযোগ্য ধর্ম নাই বলিয়াই, অনুভূতি দৃশ্য বা ভেত্তয় ঘট প্রভৃতি বস্তু হইতে পৃথক্। পকান্তরে, যাহা জ্ঞেয় বস্তু তাহাও জ্ঞান হইতে পৃথক্। দৃশ্য ঘট প্রভৃতি এবং তাহাদের সম্পর্কে উৎপন্ন জ্ঞান কখনই এক বা অভিন্ন হইতে পারে না। স্থতরাং অনুভূতির কোনরূপ দৃশ্যধর্মই স্বীকার করা যাইতে পারে না। আলোচ্য অদৈতবেদান্তের মতের খণ্ডনে রামানুজ বলেন যে, অদৈতবাদী নিজেই অনুভূতিকে নিত্য, স্বয়ংপ্রকাশ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়া থাকেন। তাহাদারাই তাঁহার মতে অনুভূতি কি সধর্মক হইয়া পড়ে নাই ? অনুভূতির কোনরূপ দৃশ্য-ধর্ম থাকিতে পারে না বলিয়া যে অভিমত জ্ঞাপন করিয়াছেন তাহা কি ব্যাহত হয় নাই ? অদৈতবেদান্তী

১। শ্রীভাষ্য, ৯০-৯১ পৃষ্ঠা, নির্ণয় দাগর সং।

অবশ্য অনুভৃতিকে "নিতা" বলিয়া নিষেধ মুখে (negatively) অনিতা ঘট প্রভৃতি পদার্থ হইতে, "স্বয়ংপ্রকাশ" শব্দ দারা জ্ঞানপ্রকাশ্য জড়বস্তু হইতে, অনুভৃতির পার্থক্য ব্যক্ত করিয়াছেন। কিন্তু প্রশ্ন এই যে, ভাবরূপেই (Positively) বল, কিংবা অভাবমুখেই (negatively) বল, অনুভৃতিকে নিতা স্বপ্রকাশ বলায়, অনুভূতির নিতাত্ব প্রভৃতি ধর্ম সূচিত হয় নাই কি ? তারপর, অনুভৃতির যদি কোনরূপ ধর্ম-সম্পর্কই না থাকে, তবে অনুভৃতির কোনরূপ ধর্ম নাই, ( অনুভৃতিনিধর্মক ) এইরূপ ধর্মের নিষেধের তো সেক্ষেত্রে কোন অর্থ ই হয় না। আর এক কথা, সর্বপ্রকার ধর্মরহিত অনুভূতিকে প্রমাণসিদ্ধও বলা যাইবে না। প্রমাণসিদ্ধ না হইলে, অনুভূতি যে আকাশ-কুস্থমের ভাষ অলীক নহে, তাহাই বা অদৈতবাদীকে কে বলিল ? জ্ঞাত-জ্যে-দম্পর্ক-রহিত জ্ঞানের অস্তিত্ব প্রমাণ করাই যে অসম্ভব, তাহা আমরা পূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। "আমি ইহা জানিয়াছি" এইরূপেই লোকে জ্ঞানকে প্রতাক্ষ করিয়া থাকে। জ্ঞাতা আমি মিথ্যা হইলে এবং জ্ঞেয়-বিষয় না থাকিলে, "জানিয়াছি" এইরূপ জানার কোন অর্থ হয় কি ? কে জানিয়াছে ? কি জানিয়াছে? তাহা বলিলেই জ্ঞানের স্বরূপের পরিচয় পাওয়া যায়: নত্বা জ্ঞান হয় সম্পূর্ণ অর্থহীন। জ্ঞান এক জাতীয় মানসী ক্রিয়া। এই জ্ঞান-ক্রিয়া দকর্নক। জ্ঞানের একটি কর্ম বা জ্ঞেয় অবশ্যই থাকিবে। কোন স্বতন্ত্র জ্ঞাতাকে দেই জ্ঞেষ বস্তুর সহিত পরিচিত করাইয়া দিয়াই, জ্ঞান জ্ঞানের মর্যাদা লাভ করে। জ্ঞান উৎপত্তি-বিনাশশীল। "জ্ঞানমুৎপন্নম" "জ্ঞানং নন্টম্" "জ্ঞাতুরেব মমেদং জ্ঞানং জাতম্" জ্ঞাত। আমি, আমার এইরূপ জ্ঞান জিন্মিয়াছিল। জ্ঞান নম্ট হইয়াছে। এই সেই জ্ঞান যাহা পূর্বেও আমার জন্মিয়াছিল; এইরূপ সহস্র সহস্র অনুভবের দারা জ্ঞান যে অত্যন্ত ভঙ্গুর এবং নিতা নহে; জ্ঞাতা যে অপেক্ষাকৃত স্থির, ইহাই সাব্যস্ত হয় না কি ? জ্ঞাতার মানদ-সরোবরে এইরূপ ভঙ্গুর জ্ঞানের অগণিত লহরীর উদয়ও বিলয় কে না প্রত্যক্ষ করে? জ্ঞাতা আত্মা ও জ্ঞানের অভেদ কিরূপে মানিয়া লওয়া যায় ? 'অহং জানামি', এইরূপ অনুভবের ফলে 'অহম' পদার্থটি যে ধর্মী এবং জ্ঞান যে আত্মার ধর্ম, জ্ঞাতা আত্মা ও জ্ঞানের এই ধর্মি-ধর্মভাবই স্পষ্টতঃ প্রকাশিত হয়।

এইরূপ ধর্ম-ধর্মিভাব অদ্বৈতবেদান্তী বলেন মিখ্যা। 'অহং জানামি'

এই অহংবোধ অধ্যন্ত। যাহা জ্ঞান প্রকাশ্য, তাহা জ্ঞান হইতে অবশ্যুই ভিন্ন এবং অনালা। চিৎপরপ আলাই একমাত্র আলোক, আলা-চৈতন্ত ব্যতীত অপর সকল বস্তুই গাঢ় অন্ধকার তুলা (তমঃ সভাব); আলাচৈতন্ত-প্রকাশ্য অহংপদার্থও স্তুতরাং তমঃসভাব এবং অনালাই বটে। যাহা অনালা তাহাই অনৈতবেদান্তের ভাগান "যুল্বংপ্রতায়গোচর", মিথ্যাও অধ্যন্ত। অহংকারের সহিত চিদধ্যাদের ফলে উৎপন্ন জ্ঞাতা অহংপদার্থও স্কুতরাং যুল্বংশক্ষণম্য এবং অনালা।

এইরূপ অদৈত-দির্নান্তের বিরুদ্ধে রামানুজ বলেন, প্রত্যক্ষবিরুদ্ধ বিধায় অদৈতবেদাতীর উলিখিত যুক্তির কোন মূল্য দেওয়া চলে না। অস্মং শদ্দে অহন্ বা আমিকে, যুগ্রং শব্দে মন্ বা তুমিকে বুঝায়। তুমি ও আমি হয় না, আমি ও তুমি হয় না। ইহা "যুগ্রদস্মং-প্রত্যরগোচরয়ো স্তম্মং-প্রকাশবদ্বিরুদ্ধ সভাবয়োঃ", এই উক্তিদারা আচার্য শঙ্কর স্বীয় প্রক্ষসূত্রভাগ্যের প্রারম্ভেই স্পাইতঃ প্রকাশ করিয়াছেন। এই অবস্থায় অহংকে অন্তর্ম আয় অনাত্মা বলিতে যাওয়া কতদূর সঙ্কত স্থানী পাঠক বিচার করিবেন। "অহং জানানি" "অহং জ্ঞানবান্" এইরূপে সকল লোকেরই অবাধিত বা সত্য প্রতীতির উদ্য হইয়া থাকে। এই প্রতীতিকে ভ্রম বলিয়া উড়াইয়া দিবার কোন যুক্তিসঙ্গত কারণও দেখা যায় না।

তারপর, অহংকার জড়বস্তু। তাহার দহিত শুদ্ধ চিং বা জ্ঞানের অধ্যাদই আর্দো সম্ভবপর কিনা, তাহাও বিচারদাপেক। অহংকার জড়বস্তু হইলেও জ্ঞানময় আত্মার নিকট অবস্থান করায়, অহংকারে চৈতন্মের ছায়া বা প্রতিবিদ্ধ পড়ে। এই কারণে জড়স্বভাব অহংকারেও মিথ্যা জ্ঞানশক্তির আবির্ভাব অর্থাৎ জ্ঞাতৃত্ব দম্ভবপর হয়। এইরূপে অদ্বৈতবেদান্তী যে অহংকারে ভ্রান্ত জ্ঞাতৃত্বের উপপাদনের চেন্টা করিয়াছেন, সেক্ষেত্রে জিজ্ঞাস্থ এই যে, "চিদ্ বা চৈতন্মের ছায়া পড়ে" এই কথার অর্থ কি ? উহা কি চৈতন্মের উপরে অহংকারের ছায়া পড়ে? না, অহংকারের উপর চৈতন্মের ছায়া পড়ে? অহংকারে চিতন্মের ছায়াপাতের ফলে অহংকারে মিথ্যা জ্ঞাতৃত্বের স্থিষ্টি হয়, একথা বলা যায় না। কারণ, অদ্বৈতবেদান্তের সিদ্ধান্তে চৈতন্মের নিজের যথন জ্ঞাতৃত্ব নাই, তথন অহংকারে চৈতন্মের প্রতিবিদ্ধ বা ছায়া পড়িলেও, তাচেতন অহংকারে জ্ঞাতৃত্ব শক্তির উন্মেষ হইতে পারে

না। কেননা, যাহাতে যেই গুণ বা ধর্ম বস্তুতঃ নাই, সেইরূপ বস্তুর সহিত সম্বন্ধ বশতঃ অপর বস্তুতেও সেই গুণ কোনমতেই জন্মিতে পারে না। পক্ষান্তরে, অহংকার জড়বস্তু। জ্ঞাতৃত্ব চেতনের ধর্ম, জড়ের ধর্ম নহে। অচেতন অহংকারের জ্ঞাতৃত্ব একেবারেই অসম্ভব কল্পনা। এরূপক্ষেত্রে অচেতন অহংকারের ছায়াপাতের ফলে চৈততে জ্ঞাতৃত্বের সমুন্মেষ ব্যাখ্যা করা চলে কি ? চৈততা এবং অহংকার এই ছুইএর কাহারও রূপ নাই; স্কুতরাং ইহারা চক্ষুর গোচরও নহে।

যদি বল যে, সংবিদ এবং অহংকার, এই চুইএর কাহারও বস্ততঃ জ্ঞাতৃত্ব নাই, ইহা পুৰ সত্যকথা। কিন্তু অহংকার স্বয়ং জড়বস্তু হইলেও, আলোক প্রকাশ্য জড দর্পণ যেমন আলোকের অভিব্যক্তি ঘটায়, সেইরূপ চিৎপ্রকাশ্য জড অহংকারও চৈতত্তার অভিব্যক্তি সাধন করে। যে-বস্ত যাহার অভিব্যক্তি সম্পাদন করে, সেই অভিব্যঙ্গ্য বস্তুকে (যেই বস্তুকে অভিব্যক্ত করে তাহাকে অভিব্যঙ্গা, আর যে অভিব্যক্ত করে তাহাকে অভিব্যঞ্জক বলে, দর্থা মুখ প্রভৃতির অভিব্যঞ্জক, মুখ প্রভৃতি অভিব্যঙ্গা বলিয়া জানিবে ) আত্মস্থ বা আত্মগত করিয়া লইয়াই অভিব্যঞ্জক পদার্থ অভিব্যঙ্গ্য বস্তুকে অভিব্যক্ত করিয়া থাকে। ইহাই অভিব্যঞ্জক পদার্থের স্বভাব। দর্পণ দর্পণস্থ মুখেরই অভিব্যক্তি সাধন করে। এইরূপ আত্মস্থ বা আত্মগত করার ফলে, অভিব্যঞ্জক ও অভিব্যঙ্গ বস্তুর মধ্যে একটা বিশেষ সম্পর্কের স্থাষ্ট হয়, একের গুণ বা ধর্ম অপরে সঞ্চারিত বা আরোপিত হয়। ইহাকেই অদ্বৈতবেদান্তের পরিভাষায় অধ্যাস বলা হয়। অহংকারের সহিত চিদধ্যাদের ফলে অহংকারে যে "অহমিকা" আছে তাহা চৈতত্তগত হইয়া প্রতিভাত হয় এবং কল্লিত জ্ঞাতৃত্বের সৃষ্টি করে। ইহাকেই বলে "চিতের অংংকারগ্রন্থি।" জ্ঞাতা শব্দের অর্থ জ্ঞানের কর্তা বা অনুভবিতা। অনুভৃতি নিত্য, নির্বিশেষ, নির্বিকার, সর্বসাক্ষী এবং স্বয়ংজ্যোতিঃ। এইরূপ অনুভূতি নিজে নিজের কর্তা হইতে পারে না। অমুভূতির এই কর্তৃত্বকে বাস্তবও বলা যায় না। জ্ঞাতা বা জ্ঞানক্রিয়ার কর্তা হইলে অনুভূতিকে নিত্য বলিয়াও গ্রহণ করা চলে না। শরীর প্রভৃতি অনাত্ম প্রদার্থে আত্মাভিমানবশতঃ যেমন 'মনুষ্যো<sup>২</sup>হম্' এইরূপ মিথ্যা আজুবোধ উৎপুন্ন হয়, সেইরূপ অহংকারের সহিত চিদ্ধ্যাদের ফলে "অহং জানামি" এইরূপ মিথা। জ্ঞাতৃত্বের স্ঠি হয়।

সাদৈ তবেদাতীর উলিখিত যুক্তির খণ্ডনে রামানুজ সামী বলেন যে,
অনুভৃতি প্রকাশ্য জড় অহংকারকে যে অনুভৃতির অভিবাঞ্জক বলিয়া নাাখ্যা
করা হইয়াছে তাহাই তো অসম্বব কথা। আলা চিৎসরূপ, নিতা এবং
সমংজ্যোতিঃ। জড় অহংকার এইরূপ সমংজ্যোতিঃ আলার অভিবাঞ্জক হইবে
কিরূপে ? অহংকার আলার অভিবাঞ্জক হইলে, আলাকে যে সমংজ্যোতিঃ
বলা হইয়াছে তাহাই বা সঙ্গত হয় কিরূপে ? তারপর, জড় অহংকার
এবং অনুভৃতি আলোক ও অন্ধকারের মত পরস্পর অত্যন্ত বিরোধী
পদার্থ। অন্ধকারকে যেমন আলোকের অভিবাঞ্জক বলা যায় না, সেইরূপ
জড় অহংকারকেও অনুভৃতির অভিবাঞ্জক বলা চলে না। অনুভৃতি অহংকারব্যঙ্গ্য হইলে, অনুভৃতিও ঘটপ্রভৃতির তায় অনালাই হইয়া পড়ে।

ফুবৃন্তি মূল্লা প্রভৃতিতে কিংবা মুক্তি অবস্থার "অহংভাবের" অভাব ঘটিলেও, আল্লামুভূতি বর্তমান থাকে। ইহা হইতে আল্লা যে অহংপ্রত্যয়গম্য নহে, চিৎদ্বরূপ ইহাই বুঝা যায়। আল্লাকে অহংপ্রত্যয়গম্য এবং কর্তা, ভোক্তা, জ্ঞাতা বলিয়া দীকার করিলে, দেহ প্রভৃতিতে আল্লবুদ্ধির স্থায় আল্লার কর্তৃত্ব বা জ্ঞাতৃত্ব-বোধও মিথ্যাই হইয়া পড়ে। এইরূপ অদ্বৈত দিদ্ধান্তের খণ্ডনে রামানুজ, নিম্বার্ক, মধ্বাচার্ব প্রভৃতি বৈশ্বর বেদান্তিগণ বলেন, স্থ্যুপ্তি অবস্থায় তমোগুণে অভিভৃত হওয়ায় এবং কোনরূপ জ্ঞেয় বস্তুর প্রতীতি না থাকায়, "অহংভাবের" তখন স্থপান্ত বিকাশ দেখা যায় না। কেননা, স্থপ্রাক্তি জাগরিত হইয়া, 'স্থখমহমস্থাপন্ম,' "আমি স্থেব নিদ্রা যাইতেছিলাম" এইরূপ আমিত্বসংবলিত স্থপ্তিস্থথের স্মরণ করিয়া থাকে। নিদ্রিত হইবার পূর্বে দে যাহা যাহা জানিয়াছিল, বলিয়াছিল এবং করিয়াছিল, তাহা ঠিক ঠিক ভাবেই তাহার স্মৃতিতে ভাদে। ইহা হইতে স্থপ্থিতে স্থথ প্রভৃতির স্থায় আমিত্বরও যে স্ফুর্তি থাকে তাহা অস্বীকার করা যায় না। আমি এতকাল অর্থাৎ আমার স্থপ্থি সময়ে কিছুই

১। শান্তাঙ্গার ইবাদিত্যমহংকারো জড়াত্মক:।
স্বয়ংজ্যোতিবমাত্মানং ব্যনকীতি ন যুক্তিমৎ॥
ব্যঙ্জুব্যঙ্গ্যত্মস্থোভাং ন চ স্থাৎ প্রাতিকূল্যত:।
ব্যঙ্গ্যত্বেহনত্বভিত্বমাত্মন: স্থাদ্ যথা ঘটে।।

শ্রীভাষ্য ১০৩ পৃষ্ঠা, নির্ণয় দাগর দং।

জানিতে পারি নাই, "ন কিঞ্চিদহমবেদিষম্" এইরূপেও স্থাপ্তে ব্যক্তির স্মরণের উদয় হইয়া থাকে। এরূপ ক্ষেত্রে "আমি কিছুই জানি নাই" বলায় জ্ঞাতা আমির অভাব বুঝায় না, জ্ঞেয় বস্তুর এবং জ্ঞেয় বস্তুসম্পর্কে উৎপন্ন জ্ঞানেরই অভাব ব্যায়। জ্ঞান ও আত্মা অভিন্ন হইলে, 'কিছুই জানি নাই', এইরূপে জ্ঞানের নিষেধ থাকায়, আত্মারও নিষেধ প্রকাশ পায়। জ্ঞানের অভাবে জ্ঞানময় আত্মার অস্তির অক্ষুণ্ণ থাকিবে না স্বতরাং অদৈত-বেদান্তের দিদ্ধান্ত অনুসারে স্বপ্তোথিত ব্যক্তির ঐরপ প্রতীতি ব্যাখ্যা করাও অসম্ভব হইয়া দাঁড়াইবে। আমি সুযুপ্তি অবস্থায় আমাকেও জানিতে পারি নাই—"মামপাহং ন জ্ঞাতবান" স্বপ্তোথিত বাক্তির এইরূপেও জ্ঞানোদয় হইতে দেখা যায়। অহংপদার্থ আতা না হইলে "জানি নাই" এইরূপ অনুভব ক্রিবে কে ? প্রশ্ন হইতে পারে যে, অহম বা আলা যদি বর্তমান থাকে, তবে আমাকে জানি নাই, 'ন মাম্' এইরূপে যে আত্মার নিষেধ করা হইয়াছে তাহার অর্থ কি দাঁড়ায়? কাহার নিষেধ করা হয়? এইরূপ আপত্তির প্রকৃত্তের রামানুজ প্রভৃতি বলেন যে, সুবৃত্তি প্রভৃতি অবস্থায়ও অহংভাব থাকে, তবে নিদ্রার আবরণে আরুত থাকায়, স্কুয়প্তি অবস্থায় অহংভাবের তথন স্কুম্পষ্ট প্রকাশ হয় না। অফুট প্রকাশ হয় মাত্র। আমি কাহার পুত্র, কোন্ জাতি, কি গোত্র, আমার নাম ধাম কি? এই দকল পরিচয় জাগরিত অবস্থায় ভাসে। অহংভাবের তথন পরিপূর্ণ বিকাশ ঘটে। স্ত্যুপ্তি অবস্থায় জাগরিত অবস্থার বিশেষ পরিচয় থাকে না, ইহাই "মামহং ন জ্ঞাতবান্" এই কথার দারা এখানে ধ্বনিত হইয়াছে বুঝিতে হইবে। সুৰুপ্তি, স্বপ্ন প্ৰভৃতি অবস্থার অপরিফুট আত্মবোধই অহম্ বা আমি এইরূপ প্রতীতির মর্ম বলিয়া জানিবে। জাগরিত অবস্থায় আমাকে আমি যেইরূপে দেখিতে পাই, স্বুমুপ্তি অবস্থায় সেইরূপে দেখিতে পাই না! "আমি আছি" এইমাত্র জানিতে পারি। স্ব্রুপ্তি প্রভৃতি অবস্থার অস্পষ্ট অহং বোধের ইহাই রহস্ম। সেই অবস্থায়ও অহংভাবের বিলোপ হয় না। আত্মা সর্বদা সকল অবস্থায়ই বিরাজ করে। এমন কি মুক্তিতেও এই অহংভাবের প্রকাশ ঘটে। ইহা হইতে 'অহম্'ই যে আত্মার স্বরূপ, তাহা সহজেই অনুধাবন করা যায়। জ্ঞাতা বলিয়া পরিজ্ঞাত অহম্ পদার্থই যে আত্মা, তাহা অনুমানের সাহোয্যেও উপপাদন করা যায়।

এই আলা সবসময় সহংক্রপেই প্রকাশিত হইয়া থাকে (প্রতিজ্ঞা)
—কারণ, আলা স্বংপ্রকাশ। এই স্বয়ংপ্রকাশ আলা নিজের প্রয়োজনেই
(স্বীয় সার্গেই) নিজেকে প্রকাশিত করে, অপরের প্রয়োজনে (স্বার্থে)
নহে (হেতু)। আলা বাতীত অপর সকল বস্তুর প্রকাশই আলার্থ
অর্গাৎ আলার ভোগ, অপবর্গ সম্পাদনার্থই বটে, স্তুতরাং আলাপ্রকাশ্য ঘট প্রভৃতি অনাল বস্তুর প্রকাশ নিজের জন্ম নহে (সার্থে নহে),
পরার্থে।

দৃষ্টান্তস্কপে বাদী ও প্রতিবাদী উভয় সম্মত সংসারী আত্মার উল্লেখ করা যাইতে পারে।

আত্মা যে সংসার দশায় "অহন্" আকারেই প্রকাশিত হয়, তাহা সকলেই দ্বীকার করেন। (অহার ব্যাপ্তি)

যাহ। অহন্ আকারে প্রকাশিত হয় না, সেই সকল ঘট প্রভৃতি জড়বস্ত স্বার্থে প্রকাশমানও হয় না (ব্যতিরেক্ব্যাপ্তি)।

মৃত্তি বা হুবৃপ্তি অবস্থায়ও আত্মা স্বয়ং প্রকাশমান থাকে (উপনয়)।

অতএব আজা স্তৃথি বা মৃক্তি প্রভৃতি অবস্থায় "অহন্" আকারেই প্রকাশিত হয়। এই সিদ্ধান্তই গ্রহণ করা বিধেয় (নিগমন)।

ব্রহ্মদর্শী শ্লবি বামদেব প্রভৃতির অপরোক্ষ আত্মানুভবও অহংরূপে আত্মদর্শনের সাক্ষ্য দেয়। "অহং মনুরভবং সূর্বদ্দ"। বৃহদাঃ ৩৪।১০, গীতা, উপনিষৎ, ব্রহ্মসূত্র, বেদান্তের বিভিন্ন প্রস্থানে কিংবা স্মৃতি, পুরাণ প্রভৃতি অধ্যাত্মশান্তে আত্মার স্বরূপ সম্পর্কে যে অমূল্য উপদেশাবলী শুনিতে পাওয়া যায়, দেই সকল স্থানে "জ্ঞাতা অহংরূপে"ই আত্মার উপদেশ দেওয়া হইয়াছে দেখা যায়, ইহা হইতে অহম্ বা আমিই যে

১। অতোহহমর্থ স্থৈব জ্ঞাতৃতয়া দিধ্যতঃ প্রত্যগাল্পত্বয়। দ প্রত্যগাল্পা মৃ্জাবিপি "অহম্" ইত্যেব প্রকাশতে, স্বশ্বৈ প্রকাশমানত্বাং। যো যং স্বশ্বৈ প্রকাশতে, দ সর্বোহয়িত্যেব প্রকাশতে, যথা তথাবভাদত্বেনোভয়বাদিদলতঃ দংদারী আলা। যং পুনরহমিতি ন চকান্তি, নাদৌ স্বশ্বৈ প্রকাশতে—যথা ঘটাদিঃ, স্বশ্বৈ প্রকাশতে চায়ং মৃক্জাল্পা, দ তত্বাং অহমিত্যেব প্রকাশতে।

শ্রীভাষ্য, ১০৯ পৃষ্ঠা, নির্ণয় সাগর সং।

আত্মার স্বরূপ, সেবিষয়ে সন্দেহের লেশও থাকিতে পারে না। "অতোইহমর্থো জ্ঞাতৈব প্রতাগাত্মেতি নিশ্চিতম্"। শ্রীভাষ্য, ৯৪ পৃষ্ঠা, অতঃ স্বপ্রকাশোইরমাত্মা ন প্রকাশমাত্রম্। শ্রীভাষ্য, ৯৮ পৃষ্ঠা, অতো ন জ্ঞপ্তিমাত্রমাত্মা, অপি তু জ্ঞাতৈবাহমর্থঃ। শ্রীভাষ্য, ৯৯ পৃষ্ঠা, এইরূপ রামানুজস্বামীর মতই শিরোধার্য।

আত্মসম্পর্কে রামানুজের ঐ সিদ্ধান্ত নিম্বার্ক, বল্লভাচার্য, বলদেব, মাধ্ব প্রভৃতি দকল বৈষ্ণব বেদান্তসম্প্রদায়ই নিঃসংশয়ে গ্রহণ করিয়াছেন। নিম্বার্ক সম্প্রাদায়ের অত্যতম প্রধান আচার্য মাধবমুকুন্দ ভাঁহার রামাত্জের মতাত্সারে "পরপক্ষগিরিবজ্র" নামক গ্রন্তে এবং দৈতবেদান্তী জয়তীর্থ আত্মার হাভাবিক জ্ঞাতুত্বের সমর্থনে বাদাবলীতে তর্কতাণ্ডব পণ্ডিত ব্যাসরাজ স্থায়ত প্রভৃতি নিয়ার্ক সম্প্রদায়ের গ্রন্থে নানারূপ তর্কশবজাল বিস্তাব করতঃ প্রতিপক্ষ অদৈত-আচাৰ্মাধ্য মুকুন্দ, মতকে ছিন্ন-ভিন্ন করিয়া, স্বীয় অভিমত দটভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত দৈতবেদান্তী করিয়াছেন। মাধ্বমুকুন্দ বলেন যে, আত্মার কর্তৃত্ব এবং ব্যাদরাজের যুক্তি-লগুরী ও অহৈত-জ্ঞাত্ত্ব অধ্যস্ত নহে, স্বাভাবিক। অহংরূপেই আত্মার প্রকাশ বেদান্তীর উত্তর হইয়া থাকে। আচার্য শঙ্কর তাঁহার ব্রহ্মসূত্র-ভাগ্য প্রভৃতি গ্রন্থে অহংকারের দহিত চৈতন্মের অধ্যাদের ফলে ঝিনুকখণ্ডে রজত-বৃদ্ধির ন্যায়, রজতে মিথ্যা দর্প প্রত্যক্ষের ন্যায়, অহংকারে মিথাা জ্ঞাতৃত্বের প্রতিভাদ

প্রীভাষ্য, ৯৪ পৃষ্ঠা নির্ণয়দাগর দং।

(খ) তথাচ শ্রুতয়ঃ দ যথা দৈদ্ধবঘনোহনন্তরোহবাহঃ রুৎস্নো রদঘন এব, এবং বা অরে অয়মালানন্তরোহবাহঃ রুস্নঃ প্রজ্ঞান্যন এব। রুহদাঃ ৬।৫।১৩, ন বিজ্ঞাতুর্বিজ্ঞাতেরিপরিলোপো বিলতে। রুহদাঃ ৪।৩।৩০, কতম আলা? যোহয়ং বিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেষু হললজ্জাতিঃ পুরুষঃ। রুহদাঃ, ৮।১২।৪, এষ হি দ্রষ্টা শ্রোতা রদয়িতা ঘাতা মন্তা বোদ্ধা কর্তা বিজ্ঞানাল্মা পুরুষঃ, ৬।৩।৭, বিজ্ঞাতারমরে কেন বিজ্ঞানীয়াৎ, রুহদাঃ, ২।৪।১৪, ছান্দোগ্য, ৭।২৬।২, ছান্দোগ্য ৮।২।৩, প্রশ্ন উপ, ৬।৫, তৈন্তিরীয় আনন্ববল্লী, ৪।১।

১। (ক) "বিজ্ঞাতারমরে কেন বিজানীয়াদি"তি শ্রুতি:। বৃহদাঃ ৪।৪।১৪, এতদ্ যো বেন্তি তং প্রাহঃ ক্ষেত্রজ্ঞ ইতি চ শৃতিঃ। গীতা, ১৬।১, নাত্মাশ্রতেরিত্যারভ্য স্ত্রকারোহিপ বক্ষ্যতি। জ্ঞোহতএবেত্যতো নাত্মা জ্ঞপ্রিমাত্রমিতি স্থিতম।

হইয়া থাকে বলিয়া যে সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, সেখানে দ্রুটবা এই, সতা ও মিথার মিথন বা মিলনই অধ্যাস। এই অধ্যাসে রজ্জ্ব-সর্প প্রভৃতি স্থল আরোপ্য দর্প এবং আরোপের আধার "ইদন" এই দুইটি অংশই অতি স্পাইট। 'অহম' এইরূপ অধ্যাদের স্থলে কিন্তু আরোপ্যে ও আরোপের অধিষ্ঠান, এই দুইটি অংশ স্পাইতঃ প্রকাশ পায় না। এই অবস্থায় অহং-বোধকে রক্ত্র-দর্থ প্রভৃতির তায় ভ্রম বলা চলে না—তম্মাদ দ্বাংশতাভানাভাবাৎ অহমর্থ আল্লৈবেতি দিদ্ধম্। পরপক্ষগিরিবজ্ঞ, ১৫৩ পৃষ্ঠা। প্রশ্ন হইতে পারে যে, "অহনু" যদি আজা হয়, তবে সুযুপ্তি অবস্থায়ও দেই আজা বিগুমান থাকায়, সুবৃপ্তিতে অহম বা আলার স্থপটে প্রকাশ দেখা যায় না কেন ? সুৰুপ্তি অবস্থায় অহমর্থের প্রকাশ থাকেনা বলিয়াই, অদৈত্বেদান্তী অহমর্পের আত্মন্ন সমর্থন করেন না। সুযুপ্তি অবস্থায় স্থলদেহ প্রভতির অনুভূতি থাকেনা বলিয়া, তুল দেহকে যেমন আলা বলা যায় না, সেইব্ৰুপ "অহন" ভাবেরও অনুভব না থাকায়, অহমর্থকেও আলা বলিয়া গ্রহণ করা যাইতে পারে না—অহমর্থঃ নাজা। তুর্প্তাভবস্থানপুগতরাৎ ফুলদেহাদিবং। পরপক্ষগিরিবজ্ঞ, ১৫ পৃষ্ঠা। আলোচা অনুমানের দাহায়ে অহমর্থ অনাত্মাই হইয়া দাঁড়ায়। এইরূপ যুক্তির খণ্ডনে মাধবমুকুন্দ, ব্যাসরাজ প্রভৃতি বলেন যে, সুবৃত্তি অবস্থায়ও অহমর্থেরই ফুরণ হইয়া থাকে। "অহম" বলিলে যে ইচ্ছা, চেন্টা প্রভৃতি গুণশালী আত্মার বোধ হয়, তাহাতে প্রতিবাদীরও আপত্তির কোন কারণ নাই, বিবরণ-রচয়িতা প্রকাশাতা্যতি সত্য কথাই বলিয়াছেন যে—অন্তঃকরণবিশিফ আত্মারই স্বুমুপ্তিতে প্রত্যভিজ্ঞান হইয়া থাকে—অন্তঃকরণ বিশিষ্ট এবাত্মনি প্রত্যভিজ্ঞানং ক্রমঃ, ন নিক্ষল-চৈততো। অদৈতদিদ্ধি, ৫৯৫ পৃষ্ঠা। তবে, স্বযুপ্তি অবস্থার ইচ্ছা প্রভৃতির

অহমাত্মা গুড়াকেশ সর্বভূতাশ্যস্থিতঃ। গীতা ২০।২০, অহং ক্ৎস্মস্ত জগতঃ প্রভবং প্রলয়স্তথা। গীতা ৭।৬ অহং সর্বস্ত প্রভবো মন্তঃ সর্বং প্রবর্ততে। গীতা ২০।৮,

(ঘ) নাগাশ্রতেনিত্যকাচ তাভ্যঃ। ব্রং হং থাতা ১৮. ভোষত এব। ব্রং হং থাতা ১৯।

<sup>(</sup>গ) যস্মাক্ষরাদতীতোহহমক্ষরাদপি চোত্তমঃ। অতোহস্মি লোকে বেদে চ প্রথিতঃ পুরুবোত্তমঃ॥ গীতা, ১৫।১৮,

স্তুস্পষ্ট প্রকাশ হয় না, স্থথেরই কেবল স্মারণোদয় হইয়া থাকে—"স্তুখমহমস্বাপসম্" আমি ফুখে নিদ্রিত ছিলাম, এইরূপে স্বস্থোখিত ব্যক্তির সুষ্প্তিকালীন স্থাথের শাতি হইয়া থাকে। আত্মার স্থাথোপলব্ধি না থাকিলে, স্থাথের শাতি হইবে কাহার ? অহং স্থুখী, অহমিচছামি, এইরূপে স্থুখ বা ইচ্ছা প্রভৃতির বোধ ব্যতীত আক্মোপলব্ধিই সম্ভবপর নহে। এই অবস্থায় স্থময় আত্মাকে সগুণাত্মবাদীর মতে ইচ্ছাদিগুণবিশিষ্ট বলিয়। গ্রহণ করিলেও, ক্ষতির কিছ কারণ দেখা যায় না। যদি বল যে, আলোচ্য স্তথ-স্মৃতি সুষুপ্তিকালীন স্থাবেৰ শাতি নহে, স্থাপ্তিমগা ব্যক্তি স্থাপ্তি অবস্থা হইতে যখন জাগৰিত অবস্থায় ফিরিয়া আদে, তথন তাঁহার স্লুখ, চুঃখ, ইচ্ছা প্রভৃতি গুণের আধার অন্তঃকরণ সজীবতা লাভ করে, সেই অন্তঃকরণের সহিত চিদগ্যাসের ফলেই আত্মায় স্থাবে ফ্রণ হইয়া থাকে। এইরূপ কথা বলা যাইবে না, কারণ, স্থাের কথা ছাডিয়া দিলেও, স্থাােখিত ব্যক্তির "ন কিঞ্দিবেদিবন্" আমি কিছুই জানিতে পারি নাই, এইরূপে স্থযুপ্তিকালীন অজ্ঞানের যে অনুভূতি জন্মে, দেই অজ্ঞান তে। আর আশ্রয়শুল্মভাবে থাকিতে পারিবে না। দেই অজ্ঞানের আশ্রয় হিদাবে আত্মাকে স্তুর্প্তি অবস্থায় অবশ্যই গ্রহণ করিতে হইবে। স্থাপ্তির স্থা-স্মৃতিকে যদি জাগরিত অবস্থার অনুস্ভৃতি বলিয়া ব্যাখ্যা করা চলে, তবে উক্ত অজ্ঞানের অনুভৃতিকেই বা জাগরিত অবস্থার অজ্ঞতাবোধ বলিয়া ব্যাখ্যা করিতে আপত্তি কি ? ফলে, সুযুপ্তি অবস্থায় জ্ঞান, ইচ্ছা প্রভৃতির অভাবই সিদ্ধ হয়। এইরূপ কল্পনাও ঠিক নহে। এই দৃষ্টিতে স্বুষ্প্তি কালীন আত্মা এবং জাগরিত অবস্থার স্থ্ দুঃখ জ্ঞানময় আত্মা এক আত্মা হইবে না, ভিন্ন আত্মা হইয়া দাঁড়াইবে; এবং এতকাল কি আমি ঘুমাইয়াছিলাম ? না, অপর কোন ব্যক্তি ঘুমাইয়াছিল ? এতাবতঃ কালমহমেব স্থপ্তোইন্ডো বা, অদ্বৈতসিদ্ধি ৫৯৬ পৃষ্ঠা, এই প্রকার সংশয়ও সেক্ষেত্রে দেখা দিবে। স্বয়ুপ্তি অবস্থায় স্থপ্ত সুখানুভূতি না থাকিলে, আমি স্থথে ঘুমাইয়াছিলাম, এইরূপ নিশ্চয়াত্মক জ্ঞানোদয়ও হইতে পারে না। ইহার উত্তরে অদ্বৈতবাদী বলেন যে, সুষুপ্তি অবস্থায় বিশ্বমান শুদ্ধ হৈতন্তোর সহিত জাগরিত অবস্থার জ্ঞাতৃ-চৈতন্তোর (অন্তঃ-করণাবচ্ছিন্ন চৈতন্মের) আরোপিত অভেদ বা ঐক্যাধ্যাদের বলেই আলোচ্য সংশয় কাটাইয়া নিশ্চয়ে পোঁছান সম্ভবপর হইবে—স্বয়প্তিকালীনৈক্যাধ্যাসাদিতি

গহাণ। আদৈতদিদ্ধি, ৫৯৬ পৃষ্ঠা। আদৈতবাদীর এই কথার উত্তরে আমরা ( আত্মার সাভাবিক জ্ঞাত্রের সমর্থকগণ ) বলিব যে, "অহং" বা জ্ঞাতা আমি এইরূপ আমিদ্র-বোধের মতিরিক্ত মদৈতবেদান্তের জ্ঞানস্বরূপ আত্মার কল্লনাই তো অলীক কল্পনা। ঐরপ নির্বিশেষ আত্মা যে আছে, তাহারই তো কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না। এক্ষেত্রে জ্ঞাতা 'অহমে'র শঙ্করোক্ত চিদ্রূপ আত্মার সহিত ঐক্যাধ্যাস বা আরোপিত অভেদের কথা আসে কি করিয়া গ দিতীয়তঃ, ইহাতে পরস্পরাশ্রায়দোষও আদিয়া পড়িবে। জাগরিত অবস্থার "আমি" (অহংবোধ) সুৰুপ্তিকালীন আমি বা আত্মা হইতে ভিন্ন, ইহা সিদ্ধ হইলেই ঐক্যাধ্যাদের কথা উঠে; পক্ষান্তরে ঐক্যাধ্যাদ বা অভেদারোপ সমর্থিত হইলেই, দুই "আমি"র ভেদও ধ্বনিত হয়। যদি বল যে, সুনুপ্তির আমি ও জাগরিত আমির পার্থকা জ্ঞানোদ্য হইবার পূর্বেই "অহমস্বাপ্সন্" এইরূপ বোধ উৎপন্ন হইবে, এরূপ ক্ষেত্রে পরস্পরাশ্রয়দোষের সম্ভাবনা কোথায় গু সুৰুপ্তি অবস্থায় যে অহংভাব বৰ্তমান থাকে, "সুখমহমসাপ সম" এইরূপ স্থ-শৃতিই তো তাহার প্রমাণ। দুঃখের জানা জ্ডাইবার জন্ম মানুৰমাত্ৰেই সন্তাপহারিণী নিদ্রার কোলে আশ্রয় লইয়া থাকে। "যেই আমি স্তাৰ শুইয়াছিলাম, দেই আমিই জাগিয়া উঠিয়াছি" "গতকাল যেই কাজ কতক করিয়াছিলাম, সেই কাজই আজ পুনরায় করিতেছি" এইরূপ আত্ম-প্রতাভিজ্ঞান এবং কৃতকর্মের শৃতি কাহার না উদিত হয় ? ইহা হইতে সুষ্প্তিতে যে আমিদের বা অহংভাবেরই ফুরণ হইয়া ধাকে, নির্বিশেষ চৈতন্মই কেবল বিগ্নমান থাকে না, তাহা নিঃসন্দেহে বুঝা যায়। যদি স্থ্যুপ্তি অবস্থায় কেবল নির্বিশেষ চৈতন্মই বর্তমান থাকিত, তবে "অহম-স্বাপ্সন্" আমি ঘুমাইয়াছিলাম এইরূপ "অহমে"র জ্ঞানোদয় না হইয়া, "চিদস্বপাৎ" চৈতন্য স্থপ্ত অবস্থায় ছিল, এইরূপ বোধই উৎপন্ন হইত এবং আলোচ্য প্রত্যভিজ্ঞান প্রভৃতিও সেক্ষেত্রে সম্ভবপর হইত না। উপনিষদে স্বুপ্তি অবস্থার যে বর্ণনা পাওয়া যায় তাহাতে দেখা যায় যে, চন্দু, কর্ণ প্রভৃতি বহিরিন্দ্রিয়বর্গ এবং উহাদের পরিচালক মন স্বুষ্প্তিতে বিলীন হইয়া থাকে—( গৃহীতং চন্দুৰ্গৃহীতং শ্ৰোত্ৰং গৃহীতং মনঃ ), আত্মভাব

১। (ক) পরপক্ষগিরিবজ্ঞ, ১৫৬ পৃষ্ঠা।

<sup>(</sup>খ) অদৈতদিদ্ধি (পূর্বপক্ষগ্রন্থ ), ৫৯৭ পৃষ্ঠা।

বা অহংভাবের যে বিলয় হয়, এমন কোন কথা শুনা ঘায় না। স্থুযুপ্তিতে অহংভাবের বিলয় এবং জাগরণে তাহার পুনরুৎপত্তি স্বীকার করিতে গেলেই "যোহহময়ভবম্ দোহহং স্মরামি" এইরূপ স্মৃতি, প্রত্যভিজ্ঞান প্রভৃতির অনুপপত্তি অবশ্যন্তাবী হইয়া পড়ে। প্রতিবারের স্বয়ুপ্তিতে ব্রহ্মাসিদ্ধতে অহংবিন্দুর বিলয় এবং প্রতিজাগরণে অভিনব অহমের উৎপত্তি স্বীকার করিলে, স্ব স্ব কর্মফল ভোগের নিয়ম রক্ষা করাও অসম্ভব হয়—অহং ব্যক্তিভেদাৎ কৃতনাশাকৃতাভ্যাগমপ্রদঙ্গদ্য। পরপক্ষগিরিবজ্র, ১৫৬ পৃষ্ঠা। কারণ, যেই অহম বা আমি অনুভব করে, সেই অহমই স্মরণ করে। অনুভব এবং সারণের কর্তা এক ও অভিন্ন "অহন" না হইলে, স্মৃতি-প্রত্যভিজ্ঞান প্রভৃতি জন্মিতেই পারে না। একের জ্ঞান অপরের শ্বৃতির বিষয় হয় না। নিজ অনুভূত বিষয়েই নিজের শৃতি হইয়া থাকে। শৃতি প্রভৃতির ইহাই নিষম বটে। অবশ্যই জীব স্ত্রুপ্তি অবস্থায় ব্রন্থানন্দে নিমগ্ন হয়। নিজকেও দে তখন ভুলিয়া যায়—দতি সম্পত্ত ন বিজানাতি অয়মহনশ্মীতি। ছানেদাগ্য উপ, ৬ঠ অঃ, ৯।২। এইরূপ বর্ণনাও উপনিষ্দে দেখা যায়। ১ ইহা হইতে অহংভাবের সম্পূর্ণ বিলোপ দাধিত হয়, এইরূপ দিদ্ধান্ত করা চলে না। আত্মার কোনও বিশেষ ভাবের পরিচয় থাকে না। এই রহস্মই বুঝা যায়। সুষ্প্তিতে ইন্দ্রিয়সকল স্ব স্ব বিষয় হইতে বিরত হয়। এইজন্ম সুষ্প্তি অবস্থায় আলা বা অহংভাব বর্তমান থাকিলেও, তাহার সম্পর্কে বিশেষ জ্ঞানোদয় সম্ভবপর হয় না। ইহা আমরা পূর্বেই রামানুজের মতের বিশ্লেষণ প্রদঙ্গে আলোচনা করিয়াছি। তারপর, শ্রুতিতে "অথাতোইহং কারাদেশঃ", "অথাত আত্মাদেশঃ", এইরূপ অহংকার এবং আত্মার পৃথক্ভাবে উপদেশ করায়, অহং অভিমানী জ্ঞাতাকে আত্মা বলিয়া গ্রহণ করা দঙ্গত হয় কিরূপে 

 এই প্রশ্নের উত্তরে বৈষ্ণববেদান্তিগণ বলেন যে, উল্লিখিত

১। সর্বাঃ প্রজাঃ অহরহর্গচ্ছন্ত্য এতং ব্রন্ধলোকং ন বিদ্নন্ত্যনৃতেন প্রভূচ়োঃ। ছান্দোগ্য-উপনিষৎ, ৮।৩।২

২। নত্ন জ্ঞাতুঃ সদ্ভাবে কিমিতি বিশেষজ্ঞানং ন স্থাদিতি চেল্ল, তত্র বিষয়াভাষাৎ। নহি জ্ঞাতুঃ সন্তমাত্রং বিষয়াত্রতবে প্রয়োজকম্, অপি তু বিষয়সন্ত্বসহক্বমেব, তত্মাৎ জ্ঞাতুঃ সন্তেহপি বিষয়াভাষাদ্ বিশেষজ্ঞানাত্রদ্যোহবিক্তদ্ধ ইতি ভাষঃ। প্রপক্ষ-গিরিবজ্ঞ, ১৫৭ পৃষ্ঠা।

শ্রুতিতে "অহংকারাদেশঃ" এই কথার দারা দন্ত প্রভৃতির তুলার্থিক অহংকার, যাহা বৃদ্ধির ধর্ম বলিয়া অভিহিত হইয়া থাকে, তাহা যে আত্মপদবাচা নহে, ইহারই ইঙ্গিত করা হইয়াছে বৃঝিতে হইবে। আলোচা অহংকারশন্দ "অহন্" এই অব্যয় শন্দের পর ক্র-ধাতুর ঘঞান্ত প্রয়োগের কলে, 'অহং করোমি' এই অর্থে সিদ্ধ হয়। ঐরপ অব্যয় "অহন্" শন্দ আত্মার বোধক নহে। অস্মদ্ শন্দ হইতে যে 'অহন' পদটি নিস্পান হয়, তাহাই হয় অহং প্রতায়গম্য আত্মার বাচক। আত্মার জ্ঞাতৃসভিমান থাকিলেও অহংকার এবং আত্মা এক নহে, ইহাই শ্রুতির উপদেশের মর্ম। "অহং জানামি" এইভাবে জ্ঞান, আনন্দ প্রভৃতির আধাররূপেই আত্মার উপলব্ধি হইয়া থাকে। জ্ঞাতা আত্মাকে অহংশন্দের বাচ্য বলিয়াই জানা যায়। এইরূপ আত্মা নিগুণে এবং নির্বিশেষ হইবে কিরূপে গ

অদৈতবাদী কিন্তু আত্মাকে অহং-প্রত্যয়গম্য বা অহংশব্দের বাচ্য বলার দরণই অনাত্মা বলিতে চাহেন। তাঁহার মতে---

"অহন্" এই অহং পদার্থ—(পক), আল্লা নহে, অনাল্লা (সাধ্য), যেহেতৃ তাহা "অহন্" জ্ঞানের বিষয় হইয়া থাকে (হেতৃ)। অহং তুলঃ, অহং কৃশঃ, এই দকল স্থলে অহংপ্রত্যয়-গম্য শরীরকে যেমন আল্লা বলা চলে না, দেইরূপ অহংপ্রত্যয়-গম্য অধ্যন্ত আল্লাকেও আল্লা বলা চলে না। শরীরে অহংবুদ্ধির ন্যায় অহংকারকে অনাল্লা বলিয়াই গ্রহণ করিতে হয়—(দৃষ্টান্ত)—(১) অহমর্থঃ, অনাল্লা অহংপ্রত্যয়বিষয়লাৎ শরীরবৎ। অদৈত-সিদ্ধি, ৬০১ পৃষ্ঠা,

অহং পদার্থ (পক্ষ), আত্মা হইতে ভিন্ন (সাধ্য), যেহেতু ইহা (অহংপদার্থ) অহং শব্দের বাচ্য (হেতু)। অব্যয় যে একটি "অহম্" শব্দ আছে, তাহার অর্থ অহংকার,—অহংকার বুদ্ধির রৃত্তি বিশেষ, আত্মা নহে। অব্যয় অহংশব্দবাচ্য অহংকার যেমন আত্মা নহে, আত্মা হইতে ভিন্ন, দেইরূপ "অহং"শব্দপ্রতিপাগ্য আত্মাণ্ড প্রকৃত আত্মা হইতে ভিন্ন বলিয়া জানিবে—(দৃষ্টান্ত)—অহমর্থঃ, আত্মান্তঃ, অহংশব্দাভিধেয়রাৎ, অহংকারশব্দাভিধেয়রৎ। অধৈতসিদ্ধি, ৬০২ পৃষ্ঠা।

এইরূপে অদৈতবেদান্তী 'অহং' পদার্থের অনাত্মন্থ দাধনের জন্ম যে সকল অনুমানের প্রয়োগ করিয়া থাকেন, তাহাদের সম্পর্কে বৈষ্ণববেদান্তী বলেন, সেই অনুমানের কোনটিই নির্দোষ নহে। অদ্বৈতবাদীর সিদ্ধান্তে অংং কারের সহিত চৈতন্তের অধ্যাসের ফলে যে মিথ্যা জ্ঞাতৃত্বের বা অংগভাবের উৎপত্তি হয়, সেই অধ্যন্ত "অহম্" অর্থের অন্তর্গত যে অধিষ্ঠান চৈতন্ত, যাহাকে অদ্বৈতবেদান্তের ভাষায় নির্বিশেষ ব্রহ্ম বা আত্মা বলা হইয়া থাকে, সেই চৈতন্তও অবস্তুই অধ্যন্ত অংপ্রতায়ের বিষয় হইবে। সেই অধিষ্ঠান চৈতন্তকে তো অদ্বৈতবাদী "অনাত্মা" বলিতে পারিবেন না। ফলে, প্রথমোক্ত অনুমানটি যে (অনুমানের হেতু থাকিলেও সাধ্য না থাকায়) সাধ্যব্যভিচারী বা অনৈকান্তিক হেরাভাস হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? আলোচ্য অনুমানের প্রামাণ্য সাধ্যের উদ্দেশ্যে অদ্বৈতবাদী বলেন, যেইরূপে আত্মা অহংপ্রতায়ের বিষয় হইয়া থাকে, সেই অধ্যন্ত অহম্ অভিমানীরূপেই উহা অনাত্মা। অধিষ্ঠান চৈতন্তরূপে আত্মাকে অনাত্মাও বলা যায় না। এইজন্য অধিষ্ঠান চৈতন্তরূপে আত্মাকে অনাত্মাও বলা যায় না। এইজন্য অধিষ্ঠান চৈতন্তরূপে আত্মাকে বাভিচারের প্রশ্নও ওঠে না।

অদৈতবেদান্তীর দিতীয় অনুমানে দ্রফ্টব্য এই যে, দম্ভ, গর্ব, অহংকার প্রভৃতির বোধক অব্যয় "অহন্" শব্দ এবং আত্মার বাচক অস্মদ্ শব্দের অর্থ যথন এক নহে, তথন উক্ত অনুমানের হেতু যে স্বরূপাদির "হেরাভাদ" দোযে কলুষিত হইবে, তাহা অদৈতবেদান্তী লক্ষ্য করিয়াছেন কি ?' তারপর, অহমাত্মা গুড়াকেশ সর্বভৃতাশয়স্থিতঃ। গীতা ১০৷২০; অহং স্বাং সর্বপাপেভ্যো মোক্ষয়িস্থামি মা শুচঃ, গীতা ১৮৷৬৬, মামেকং শরণং ব্রজ, গীতা ১৮৷৬৬; অহং কৃৎস্মস্থ জগতঃ প্রভবঃ প্রলয়স্তথা, গীতা ৭৷৬। এই সকল গীতার উক্তিতে জানা যায়, বিশাত্মা পরব্রক্ষ শ্রীকৃষ্ণই সর্বজীবে সর্বঘটে অহম্ বা আত্মারূপে বিরাজ করিতেছেন। অদৈতবেদান্তীর আলোচ্য অনুমান অনুসারে অহংপ্রত্যয়গম্য বিশ্বাত্মা বাস্থদেবকেও অনাত্মা

শ্বর্গ অহমর্থঃ আত্মান্তঃ অহংশকাভিধেয়তাৎ, অহন্ধারশকাভিধেয়বৎ। পূর্বপৃষ্ঠায় উল্লিখিত এই অনুমানে।

 <sup>&</sup>gt;। অহংশব্দস্ত অহংকার শব্দবদান্নতিয়ে প্রয়োগপ্রাচুর্যাভাবাদান্নপর এবেতি ভাব:।
 এব্যহমর্থস্থ সর্বাবস্থান্থগতত্বসিদ্ধ্যাপরোক্তান্থমানর্ত্তিহেতোঃ স্বরূপাসিদ্ধত্বেনাপ্রমাণত্বং
 রপ্রসিদ্ধন্। পরপক্ষগিরিবজ্ঞ, ১৫৭ পৃষ্ঠা, বৃন্দাবন সং।

বলিয়াই গ্রহণ করিতে হয়, প্রান্থ উলিখিত গাঁতার উক্তির কোনই মূলা থাকে না। 'অহম্' ইহাই আত্মার স্বরূপ। নিবিশেব চৈতেন্যই যে আত্মা এমন কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না। "অহম্" এই অহংভাব ব্যতীত আত্মার অন্থ কোন স্বরূপ থাকিলে, তাহা অবশ্যই প্রতীতি গোচর হইত, অহংভাব ছাড়িয়া আত্মা জ্ঞানগোচর হয় না, স্ত্তরাং অহংভাব ভিন্ন আত্মার অন্থ কোনও রূপ বা ভাব নাই, ইহাই স্পেইতঃ বুঝা যায়। আত্মা পরম প্রেমাস্পদ আত্মাতীতই যে সর্ববিধ প্রীতির মূল, তাহা অদ্বৈতবাদীও অস্বীকার করিতে পারেন না। উপন্যুদ্ উচ্চ কণ্ঠে ঘোষণা করিয়াছেন, 'নবা অরে পত্যুাং কামায় পতিঃ প্রিয়ো ভবতি। আত্মনস্ত কামায় পতিঃ প্রিয়ো ভবতি'। (বুহদাঃ, ৪।৫।৬) মানভূবং হি ভ্রাসম্,' 'মাংমৃতংকৃদি', 'জ্যোতিরহং বিরজ্ঞাবিপাপা ভ্রাসম্'। অমৃতের অধিকারী হইব, নির্মল, নিস্পাপ জ্যোতির্মর হইব, এইরূপে বেদ, উপনিবং প্রভৃতিতে যে আত্মপ্রেমের পরিচয় পাওয়া যায়, মেই পরম্প্রীতিনিদান, সদা সপ্রকাশ অহংপদ্বেগ্ন আত্মাকে অনাত্মা বলিতে যাওয়া এবং মৃক্তিতে প্রেমময় আত্মার বিলোপ দাবনা করা কতদূর সঙ্গত স্থূণীপঠিক বিচার করিবেন।

"অহং জানামি" এইরূপ অবাধিত প্রত্যক্ষমূলে অহংরূপে আত্মার যে স্বরূপের পরিচয় পাওয়া যায়, অনুমান প্রভৃতিব সাহায়্যেও তাহা সমর্থন করা চলে। ঘটর যেমন ঘটেই থাকে, ঘট ছাড়িয়া অন্য কোথায়ও থাকেনা, সেইরূপ অনাত্মর অনাত্ম-(ঘট প্রভৃতি) পদার্থেই কেবল থাকে। অনাত্মাকে ছাড়িয়া অন্য কোথায়ও থাকে না। অহম্ পদার্থে অনাত্মর থাকে না, থাকিতে পারে না, স্কুতরাং অহমর্থ অনাত্মা নহে, আত্মাই বটে।

(ক) অনাত্মত্বং (পক্ষ) নাহমর্থবৃত্তি (সাধ্য) অনাত্মমাত্রবৃত্তিকাৎ (হেতু) ঘটাদিবৎ (দৃষ্টান্ত)। পরপক্ষগিরিব জু, ১৬২ প্রঃ বৃন্দাবন সং।

'অহম্' অর্থই দর্বপ্রকার অনর্থনিবৃত্তিরও আশ্রয় বটে, যেহেতু তাহা

১। ন চ অহমর্থ আত্মান্তঃ অহংশকাভিধেয়ত্বাৎ অহংকারশকাভিধেয়বদিত্যত্ত মানমিতি বাচ্যম্, "অহমাত্মা গুড়াকেশে"ত্যহং শকাভিধেয়ে বিশ্বাত্মনি শ্রীবাস্থদেবে পরব্রহ্মণি ব্যভিচারাৎ। পরপক্ষগিরিবজ্ঞ, ১৫৯ পৃষ্ঠা, বৃন্দাবন সং।

২। অহমর্থাদন্ত আত্মা যদি স্থাৎ তর্হি উপলভ্যেত, নতু তথা উপলভ্যত ইতি যোগ্যাকুপলব্বেরপ্যত্রমানত্বাৎ। পরপক্ষগিরিবজ্ঞ, ১৬৪ পৃঠা, রুদাবন সং।

অনর্থের আশ্রয়। আত্মাকে 'অহমজ্যঃ' এইভাবে অজ্ঞানের আধার রূপে দকলেই প্রত্যক্ষ করে। যাহা অজ্ঞানের আশ্রয় হইবে, তাহা অজ্ঞানের নির্বৃত্তিরও আশ্রয় হইবে, যেখানে অনর্থ থাকিবে, অনর্থের নির্ত্তিও দেইখানেই থাকিবে, ইহা দত্য কথা। (খ) অহমর্থঃ অনর্থনির্ত্ত্যাশ্রয়ঃ অনর্থাশ্রয়ণ । পরপক্ষগিরি বজ্ঞা, ১৬২ পৃঃ; মুক্তি অবস্থায়ও অহংপদার্থেরই অনুরৃত্তি হইয়া থাকে, কেননা, অহংপদার্থই মুক্তির দাধন ভগবদ্ভজন প্রভৃত্তির আশ্রয় হয়। মুক্তির দাধনের যাহা আশ্রয় হয়, মুক্তিতে দেই অহমর্থের অনুরৃত্তি খুবই স্বাভাবিক। (গ) অহমর্থঃ নোক্ষায়য়ী তংদাধনক্ত্যাশ্রয়ণ পরপক্ষগিরিক্র, ১৬২ পৃঃ; মুক্তিতে অহমর্থের অনুরৃত্তি না হইয়া যদি বিলোপ হয়, তবে বৌদ্ধাক্ত শূল্যবাদই আদিয়া পড়ে—নোক্ষেইহমর্থাভাবে আত্মনাশো মোক্ষইতি বাহ্মমতাপত্তেঃ। পরপক্ষগিরিবক্র, ১৬০, পৃষ্ঠা। বৈক্ষবাচার্যগণ আলোচ্য যুক্তি, প্রত্যক্ষ, অনুমান প্রভৃত্তির দাহায়ে জ্রাতা "অহন্" পদার্থের আত্ময় দাধন করিয়াছেন—নাহমর্থঃ অনাজা, কিন্তু আইজ্যব।

অধ্যাক্র আইজ্যব।

অধ্যাক্তির আন্ত্রাব।

অব্যাক্তির আন্ত্রাব।

অব্যাক্তির আন্তর্যাত্তির আইজ্যব।

অব্যাক্তির আর্ময় সাধন করিয়াছেন—নাহমর্থঃ অনাজা, কিন্তু আইজ্যব।

অব্যাক্তির আর্ময় সাধন এইতির আর্ময় আর্ম্যাক্তাতা ।

অব্যাক্তির আর্ময় সাধন করিয়াছিন—নাহমর্থঃ অনাজা, কিন্তু আর্ম্যয় বালির আর্ময় সাধন করিয়াছেন—নাহমর্থঃ অনাজা, কিন্তু আর্ময় সাধন করিয়াছেন—নাহমর্থঃ অনাজা, কিন্তু আর্ময় সাধন করিয়াছেন—নাহমর্থঃ অনুজ্যান প্রত্তিক সাহাব্যে আর্ময় সাক্রমান এইজিক সাধন করিয়াছেন স্বাক্রমান বিল্লাক্র আর্ময় স্বাক্রমান বিল্লাক্রমান বিল্লাকর আর্ময় সাধন করিয়ালির বিল্লাকর বিল্লাকর আর্মান বিল্লাকর আর্ময় সাধন করিয়ালির আর্মান বিল্লাকর আর্ময় সাধন করিয় স্বাক্রমান বিল্লাকর আর্ময় বিল্লাকর বিল্লাকর আর্ময় স্বাক্রমান বিল্লাকর আর্ময় স্বাক্রমান বিল্লাকর আর্ময় স্বাক্রমান বিল্লাকর স্বাক্রমান বিল্লাকর আর্ময় বিল্লাকর মাক্রমান বিল্লাকর আর্ময় স্বাক্রমান বিল্লাকর আর্ময় স্বাক্রমান বিল্লাকর আর্ময় বিল্লাকর বিল্লাকর আর্ময় বিল্লাকর আর্ময় বিল্লাকর আর্ময় বিল্লাকর বিল্লাকর বিল্লাকর অনুক্রমান বিল্লাকর বিল্লাকর বিল্লাকর বিল্লাকর বিল্লাকর বিল্লাকর বিল্লা

আলোঢ়া বৈদ্যব-দিদ্ধান্তের প্রতিবাদে অদৈত্রেদান্ত বলেন, "অহং জানামি" এইরূপ প্রত্যাদের বারা আত্মাকে "জ্যাতা" বলিয়া বোধহয় বটে, কিন্তু আত্মার এই জ্যাতৃত্ব সাভাবিক নহে, ইহা আয়ার যাভাবিক আধ্যাদিক এবং ভ্রান্তি কল্লিত। অন্তঃকরণের সহিত চৈতন্তের জ্যাতৃত্বের থণ্ডন অধ্যাদের ফলে মনোগত কতৃত্ব চৈতন্তে আরোপিত হয়। ধ মনসঃ কর্তৃত্বমাত্মনি আরোপ্যতে। অদৈতদিদ্ধি ৬১২ পৃষ্ঠা, এবং অজ্ঞতা বশতঃ লোকে অকর্তা আত্মাকে "কর্তা" মনে করে। "অহং কর্তা" এই অহংকার চিদ্ ও অচিতের গ্রন্থির ফলেই উদিত হয়। অহংকারের ছুইটি অংশ আছে। একটি অধিষ্ঠান চিদংশ, অপরটি অচিদ্ বৃদ্ধি বা অন্তঃকরণের অংশ। অচিদ্ বৃদ্ধির কর্তৃত্ব থাকিলেও, (কর্তৃত্ব বিশিষ্ট ) বৃদ্ধির চিদ্ধ্যাদ ব্যতীত "অহংকর্তা" এইরূপ কর্তৃত্ববোধের উদয়

<sup>\*</sup> মাধব মৃকুন্দ কর্তৃক 'পরপক্ষণিরিবজ্ঞে' উল্লিখিত অন্নমান, মাধব পণ্ডিত ব্যাসরাজ তদীয় 'ভাষামৃতে'ও উল্লেখ করিয়াছেন এবং স্থান তর্কের ভিন্তিতে ঐ সকল অন্নমান স্থাপনের প্রয়াস করিয়াছেন। আচার্য মধুস্থান সরস্বতী অদৈত-সিদ্ধিতে 'অহম্' অর্থের স্বরূপ বিচারপ্রসঙ্গে ঐ অন্নমান খণ্ডন করিয়াছেন। স্থাধী পাঠক ভাষামৃত ও অদৈতসিদ্ধির আলোচনা দেখিবেন।

হইতে পারে না। এই অবস্থায় গুণময়ী বুদ্ধির চিদ্ধাাস স্পীকার না করিয়া উপায় নাই।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, 'কর্তা শাস্ত্রার্থবরণং'। ব্রঃ সৃঃ হাতাতত, 'জ্ঞোহতএব' ব্রঃ সৃঃ হাতা১৮, 'অনুজ্ঞাপরিহারো দেহসম্বন্ধাছেজ্ঞাতিরাদিবং'। ব্রঃ সৃঃ হাতা৪৮, এই সকল সূত্রে যজেত, জুহুয়াৎ প্রভৃতি পূর্বমীমাংসোক্ত বেদবিধির সার্থকতা উপপাদনের উদ্দেশ্যে সাংখ্যাক্ত অচেতন বুদ্ধির কর্তৃর খণ্ডন করিয়া, চেতন জীবকে কর্তা বলিয়া শারীরক-মীমাংসা-ভাগ্যে সিদ্ধান্ত করা হইয়াছে। এরপক্ষেত্রে বুদ্ধির সহিত চিদধ্যাসের ফলে বুদ্ধির কর্তৃর আত্মায় আরোপিত হয়, এইরপ বলা কি সূত্রোক্ত ভাগ্য সিদ্ধান্তের বিরোধী হইয়া দাঁড়ায় না ?

ইহার উত্তরে অদৈতবেদান্ডী বলেন যে, "কর্তা শাস্ত্রার্থবত্বাৎ" এই সূত্র-ভাগ্নে জীবের কর্তৃত্ব ব্যাথ্যাত হইয়াছি সতা, কিন্তু সেই কর্তৃত্ব যে আত্মার স্বাভাবিক ধর্ম, এমন কোন কথা সূত্র-ভান্ন্যে শুনা যায় না। আ্যার কর্ত্য স্বাভাষিক নহে, পরবর্তী "যথা চ তক্ষোভয়থা"। ত্রঃ সৃঃ ২।৩।৪০ এই সূত্রের আধ্যাদিক। ভাগ্যে অধ্যান-ভাগ্যের দহিত দামগ্রন্থ রক্ষা করিয়া, আত্মার কর্তৃত্ব যে বাস্তব নহে,—ন চ স্বাভাবিক মাত্মনঃ কর্তৃত্বম্। ত্রঃ সূঃ ভাষ্য ; ২।৩।৪ ०, আত্মার কর্তৃত্ব আধ্যাসিক, এই সিদ্ধান্তই নানাবিধ যুক্তিমূলে সমর্থন করা হইয়াছে। আত্মার কর্তৃর বাস্তব হইলে, আত্মার এই কর্তৃর কথনও বিলুপ্ত হইত না এবং দুঃখের জালা হইতে আত্মার বিমুক্তিও সম্ভবপর হইত না। কেননা, আত্মার কর্তৃরই যে হুঃথ—কর্তৃরস্ত হুঃথরূপত্বাৎ। ব্রঃ সূঃ শংভাষ্ঠ, ২।৩।৪০, কর্তৃত্ব গুণ-ধর্ম, গুণ থাকিলেই হুঃখ অবশ্যই থাকিবে, সেই হুঃখ হইতে আত্মা বিমুক্ত হইবে কিরূপে ? যদি বল যে, বুদ্ধি তো সাধনমাত্র, সেই বুদ্ধি কোন মতেই কর্তা হইতে পারে না। ইহার উত্তরে বক্তব্য এই যে, করণও ক্ষেত্রবিশেষে কর্তা হয়, কর্তাও করণ হয়। কারকের ব্যবহার প্রয়োগ-কর্তার ইচ্ছাধীন। স্থতরাং বুদ্ধিকে কর্তা বলায় কোনও অসঙ্গতি হয় না। কর্তৃত্ব যদি অনর্থকর এবং দুঃখময় হয়, তবে দুঃখময় কর্তৃত্ব যথন বুদ্ধির ধর্ম তথন অনর্থনিবৃত্তিরূপ মুক্তিকে বুদ্ধির ধর্ম বলিয়াই অদৈতবেদান্তীর গ্রহণ করা উচিত। কেননা, যাহা অনর্থের আশ্রয় হয়, তাহাই অনর্থনিবৃত্তিরও আশ্রয় হইবে। ইহাই তো নিয়ম। এইরূপ আপত্তির

উত্তরে অদৈতবেদান্তী বলেন যে, কর্তৃত্ব ঘৃঃথকর কি স্থখকর, তাহা জড়বৃদ্ধি বৃদ্ধিবে কিরপে ? জড়বৃদ্ধির কাছে কর্তৃত্বের অনর্থতাই আদে প্রতিভাত হয় না। স্বতন্ত্ব চেতনের কাছেই প্রতিকূল বস্তু সমূহ ঘুঃখকর ও অনুকূল বস্তুরাজি স্থখকর বলিয়া বোধহয়। এই অবস্থায় "কর্তৃত্ব"কে অনর্থকর বলিয়া বৃদ্ধিতে হইলে, বৃদ্ধিকে আত্মগত করিয়া লইয়াই তাহা বৃদ্ধিতে হইবে। সেই আত্মগত অনর্থজালের নির্ত্তিই মৃত্তি বটে। যাহা স্বরূপতঃ অকর্তা, তাহা কোনমতেই কর্তৃত্বের আশ্রেয় হইতে পারে না। এরপক্ষেত্রে চৈত্মতকে কর্তৃত্বের আশ্রয় বলিতে গেলে, কর্তৃত্বকে দেখানে আরোপিত বা কল্লিত বলা ব্যতীত গত্যন্তর কি ? আত্মার কর্তৃত্ব যে স্বাভাবিক নহে তাহা যোগেশর শ্রীকৃষ্ণ গীতায় স্পর্যুতঃ উল্লেখ ফরিয়াছেন—

প্রকৃত্যে ক্রিয়মাণানি গুণৈঃ কর্মাণি সর্বশঃ।
অহংকার বিমৃঢ়ালা কর্তাহমিতি মহাতে॥ গীতা, ৩য় অঃ ২৭।
তত্ত্রৈবং সতি কর্তারমালানং কেবলস্ত যঃ।
পশ্যতাকৃতবুদ্ধিয়াং ন স্বপশ্যতি ছুর্মতিঃ॥ গীতা, ১৮অঃ ১৬।

সত্তরজন্তমোগুণময়ী প্রকৃতির গুণত্রয়ই সর্ববিধ কর্ম সম্পাদন করে। অহংকারের দ্বারা যাঁহার চিত্ত বিভ্রান্ত হইয়াছে, তিনিই 'আমি কর্তা' আমি করি, এইরূপ মনে করেন। নিত্যশুদ্ধ অকর্তা আত্মাকে যিনি কর্তারূপে দেখেন, তাঁহার দৃষ্টি অজ্ঞান কলুষিত, তিনি তত্ত্বদর্শী নহেন।

"অহং করোমি" এইরূপ প্রত্যক্ষ যে আত্মার স্বাভাবিক কর্তৃত্ব প্রতিপাদন করে না; আত্মার কর্তৃত্ব আধ্যাদিক, এই দত্যই প্রতিপাদন করে, তাহা বুঝা গেল। আত্মার স্বাভাবিক কর্তৃত্ব উপপাদনের জন্ম মাধবমুকুন্দ প্রভৃতি আচার্যগণ যে দকল অনুমানের প্রয়োগ করিয়াছেন, তাহাও দোষমুক্ত নহে বলিয়া, গ্রহণ করা চলে না। প্রথমতঃ আত্মা (পক্ষ), মোক্ষদাধন বিষয়ক কৃতিমান, (দাধ্য), তৎফলান্বয়িত্বাৎ (হেতু)। অদ্বৈত দিদ্ধি, ৬১১ পৃষ্ঠা। আত্মা মুক্তির দাধন ভগবদ্ভজন প্রভৃতি কর্মের আত্রায় হন, যেহেতু আত্মা ভগবৎ প্রীতিকর কর্মফল ভোগ করেন। এই অনুমানে আত্মাকে "কৃতিমান্" বা কর্মের আত্রায় বলিয়া যদি আধ্যাদিক বা আরোপিত কর্মের আত্রায় বলা হয়, তবে অদ্বৈতবাদীর তাহাতে আপত্তি ক্রার কোনই

কারণ দেখা যায় না। তারপর, আলোচা অনুমানের হেতৃ দাধ্যের ব্যাভিচারী হয় বলিয়া, ঐরূপ অনুমানকে প্রমাণের মর্নাদাই দেওয়া চলে না। যে-ব্যক্তি যেই কল ভোগ করে, দেই ব্যক্তিই দেইফলের উৎপাদক কার্ন করে—যে। যৎ কলবান, দ তৎদাধন-কৃতিমানিতি ব্যাপ্তির্বোধ্যা। অদৈত দিন্ধির গোড়ব্রহ্মানন্দী টীকা, ৬১১ পৃষ্ঠা। এইরূপ ব্যাপ্তিজ্ঞানই উল্লিখিত অনুমানের মূল বলিয়া জানিবে। পিতা পুর্রেটি যাগ করেন, তাহার ফলে পুত্র জন্মলাভ করে। এন্থলে উৎপত্তিফল পুত্র ভোগ করে, দে কিন্তু যাগ করে না। যিনি যাগ করেন, তিনি উৎপত্তিফলভাগী হন না। এই অবস্থায় আলোচ্য ব্যাপ্তিকে এবং ঐ ব্যাপ্তিমূলক অনুমানকে কিরূপে দত্য এবং প্রমাণ বলিয়া গ্রহণ করা যায় ? শ্রুতি-শ্রুতি প্রভৃতিতে আত্মাকে কর্তা এবং অকর্তা এই তুইভাবেই বর্ণনা করা হইরাছে দেখা যায়। ঐ উভয়ভাবের দামপ্রশ্রু রক্ষা করিতে গেলে, আত্মার কর্তৃত্ব জারোপিত এবং অকর্তৃত্বই স্বাভাবিক, এইরূপ দিদ্ধান্ত না করিয়া উপায় নাই।

আত্মার কর্তৃত্ব যেমন ভ্রান্তিকল্লিত এবং আরোপিত, আত্মার জ্ঞাতুত্বও দেইরূপ ভ্রান্তিকল্লিত, ইহা অধ্যান-ভাল্তের ব্যাখ্যারই বিস্তৃতভাবে দেখান হইয়াছে। আত্মার স্বাভাবিক জ্ঞাতৃর এবং অহমর্থের আত্মন্ত আত্মার কর্ত্থের উপপাদনের জন্ম বৈষ্ণববেদান্তিগণ যে-সকল যুক্তিজাল ভাগে আআব বিস্তাৰ কৰিয়াছেন, তাহা বিশ্লেষণ কৰিলে বুঝা যায় যে. জাতৃত্বও জ্ঞাতা অহমর্থ আত্মা নহে। আত্মা জ্ঞানস্বরূপ। 'অহং ভান্তিকল্পিত জানামি', 'অহমিচ্ছামি' এইরূপ প্রত্যক্ষবশতঃ বৈষ্ণব্যবদান্তী আত্মাকে জ্ঞান-ইচ্ছা প্রভৃতি গুণের দ্বারা রূপায়িত করিবার যে প্রয়াস করিয়াছেন, তাহা শোভন হয় নাই। কেননা, স্বযুপ্তি অবস্থায় অহমর্থের কিংবা ইচ্ছা প্রভৃতির কোন বিকাশ দেখা যায় না। অথচ আত্মার প্রকাশ অব্যাহত থাকে। ইহা দারা আত্মা ও অহমর্থের ভেদ স্পায়তঃ প্রমাণিত হয়। স্ববৃপ্তি ভাঙ্গিলে "স্থম্হমস্বাপ্সম্" এইরূপে স্থথ-শৃতির উদয় হয় বলিয়া, সুষ্প্তিতেও "অহম্" অর্থের বিলোপ হয় না। অহমর্থের বিলোপ হইলে আত্মার যে ভাতি থাকে তাহারই বা প্রমাণ কি ? এইভাবে সুষুপ্তিতে অহমর্থের অনুরুত্তির অনুকূলে যে সকল যুক্তি দেখান হয়, তাহা দ্বারা সুষ্প্তিতে অহমর্থের ভাতি দমর্থিত হয় না। জাগরিত অবস্থার সক্রিয়

অন্তঃকরণের সহিত চৈত্তন্তের ঐক্যাধ্যাদের ফলে আত্মার কর্তৃন্ধবোধ এবং স্থ-শৃতি প্রভৃতির দহজেই ব্যাখ্যা করা যায়, ইহা পূর্বেই আমরা আলোচনা করিয়াছি। আলোচ্য ঐক্যাধ্যাস হয় বলিয়াই, "চিদস্বপীৎ" এইরূপ্ প্রতীতি হয় না, "অহমস্বাপ দম" এইরূপেই জ্ঞানোদয় হয়। "ন বিজানাতি অয়ম-থমিশ্মি" এই দকল শ্রাতিও স্পাষ্টতঃই স্বয়ুপ্তিতে যে অহমর্থের ভাতি হয় ना, এই मजरे ममर्थन करत। हेन्तिय এবং অন্তঃকরণই ইচ্ছা, জ্ঞান প্রভৃতির দার। স্তুযুপ্তিতে ঐ দার রুদ্ধ থাকে বলিয়া, "অহং নিচুঃ যঃ স্থান্" এইরূপ ইচ্ছাদূলে হৃপ্তির প্রবৃত্তি সহজেই ব্যাখ্যা করা চলে। 'গৃহীতং চক্ষুগৃহীতং শ্রোত্রং গৃহীতং মনঃ', এই শ্রুতিতে ইন্দ্রিয় এবং অন্তঃকরণের উপরতির কথাই জোর দিয়া বলা হইয়াছে। স্বয়ুপ্তিতে কোন বিশেষ জ্ঞান থাকে না বলিয়া, সুযুপ্তিভঙ্গের পর "স্থ্যুপ্তোইছময়ো বা" এইরূপ সংশ্যেরও কোন কারণ দেখা যায় না। কেননা, স্বযুপ্তিকালে অবস্থিত শুদ্ধ চিদাত্মার দহিত অন্তঃকরণের ঐক্যাধ্যাদবশতঃ অহন্তার বা অহংভাবের স্ঠিনা হওয়ায়, সুবৃত্তিকালে ঐ প্রকার সংশয়ের সম্ভাবনা কোথায় গ ছান্দোগ্য প্রভৃতি উপনিয়দে সুযুপ্তির যে বিস্তৃত বিবরণ পাওয়া যায়, তাহাতে "অহরহত্র ন্দ্র গচ্ছতি" এইরূপে সাময়িক ব্রহ্মভাব প্রাপ্তি ঘটিলেও, 'ন বিত্রয়মহমশ্মীতি,' শ্রুতি দ্বারা স্বযুপ্তিতে আত্মার বিশেষ জ্ঞানের অভাবই ধ্বনিত হয়। জীবের অনাদি অজ্ঞান-বন্ধন যাহার ফলে জীবভাবের স্বষ্টি হইয়াছে, জীবের দেই অজ্ঞান-সূত্র তখনও ছিন্ন হয় নাই। এইজন্মই জীবের পূর্বস্মৃতি কিংবা "যোহহং স্থপ্তঃ, সোহহং জাগর্মি," "যোহহং পূর্বেচ্যুরকার্যং দোহহম্ম করোমি", প্রভৃতি প্রত্যভিজ্ঞানের অনুপপত্তির কথ। আদে না। "অন্তঃকরণবিশিষ্ট এবাত্মনি প্রত্যভিজ্ঞানম্"; এই বিবরণের উক্তিরও কোনরূপ অসঙ্গতি হয় না। 'যোহহমনুভবামি, সোহহং স্মরামি'. এইরূপে যে প্রত্যভিজ্ঞান প্রভৃতির উদয় হয়, দেক্ষেত্রে দেখা যায় যে. সুষুপ্তিকালীন অবিভাবছিন্ন চৈতন্মই অনুভবিতা বা জ্ঞাতা, আর, জাগরিত অবস্থার অন্তঃকরণাবচ্ছিন্ন চৈতন্মই স্মর্তা (স্মরণকারী)। এখানে চৈতন্মের অবিছা এবং অন্তঃ করণ, এই চুইটি উপাধি দেখা গেলেও, মঠের মধ্যস্থ ঘটাকাশ যেমন মঠাকাশ হইতে ভিন্ন হয় না, দেই অন্তঃকরণাবচিছন্ন চৈতন্মও অবিভাবচ্ছিন্ন হইতে ভিন্ন হয় না। যাহা অবিভাবচ্ছিন্ন হয়, তাহাই আবার

অন্তকরণাবচ্ছিন্ন হয়। এই দৃষ্টিতে অবচ্ছিন্ন চৈতন্তোর ঐক্য শিদ্ধ হওয়ায় আলোচ্য প্রতাভিজ্ঞান প্রভৃতির উদয়ে কোন বাধা দেখা যায় না।

জ্ঞান এক অথও এবং নিতা। জ্ঞানের ভেদ উপাধিকল্লিত। নৈয়ায়িক যেমন অথণ্ড আকাশের উপাধিভেদে ঘটাকাশ, মঠাকাশ প্রভৃতি ভেদের কল্পনা করিয়া থাকেন, অদৈতবেদ ত্তীও সেইরূপ জ্ঞেয়বিষয় প্রভৃতি উপাধিভেদেই জ্ঞানের ভেদ সাধন করেন। শব্দজ্ঞান, স্পর্শজ্ঞান, রূপ, রুস প্রভৃতির জ্ঞানের মধ্য হইতে শব্দ, স্পর্শ, রূপ, রুস প্রভৃতি বিষয় বাদ দিলে, জ্ঞানের কোনই ভেদ থাকে না। জাগরিত অবস্থার পরিস্ফুট জ্ঞান এবং স্বপ্ন অবস্থার অস্ফুট জ্ঞানের মধ্যেও বস্তুতঃ কোন ভেদ নাই। স্থ্যুপ্তি অবস্থায় অগিল্রিয়ের সহিত মনের সংযোগ থাকে না, এইজন্ম স্ববস্থি অবস্থায় কোনরূপ জ্ঞান থাকে না বলিয়া নৈয়ায়িকগণ সিদ্ধান্ত করিলেও, অদৈতবেদান্তী এই সিদ্ধান্ত সমর্থন করেন না। স্তুর্প্তিকালেও অদ্বৈত্রবদান্তের মতে জ্ঞান থাকে: তবে সুযুপ্তিতে স্থল কোন বিষয় থাকে না বলিয়া, জাগরিত অবস্থার তায় জ্ঞান স্পাট্টতঃ প্রকাশ পায় না ইহা অবশ্য সত্য কথা। কিন্তু তাহা বলিয়া স্বয়ুপ্তিতে জ্ঞানের অভাব কল্পনা করা যায় না। স্বপ্তোখিত ব্যক্তির "ন কিঞ্চিদবেদিয়ন" কিছুই জানিতে পারি নাই, এইরূপে জ্ঞানোদয় হয়, ইহা সকলেই অনুভব করেন। এখন প্রশ্ন এই যে, এই জ্ঞান কি শাতি ? না অনুভব ? সুযুপ্তি অবস্থায় দৃশ্য বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিয়ের সন্নিকর্ম বা সংযোগ থাকে না. স্বতরাং সুযুপ্তির অজ্ঞানের অনুভবকে প্রত্যক্ষ বলা যায় না। ব্যাপ্তি জ্ঞান বা শাদৃশ্যবোধ না থাকায়, উহাকে অনুমান কিংবা উপমান-জ্ঞানও বলা চলে না। শব্দ-জ্ঞানজন্ম নহে বলিয়া, ইহাকে শাব্দবোধও বলা যায় না। অগত্যা ইহাকে শ্বৃতিই বলিতে হইবে। "অবেদিষম্" "জানিয়া-ছিলাম" এই অতীত অনুভবকে শাৃতি বলিয়া সাব্যস্ত করিলেই ঐ শাৃতির মূলে যে স্বয়ুপ্তিকালীন অনুভব বিভামান আছে, তাহা স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। কেননা, অনুভূত বিষয় সম্পর্কেই স্মৃতি উদিত হয়। সংস্কার স্মৃতির কারণ। অনুভবই পরক্ষণে সংস্কারের রূপ পরিগ্রহ করে এবং মনের মধ্যে ভাসিয়া উঠিয়া স্মৃতি জন্মায়। অননুভূত বিষয় কস্মিন্ কালেও শ্বতিতে ভাসে না। স্ব্রুপ্তিকালীন অজ্ঞানের যথন শ্বৃতি হইতেছে, তথন স্থুপ্তিতে যে অজ্ঞানের অনুভব হইয়াছে, ইহা না মানিয়া উপায় নাই;

অর্থাৎ স্বয়ৃপ্তিকালেও অজ্ঞানের যে জ্ঞান ছিল ইহা অবশ্যুই স্বীকার করিতে হইবে। "স্থমহমস্বাপ্সম্" এইরূপ স্থা-শ্বৃতিও স্বয়ৃপ্তিতে যে স্থানুভূতি হইয়াছে তাহাই নিঃসন্দেহে বুঝাইয়া দেয়। স্বয়ুপ্তিতে জ্ঞানের অভাব সাধিত হয় না, জ্ঞানের সদভাবই প্রমাণিত হয় ।

কোন কোন মনীয়া মনে করেন যে, স্থমুপ্তিতে স্থথের অনুভৃতি থাকিলে, ঐ স্থুথ কোন স্থুখকর বস্তুকে অবলম্বন করিয়াই উদিত হইবে। নির্বিষয় স্থাবে অনুভৃতি হয় না। আলোচ্য ক্ষেত্রে যখন কোন বিশেষ স্থাবের ইঙ্গিত নাই, তথন "মূখ" শব্দে এখানে "দুঃখের অভাবই" বুরিতে হইবে এইরূপ কল্পনার কোনও মূল্য দেওয়। চলেন।। কারণ, "নকিঞ্চিদবেদিযম্" এইরূপে যে অজ্ঞানের অনুভব হয়, এখানে কোন বিশেষ অজ্ঞান বুঝায় না। সর্বপ্রকার জ্ঞানের অভাবই বুঝায়। অতএব স্থুবুপ্তিতে (সর্ববিধ জ্ঞানের অভাব থাকায়) তুঃখাভাবেরও জ্ঞানোদয় হইতে পারে না। সুযুপ্তিতে সর্বপ্রকার জ্ঞানের অভাব ঘটিবে, অথচ চুঃখাভাবের জ্ঞান হইবে, ইহা কিরূপে সম্ভবপর হয় ? তারপর, অভাবের বোধ হইতে গেলেই যে বস্তুর অভাব অনুভূত হয়, তাহার ( অভাবের দেই প্রতিযোগীর) জ্ঞান পূর্বে থাকা অত্যাবশ্যক হয়। ঘট না জানিলে ঘটের অভাব বুঝা যায় না। এইরূপ দুঃখের জ্ঞান না থাকিলে, তুঃখের অভাবের অনুভব জন্মিতে পারে না। এই অবস্থায় অভাব-বোধ উপপাদনের জন্মই সুষুপ্তি অবস্থায়ও চুঃখের জ্ঞান মানিয়া লইতে হয়। ফলে, সুযুপ্তি আর সুষ্প্তি থাকিবে না। একজাতীয় দ্বপ্নই হইয়া দাঁড়াইবে। প্রকাশাত্মযতি, বিচ্ঠারণ্য প্রভৃতি অদ্বৈতাচার্যগণ "স্থ্যমহমস্বাপ্সম্" "ন কিঞ্চিদ্বেদিষম্" এই সকল স্থলে আত্মিক স্থাৰে এবং অনাদিভাবরূপ অজ্ঞানেরই স্মৃতি হইয়া থাকে, আত্মা স্বয়ংজ্যোতিঃ এবং স্থ বা আনন্দস্তরপ। স্বপ্রকাশ আত্মা স্থাস্তরপ হইলে, আত্মার প্রকাশে স্থাবেও যে প্রকাশ হইবে, তাহ তে সন্দেহ কি ? যাহা নিত্য-স্বপ্রকাশ তাহা কোনসময়ে কোনকারণেই অপ্রকাশ থাকিতে পারে না। অতএব স্ব্পি অবস্থায় স্বপ্রকাশ, স্বথস্বরূপ দাক্ষী চৈতন্ম যে ভাদমান ছিল তাহা নিঃসন্দেহ। অজ্ঞান অনাণিসিদ্ধ বলিয়া সুষুপ্তিতে অজ্ঞানেরও অভাব নাই। এই অজ্ঞান দাক্ষিচৈতন্য-ভাস্থ এবং ইহা ব্রন্মের স্বরূপের আবরক একপ্রকার ভাবপদার্থ, অভাবপদার্থ নহে। অজ্ঞান দাক্ষি-চৈতগ্রেকে আরুত করে না. চৈত্যাংশ আরুত ইউলে মান্ধি-তৈত্য-প্রকাশ্য অজ্ঞানকে প্রকাশ করিবে কে গু অজ্ঞানের ইহাই সভাব যে ভাবরূপ অজ্ঞান ব্রগাকেই আবৃত করে, দাক্ষি-চৈত্তয়কে আবৃত করে না। এইজন্ম সুবৃপ্তি অবস্থায়ও অনাবৃত আত্মিক স্থুখের এবং অনাদি ভাবরূপ অজ্ঞানের অনুভব বিলপ্ত হয় ন। জাগরণে তাহ দেরই "স্থমহমস্বাপ্ সম্" "ন কিঞ্চিদবেদিযম্" এইরূপে স্মৃতি হইরা থাকে। স্তুযুপ্তিতে ইন্দ্রিয় এবং অন্তঃকরণের কোনরূপ বৃত্তি থাকে না। এই অবস্থায় আগ্নিক স্থাথের এবং অনাদি অজ্ঞানের অনুভব হইবে কিরূপে ? নিত্য-স্বপ্রকাশ চিদানন্দ আত্মা সুযুপ্তি অবস্থায় বৃত্তির কোনরূপ অপেকা না রাখিয়াই (বৃদ্ধি নিরপেক হইয়াই) আত্মানন্দ এবং অজ্ঞানকে অনুভব করিবে, এইরূপ কল্পনাও যুক্তিসহ নহে। কেননা, নিত্য চিদানন্দের বৃত্তিনিরপেক্ষ অমুভব স্বীকার করিতে গেলে, ঐ অমুভবকেও নিতাই বলিতে হইবে। নিত্য অনুভব কোন কালেই নফ হয় না; সংস্কারও জনায় না। সংস্কার ব্যতীত আলোচ্য স্থ্য-শ্বতি প্রভৃতি ব্যাখ্যা করা যায় না। স্থ্যপ্তির স্তুথের অনুভব নিতা হইলে, সুবুপ্তির পরে জাগরিত অবস্থায়ও সেই নিতা চৈতত্যের অনুভবই হইতে পারে, স্মৃতি হইবার কোন প্রশ্নই আমে না। এইরূপ আপত্তির উত্তরে অদৈতবেদান্তী বলেন, স্থাপ্তিতে অন্তঃকরণের বৃত্তি না থাকিলেও, অবিছা-বৃত্তি থাকে। অবিছা বা অজ্ঞানই সেক্ষেত্রে "ত্বথাকার" বৃত্তিরূপে বিবর্তিত হইয়া থাকে। চৈতত্য-দীপ্ত (সাক্ষি-ভাস্থা) অজ্ঞান-বৃত্তির সাহায়ে। স্থ্যুপ্তিকালীন স্থাের অনুভব হয়। ঐ অজ্ঞান-বৃত্তি স্থবুপ্তি দময়ে বিভাষান থাকে। স্থযুপ্তি ভাঙ্গিলে, স্থখ-সংস্কার উৎপাদন করিয়া অবিছা-রত্তি বিনফ হয় এবং ঐ সংস্কারের ফলে স্থাথের শুতি হয়। স্তুযুপ্তির জ্ঞান কোন্রূপ ইন্দ্রিয়লব্ধ জ্ঞান নহে। ভাবরূপ অজ্ঞান-বৃত্তির দাহায্যে সুষুপ্তিকালীন স্থাথের অনুভব হইয়া থাকে, ইহাই অদ্বৈতবেদান্তের সিদ্ধান্তের রহস্ত। স্বযুপ্তিতে কিংবা মূর্চ্চা প্রভৃতিতে ইন্দ্রিয় এবং অন্তঃকরণ বিলীন হইয়া যায় বলিয়া, কোনরূপ জ্ঞানোদ্য হয় না, একথা সত্য নহে। অন্তঃকরণ-বুত্তি বিলুপ্ত হইলেও অদৈতবেদান্ত-মতে অবিচ্চা-বুত্তির সাহায্যে উল্লিখিত প্রকারে জ্ঞানোদয় হইবে, ইহাতে আপত্তি কি ? যাঁহারা অবিছা-বৃত্তি মানেন না, কেবল অন্তঃকরণ-রুত্তির সাহায্যেই জ্ঞানোৎপত্তি ব্যাখ্যা করিতে চাহেন, তাঁহাদের মতেই স্বয়ুপ্তি অবস্থার জ্ঞান ব্যাখ্যা করা অসম্ভব হইয়া

পড়ে। অন্তকরণ প্রভৃতি না থাকায়, স্থ্রাপ্তিতে "অহং"ভাব থাকেনা বটে, কিন্তু নিত্য আত্মা এবং আত্মানুভব থাকে। ইহা ইহতে "অহং পদাৰ্থ" যে আত্মা নহে, তাহাই প্রমাণিত হয়। সুযুপ্তিতে যেমন অনাবৃত আত্মতৈতগ্য বা আত্মানন্দ বর্তমান থাকে, মুক্তিতেও দেইরূপ অনাবৃত চিদানন্দই বিরাজ করে। মিথ্যা অহংভাব বা আমিরবৃদ্ধি থাকে না। মিথ্যা অহংভাবের বিশ্লোপ কিন্তু আত্মার বিনাশ নহে। অহম বা আত্মার অনারত পরিপূর্ণ চিদানন্দ-রূপেরই বিকাশমাত্র। মুক্তিতে অহংভাবেরই প্রকাশ হয়। স চ প্রত্যগাত্মা মূক্তাবপি "অহম্" ইতোব প্রকাশতে শ্রীভাগ্য, ১০৯ পৃষ্ঠা, এইরূপে রামানুজস্বামী যে সিদ্ধান্ত করিবার ঢেফা করিয়াছেন, তাহা উল্লিখিত যুক্তিতে অদৈতবেদান্তী কোনমতেই সত্য বলিয়া গ্রহণ করিতে পারেন না। শ্রতি এবং শ্বতিতে অহংভাবের যে বর্ণনা আছে, তাহা আধাাসিক বা আবিত্তক অহমর্থেরই বর্ণনা, প্রকৃত আত্মসন্ধানের বর্ণনা নহে। প্রকৃত আত্ম অনাবৃত বা নির্বিশেব সচ্চিদ্যেন্দ স্বরূপ। ইহাই চরম আত্মতত্ত্ব বা আত্মতত্ত্বের পরাকাষ্ঠা। অনাদি আবিজ্ঞা-প্রভাবে জীবের দৃষ্টিতে ভাহার শিবরূপ (ব্রদ্ধরূপ) আরত থাকে। জ্ঞানের উদয়ে অবিস্থার আবরণ তিরোহিত হইলে, জীব ও শিবের মধ্যে কোন ভেদ থাকে না। জীব তথন স্বীয় মহিমায় প্রতিষ্ঠিত হয়, ইহারই নাম মুক্তি বা জীবের শিবভাব। এইরূপ মুক্তিতে আত্ম-বিনাশের কথা, কিংবা বৌদ্ধোক্ত মহাশূন্মতার কথা উঠে কি করিয়া ? আত্মবিনাশের বিভীষিকা তাঁহাদিগকেই পাইয়া বদে, যাঁহাদের আত্মার যথার্থ রূপের সহিত পরিচয় নাই, যাঁহারা অনাত্মা "অহং"কেই আত্মা বলিয়া মনে করেন। আত্মা অজ্যে অবাঙ্মনদ-গোচর। এইরূপ আত্মা অহংপ্রতায়-গম্য হইবে কিরূপে? যাহা অহংপ্রতায়-গম্য তাহা আত্মা নহে, অনাত্মা। কর্তৃত্ব, জ্ঞাতৃত্ব প্রভৃতি অনাত্মা অন্তঃকরণের ধর্ম। জ্ঞাতৃত্ব, কর্তৃত্ব প্রভৃতি অনাত্মধর্ম অহমর্থে আরোপ করায়, অহমর্থও যে অনাত্মা হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ? এই সতাই (১) অহমর্থোংনাত্মা অহংপ্রতায়বিষয়ত্বাৎ শরীরবৎ, (২) অহংশব্দঃ অহংশকাভিধেয়ত্বাৎ অহংকার্শকাভিধেয়বৎ, এইরূপ অনুমান-প্রয়োগের সাহায্যে অদ্বৈতবাদী উপপাদন করিতে চেষ্টা করিয়াছেন। উল্লিখিত অনুমানের প্রথম অনুমানটি যে নির্দোষ, তাহা আমরা ইতঃপূর্বে বৈষ্ণব-মতের বিচার প্রদঙ্গেই দেখাইয়া আদিয়াছি। দ্বিতীয় অনুমানে গর্ব বা অহংকার-বাচক

অবায় "অহম্" শব্দ ও অস্মংশব্দ হইতে নিপ্পায় অহংপদের অর্থভেদ কল্পনা করিয়া যে "অসিদ্ধি" দোষ উদ্ভাবন করা হইয়া থাকে, তাহার কোন মূল্য দেওয়া চলেনা। কেননা, শব্দের প্রকৃতি ভিন্ন হইলেই তাহাদের অর্থ বা অভিধেয় যে ভিন্ন হইবে, বিভিন্ন প্রকৃতিজাত শব্দ যে একই অর্থের বোধক হইতে পারে না, তাহা কে বলিল ? অবায় মকারান্ত অহম্ এবং অস্মদ্ এই দকারান্ত অহংশব্দের প্রকৃতি ভিন্ন হইলেও, তাহারা পর্যায়শব্দই বটে। তাহাদের কোনরূপ অর্থভেদ নাই। অতএব অনুমানের পক্ষ অহংপদ 'অস্মদ্'শব্দ হইতে নিপ্পান্ন এবং হেতুও দৃষ্টান্তের অন্তর্গত 'অহম্'শব্দ অবায় হইলেও, এই অনুমানে হেতুর অসিদ্ধি, দৃষ্টান্তের অন্তর্গত কোনরূপ অত্বিকি দোবেরই সম্ভাবনা নাই। স্তেত্বাং উক্ত অনুমান অনুসারে অহম্পের অনাজ্যই সাবাস্ত হয়।

আত্মা যদি জ্ঞানস্বরূপ হয়, তবে অনাত্মা শরীর প্রভৃতিতে যখন ভ্রান্ত আত্মবুদ্দির উদয় হয়, তখন শরীরে জ্ঞানরূপতারই প্রতিভাস হইত, জ্ঞাতৃত্বের প্রতীতি হইত না। শরীর প্রভৃতিতে আত্মাভিমানস্থলে জ্ঞাতৃত্বেরই প্রতিভাস হয়। স্তরাং জ্ঞাতা "অহন্" পদার্থকেই আত্মা বলিয়া গ্রহণ করা উচিত। "অহন্" এইরূপ অবাধিত প্রতাক্ষ, অতুমান, শ্রুতি ও স্মৃতির অসংখ্য উক্তি জ্ঞাতা অহমর্থকেই আত্মা বলিয়া প্রতিপাদন করিয়া থাকে— 'জ্ঞাতা অহমর্থ এবাত্মা।' শ্রীভাষ্য, ১১১ পৃঃ, নির্বিষ্ সাগর সং।

অতঃ প্রত্যক্ষসিদ্ধত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ৰ্ব্যাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বাত্ত্বায়্ব্যাত্য্য স্প্ৰভিল্ল তিলিক স্থিতিত স্থিতি

উন্নিখিত বৈষণ্ণব-দিদ্ধান্তের খণ্ডনে বলা যায় যে, শরীরে অহংবৃদ্ধির যায় আত্মার জ্ঞাতৃরবোধ যে ভ্রম নহে, তাহা তোমাকে কে বলিল ? তারপর, (১) অহমর্থঃ (পক্ষ) মোক্ষান্ত্রয়ী (সাধা) তৎসাধনক্ত্যাশ্রয়ঝাৎ, (হেতু), (২) অহমর্থঃ অনর্থনির্ত্ত্যাশ্রয়ঃ অনর্থাশ্রয়ঝাৎ, এইরূপ অনুমানও যে নির্দোষ নহে, স্থবী তাহা লক্ষ্য করিবেন। প্রথম অনুমানে ঋত্বিক্ বা পুরোহিত যিনি যজমানের স্বর্গস্থলাভের জন্ম বেদোক্ত ক্রিয়াকলাপের অনুষ্ঠান করেন, তিনি নিজে তো ঐসকল ক্রিয়ার ফলে স্বর্গলাভ করেন না, তিনি তো দক্ষিণা পাইয়াই সন্তুষ্ট থাকেন। এই অবস্থায় প্রথম অনুমানে

১। অদ্বৈতসিদ্ধি, ৬০১ পৃষ্ঠা, নির্ণয়সাগর সং।

হেতু থাকিলেও দেখা যায় যে সাধ্য থাকেনা। স্থৃতরাং প্রথমোক্ত অনুমানের হেতু যে সাধ্য-ব্যভিচারী হইবে, তাহাতে সন্দেহ নাই। দ্বিতীয় অনুমানে "অহমজ্ঞঃ" এইরূপ প্রতীতিবলে "অহম্"কে যেমন অজ্ঞানের বা অনর্থের আশ্রয় বলা হয়, সেইরূপ "স্থূলোহহম্" এই প্রকার প্রত্যক্ষবশতঃ শরীরকেও অনর্থের আশ্রয় বলা যাইতে পারে। ফলে, শরীরে উক্ত অনুমানের ব ভিচার অপরিহার্য হইয়া দাঁড়ায়। অর্থাৎ আলোচ্য প্রত্যক্ষ অনুমারে অহম্ বা আত্মার ত্যায় শরীরও অনর্থের আশ্রয় হওয়ায়, উল্লিখিত অনুমান অনুমারে আত্মার ত্যায় শরীরকেও অনর্থনিবৃত্তির আশ্রয় বলিয়া গ্রহণ করা যাইতে পারে। অহমর্থ আত্মাকেই কেবল যে অনর্থনিবৃত্তির আশ্রয় বলা হইয়াছে তাহা অসঙ্গত হয়।

বৈশ্বনেক্ত অনুমানের দোষ দেখা গেল। এখন গীতা, উপনিষদ্ প্রভৃতি অধ্যাত্মশান্তের উক্তির মর্ন কি, তাহা আলোচনা করা যাইতেছে। উপনিষদে আত্মাকে যেমন দ্রুটা, শ্রোতা, রসম্বিতা, ঘ্রাতা, মন্তা, বোদ্ধা, কর্তা, বহুদাঃ, ৬৩০৭, প্রভৃতি বলিয়া বর্ণনা করা হইয়াছে। আবার সেই উপনিমদেই "ন দ্বেউদ্রেফি ফারং পশ্যেঃ," "ন মতের্নভারং ময়ীয়াঃ," এইরূপে দৃষ্টি (অনুভৃতি) ও মননের অতিরিক্ত—দ্রুটা (দর্শনকারী), মন্তা (মননকারী) আত্মার স্বরূপের প্রত্যাখ্যান করা হইয়াছে। যেই বিষ্ণুপুরাণ প্রভৃতিতে "সর্বেশ্বঃ, সর্বদৃক্, দর্ববেন্তা, সর্বশক্তিঃ, পরমেশরাখ্যঃ" বিষ্ণুপুরাণ, ৬৫০৮৬, এইরূপে সর্ববিধ জ্ঞানও সর্ববিধ শক্তির আধার পরমেশবের বর্ণনা করা হইয়াছে, সেই বিফুপুরাণেই 'জ্ঞানস্বরূপো ভগবান্ যতোংসোঁ', এইরূপে ভগবানের স্বরূপ বর্ণনা করিয়া, জ্ঞানই ব্রহ্ম, এই রহস্ত বুঝাইবার জন্তা বলা হইয়াছে—

প্রত্যস্তমিতং ভেদং যৎ সন্তামাত্রমগোচরম।

বচসামাত্মসংবেতাং তজ্জানং ব্রহ্ম সংজ্ঞিতম্॥ বিষ্ণুপুরাণ, ৬।৭।৫৩ যাহা সর্বপ্রকার ভেদ-সম্পর্করহিত, কেবল সৎস্বরূপ, বাক্যের অগোচর এবং আত্মপ্রত্যয়-বেতা, সেই জ্ঞানই ব্রহ্ম নামে পরিচিত।

এই অবস্থায় শাস্ত্রোক্তির মর্ম বিচার করিয়া দেখা আবশ্যক যে, জ্ঞাতা এবং জ্ঞানস্বরূপ, এই চুইপ্রকার বর্ণনার মধ্যে কোনটি যথার্থ আত্মরূপের বর্ণনা, আর কোনটি মায়িক "অহম্" রূপের বর্ণনা। আমরা এই প্রবন্ধের আরম্ভেই দগুণ ও নিগুণ বাক্যের তাৎপর্য বিচার প্রদঙ্গে দেখিয়া আদিয়াছি

যে, সন্তৰ-বাকা অপেকায় নিওৰ বাকাই প্ৰবল, সন্তৰ-বাকা অপেকাকত দুর্বল। দেই দৃষ্টিতে আলোচা কেত্রেও দেখা যাইবে যে, আলার জ্ঞাত্ত্ব-বোধক শাস্ত্রোক্তি সগুণভাব প্রতিপাদন করার, নিগুণি ভাবের, আত্মার বিজ্ঞান-রূপতার বোধক বাকা হইতে দুর্বল বলিয়াই প্রতিভাত হইবে। নিবিশেষ বস্তু যে অপ্রমাণ নহে এবং নিবিশেষ আত্মার লক্ষণ নিরূপণও যে অসম্ভব নহে, তাহা আমরা ইতঃপূর্বেই বিচার করিয়া আসিয়াছি। অনুভৃতির একম ও আতাম সমর্থন করিতে গিয়া আমরা দেখিয়াছি যে, "নিধু তনিখিলভেদ। সংবিদ, অতএব নাস্তাঃ স্বরূপাতিরিক্ত আশ্রয়ে। জ্ঞাতা নাম কশ্চিদন্তীতি স্বপ্রকাশরূপা দৈবাত্বা"। জ্রীভাগ্য, ৬৬-৬৭ পৃঃ ; নির্ণয় সাগর সং। সংবিদ বা জ্ঞান বস্তুটি দর্বপ্রকার ভেদরহিত। সেইজত্য ইহার স্বরূপের অতিরিক্ত আশ্রে বলিয়াও কিছু নাই, জ্ঞাতা বলিয়াও কিছু নাই। এই আলোচনা হইতে একথা বলিলে অসঙ্গত হয় না যে, অদৈতবেদান্তী সর্বপ্রকার ভেদ-সম্পর্ক-রহিত, অথও ভূমা-জ্ঞানকেই আত্মা বা ব্রহ্ম বলিয়া দিদ্ধান্ত করিয়াছেন। বৈফব-বেদান্তী দেই নির্বিশেব ভূমা-বিজ্ঞানের রাজ্যে পৌছিতে পারেন নাই, বৃত্তিজ্ঞানকেই জ্ঞানের পরাকাল্যা বলিয়া বুঝিয়াছেন। এই জ্ঞান ইহাদের মতে অথও নহে, সথও, নিত্য নহে, অনিত্য, নির্বিশেষ নহে, সবিশেষ। জ্ঞাতার ইন্দ্রিয়-শক্তির এবং বোধ-শক্তির তারতম্যানুসারে ঐ ঐন্দ্রিয়ক জ্ঞানের সংকোচ, বিকাশ প্রভৃতি অসংকোচে রামানুজ প্রভৃতি বৈষ্ণবাচার্যগণ স্বীকার করিয়াছেন', এবং জ্ঞানের সংকোচ ও বিকাশে জ্ঞাতার ব্যক্তি স্বাতন্ত্র্য এবং কর্তৃত্ব বজায় রাথিয়াছেন। জ্ঞানে ইন্দ্রিয় ও জ্ঞাতার ছাপ রাখিতে গিয়া, বৈফব-বেদান্তী জ্ঞান, জ্ঞাতা ও জ্ঞেষ এই ত্রমীর জালে বদ্ধ হইয়া পড়িয়াছেন। তাঁহার সংকুচিত দৃষ্টিতে অসীম ব্রহ্ম-বিজ্ঞান ধরা পড়ে নাই। ইহাই অদৈতবাদের সহিত বৈষ্ণব-বেদান্তীর বিরোধের কারণ। অদৈতবেদান্তী জ্ঞানগিরির তুঙ্গশৃঙ্গে উঠিয়া, ইঁহাদের সহিত বিরোধ

১। ক্ষেত্রজ্ঞাবস্থারাং কর্মণা সংকুচিতস্বরূপং তত্তৎকর্মান্থ্রণতর্ত্মভাবেন বর্ততে, তচ্চেন্দ্রিয়দারেণ ব্যবস্থিতম্। তমিমমিন্দ্রিয়দারজ্ঞানপ্রদারমপেক্ষ্যোদ্রান্তময়য়য়পদেশঃ প্রবর্ততে। জ্ঞানপ্রসারে তু কর্তৃত্বমস্ত্যেব, তচ্চ ন স্থাভাবিকম্, অপি তু কর্মকৃতম্।

শ্রীভাষ্য, ১০১ পৃষ্ঠা, সাহিত্যপরিষৎ, সং 🛭

করেন নাই। প্রেমময়ে ইংলারে ভক্তির দৃঢ়তা দেখিয়া, ইংলাদিগকে মুক্তি পথধাত্রী বৃঝিয়া, ফুলের বা বাক্তের উপাদনার মধ্যদিয়াই অব্যক্তে, সূক্ষো পৌছিবার সংকেত দিয়াছেন।

> অগম্যং সূক্ষ্যরূপং মে যদ্দৃষ্ট্য মোক্ষভাগ্ভবেং। তন্মাৎ ফুলং হি মে রূপং মুমুক্ষুঃ পূর্বমাশ্রায়েৎ॥ ভগবতী গীতা।

এই দৃষ্টিতে আত্মতত্ব বিচার করিলে, দৈতবাদ ও অদৈতবাদের, সগুণ जिक्तवीन विदः निर्श्व जिक्तवीरनं मर्त्या विर्द्वार्थं अवसीन इंग्नं সামঞ্জস্মের সূত্রও আবিক্বত হয়। জ্ঞানমূতি আচার্য শঙ্কর, ভক্তপ্রবর রামানুজ, মধ্বাচার্য, নিম্বার্ক, বল্লভ, বলদেব প্রভৃতি সকলেই একাধারে সতাদর্শী এবং সাধক। আজা বা ব্রহ্মই একমাত্র সতাবস্তু, আজার তুলনায় অপর সকল বস্তুই অসত্য। এইজন্মই উপনিবদে ব্রহ্মকে "সত্যস্থ সত্যস" বলিয়া নির্দেশ করা হইয়াছে। সত্যের ভাবাতর বা রূপাত্তর নাই। যাহার রূপান্তর বা ভাবান্তর হয়, তাহা কখনও সত্য হইতে পারে না. তাহা মিথা। আলা যখন প্রম্মদ বস্তু, তখন তাহার স্কর্ম সম্পর্কে নংহিতা উপনিযদ প্রভৃতি অধ্যাত্ম শাস্ত্রে এবং বিভিন্ন দর্শনে নানারূপ বিরুদ্ধ দিদ্ধান্ত দেখা যায় কেন ? আর, এরপে পরস্পরবিরোধী সিদ্ধান্ত প্রচার করায় ঐ দকল শান্ত্রকে শান্ত্রের মর্যাদাই বা দেওয়া যায় কি করিয়া ? অপরাপর শান্তের কথা বাদ দিয়া, দর্ববিভার দার ব্রহ্মবিভা আলোচনা করিলেও দেখিতে পাওয়া যায় যে, উপনিষদে 'দ বা এষ পুরুষোংলরসময়ঃ' এই দেহাত্মবাদ হইতে আরম্ভ করিয়া, চরমভূমিতে আনন্দময় আত্মার স্বরূপ নির্দেশ করা হইয়াছে। ত্রহ্মবিভার এই উল্লিকে ভিত্তি করিয়াই ভারতীয় দার্শনিকগণ আনন্দময় আত্মার সম্পর্কে তাঁহাদের পরস্পারবিরুদ্ধ সিদ্ধান্ত-সৌধ রচনা করিয়াছেন। ইহার কারণ চুর্বোধ্য নহে। ব্রহ্ম-জিজ্ঞাসা বা আত্ম-জিজ্ঞাসাই যে জিজ্ঞাসার চরম স্তর তাহাতে সন্দেহ নাই। সেই আত্মার স্বরূপ কি? এই প্রশ্নও খুব স্বাভাবিক। ইহার উত্তর বিভিন্ন দার্শনিক আচার্যের মুখে বিভিন্ন প্রকারে শুনিতে পাওয়া যায়। সত্য সর্বন্ডো মুখ। সেই সার্বভৌম সত্যের যে মুখ ঘাঁহার জ্ঞাননেত্রে যেরূপ প্রতিভাত হইয়াছে, সেইরূপেই তিনি তাঁহার দর্শনে সত্যের স্বরূপ চিত্রিত করিয়াছেন। লোকে দেহকেই আত্মা বলিয়া মনে করে। আমি কুশ, আমি সুল এইরূপ

প্রত্যক্ষও দেহাত্মবাদই সমর্থন করে। প্রতাক্ষ-প্রমাণবাদী চার্বাক এই আত্মবাদই প্রচার করিলেন। এই চার্বাক-মত প্রাণ-আত্মবাদ, ইন্দ্রিয়াত্মবাদ মন-আত্মবাদ প্রভৃতি বিবিধ শাখায় ক্রমে বিস্তৃতি লাভ করিয়া চিন্তা রাজ্য জডিয়া বসিল। নৈয়ায়িক এবং বৈশেষিক চক্ষতে আঙ্গুল দিয়া দেখাইয়া দিলেন যে, জরামরণশীল দেহ এবং বিকারী ভদ্গর ইন্দ্রিয় প্রভৃতি কোনমতেই আত্মা বলিয়া গণ্য হইতে পারে না। আত্মা দেহ, ইন্দ্রিয় প্রভৃতি হইতে পৃথক্; এবং দেহ, ইন্দ্রিয় প্রভৃতির অধিষ্ঠাতা, জ্ঞান-ইচ্ছা-স্থুখ-চুঃখ প্রভৃতি গুণময়। অতএব আত্মা স্থুণী দু:গী কর্তা এবং ভোক্তা বটে। এইরূপ আত্মবোধ ফুল আত্মজ্ঞান হইলেও, দেহাত্মবাদ অপেকা এইরূপ আত্মানুভৃতি যে দৃক্ষা তাহাতে দন্দেহ কি ? আত্ম-জিজ্ঞাদার ইহা প্রথম স্তর। প্রভাগ আতাবাদী দার্শনিকগণ এই স্তরেই বিরাজ করেন। স্থায়-বৈশেষিকের পর সাংখা ও পাতঞ্জ দর্শন বুঝাইয়া দিলেন যে, সুখ, চুঃখ, কর্তৃত্ব প্রভৃতি আত্মার গুণ নহে; ঐ সকলই বুদ্ধির গুণ। আত্মা স্থানী, দুংশী, কর্তা নহে, আত্মা স্বতঃ অসঙ্গ, নির্লেপ, নিরঞ্জন। নির্মল আত্মা বুদ্ধির অতি নিকটে অবস্থান করায়, বুদ্ধিস্থ স্থুখ, চুঃখ প্রভৃতি গুণ আত্মায় প্রতিবিদ্বিত হয় এবং আত্মগত হইয়া প্রতিভাত হয়। ফলে, আত্মাকে স্থী, দুঃথী বলিয়া ভ্রম হয়। আজা প্রাকৃতপক্ষে নিত্য জ্ঞানস্বরূপ, জ্ঞাতা নহে, কর্তা নহে, অকর্তা, সঙ্গী নহে, কৃটস্থ, অসঙ্গ। সাংখা, পাতঞ্জল দর্শনেও দেহভেদে আত্মার ভেদ এবং আত্মার ভোক্তর প্রভৃতি স্বীকার করা হইয়া থাকে। আত্মোপলন্ধির ইহা দ্বিতীয় স্কর।

তৃতীয় স্তরে 'অশন্দমপ্শর্মরপমব্যয়ন্'। কঠ, তা১৫, 'অন্থূলমনণু অহস্বমদীর্ঘন্' এইরূপ সর্বপ্রকার বিশেষ ধর্ম রহিত, 'একাত্মপ্রত্যয়সারং শান্তং শিবম্ অহৈতন্' মাণ্ডুক্য-৭, একমাত্র আত্মরূরেপই প্রসিদ্ধ, শান্ত, শিব, অদ্বয়, বেদান্তবেগ্য সূক্ষ্মতম আত্মতত্বই উপধুক্ত জিজ্ঞাস্থর নিকট প্রকাশিত হয়। সেই অবস্থায় জীবে ও শিবে কোনরূপ ভেদ থাকে না। এইরূপ সূক্ষ্মতম যোগি-গম্য আত্মতব্ব অতিশয় ছুজ্জের। ছুজ্জের বলিয়াই ক্রমে ক্রমে ধাপে

১। স্থায়বৈশেষিকাভ্যাং হি স্থায় খ্যাগ্রন্থাত দেহাদিমাত্রবিবেকেনাত্মা প্রথম-ভূমিকায়ামন্মাপিতঃ। একদা প্রস্ক্ষে প্রবেশাসম্ভবাৎ।

বিজ্ঞানভিক্ষু-ক্বত সাংখ্যপ্রবচন-ভাষ্য-ভূমিকা।

ধাপে ভারতীয় দর্শনে স্থূল হইতে সূক্ষ্য, সূক্ষ্য হইতে সূক্ষ্যতর, সূক্ষ্যতম আত্মতবের উপদেশ দেওয়া হইয়াছে। তৈত্তিরীয় উপনিষদে অন্নময়, মনোময়, প্রাণময়, বিজ্ঞানময় এবং আনন্দময়, এই পাঁচটি আত্মার কোষ বা আবরণ করিত হইয়াছে এবং এই স্থূল আবরণগুলি ভেদ করিয়া চরমে আনন্দময় আত্মতবে পোঁছিবার উপদেশ করা হইয়াছে। ছান্দোগ্য উপনিষদে "নাম" হইতে আরম্ভ করিয়া "বৈষয়িক স্থুখ" পর্যন্তকে আত্মরূপে উপদেশ করিয়া, দর্বশেষ ভূমা আত্মার বিশদ বিবরণ প্রদত্ত হইয়াছে। উপনিষদের এইরূপ উপদেশের তাৎপর্য ব্যাখ্যা করিতে গিয়া আচার্য শঙ্কর বলিয়াছেন যে, এক একখানা করিয়া দিঁড়ি ভাঙ্গিয়া যেমন অল্রভেদী সোধের উপরে উঠিতে হয়, দেইরূপ স্থূল হইতে আরম্ভ করিলেই ক্রমে সূক্ষ্যতর, সূক্ষ্যতম আত্মরহস্থ বুঝিতে দমর্থ হইয়াছে বুঝিতে হইবে। গ

ছান্দোগ্যের অন্টম প্রপাঠকের ভাস্তে আচার্য শঙ্কর বলিয়াছেন, ঘাঁহারা উত্তম অধিকারী বলিয়া গণা হইবার বোগা, তাঁহারাই কেবল নির্বিশেষ আরত্ব ছাদ্যঙ্গম করিতে পারেন। ত্রন্ধ এক অদিতীয়, পরমার্থ দং। দেই ব্রন্ধের দিক্ নাই, দেশ নাই, কাল নাই, গুণ নাই, ক্রিয়ানাই। প্রের্মিণ ব্রন্ধ অমত্য বস্তু, শিশ্যদিগের এইরূপ ভ্রম অপনোদনের জন্ম গুণমন্ম ব্রন্ধ উপাস্থরূপে বেদ-উপনিয়দে উপদিষ্ট হইয়াছে। শ্রুতি কল্যাণ্ময়ী জননীর ন্থায় মনে করেন যে, গুণ ধরিয়াই ইঁহারা মত্য পথে আন্তক; সাধনার রাজ্যে প্রবেশ করুক। স্বিশেষ ব্রন্ধের উপাসনা দ্বারা সংপথে আসিলে, কর্মসন্মাস বা বৈরাগ্য পরিপাকপ্রাপ্ত হইলে, ক্রমে ক্রমে নির্বিশেষ ব্রন্ধের উপদেশ হৃদয়ঙ্গম করিতে সমর্থ হইবে। যাহারা

১। (ক) সোপানারোহণবৎ স্থুলাদারত্য স্থান্ধ স্থাতরঞ্চ বুদ্ধিবিষয়ং জ্ঞাপয়িত্বা তদতিরিক্তে স্বারাজ্যেহভিষেক্যামীতি নামাদীনি নিদিক্ষতি। ছান্দোগ্য উপ: শং ভাষ্য, ৮ম প্রপা:।

<sup>(</sup>খ) অধ্যোহধিকারী নামাদীনি ব্রহ্মজেনোপাস্থ তৎফলঞ্চ ভুক্ত্বা ক্রমণে সাক্ষাদ্ ব্রহ্মভাবং প্রাপ্নোতি। শংভাষ্য, আনন্দগিরিক্কত টীকা।

দিগ্দেশগুণগতিফলভেদশৃন্তং হি পরমার্থসদদ্বয়ং ব্রন্ধ মন্দবুদ্ধীনামসদিব প্রতিভাতি।
 দ্বার্গস্থান্তাবদ্ ভবস্ত। ততঃ শলৈঃ পরমার্থসদিপ গ্রাহয়িয়ামীতি মন্ততে শ্রুতিঃ।
 ছান্দোগ্য উপঃ, ৮ম প্রপাঠক, শং ভাষ্য ও আনন্দগিরিক্কত টীকা দ্রুইব্য।

কর্মপ্রবণ, গুণে গাঁহাদের চিত্ত আসন্তে, তাঁহাদিগকে প্রথমেই নির্বিশেষ, নিপ্রাপদ ব্রক্ষোপদেশ করিবে না, করিলেও তাহা ইহাদের নিক্ট অসম্ভব বলিয়া বোধ হইবে। ঐরপ আলতের ইহারা ধারণায় আনিতে পারিবে না। অথচ ইহাদের কর্মনিষ্ঠা এবং কর্মাসন্তিও তাহা দারা শিথিল হইয়া পড়িবে। ফলে, ঐরপ ব্রক্ষোপদেশের দারা স্ত্র্ফল না হইয়া, কুফলই ফলিবে বেশী। এইজন্মই পুরুষোত্তম শ্রীকৃষ্ণ গীতায় সাবধান বাণী উচ্চারণ করিয়াছেন—
"ন বুদ্ধিভেদং জনয়েদজ্ঞানাং কর্মসন্থিণাম্"॥ গীতা, গহও।

পরমাত্র-গিরির তুল্পালে গৌছিতে হইলে, গোতম, কণাদ, কপিল, পতঞ্জলি প্রভৃতি মনীযিগণ আত্মচিন্তার যে সোপানাবলী (ধাপ বা সিঁডি) রচনা করিয়াছেন, তাহা অতিক্রম করিয়াই উঠিতে হইবে। লাফ দিয়া উঠিতে চেফী করিলে চলিবে না; তাহাতে চিরতরে পদু হইয়াই থাকিতে হইবে। কল্যাণের উদ্দেশ্যে, সামঞ্জন্মের দৃষ্টিতে, বিভিন্ন শাস্ত্রে যে আলোপদেশ প্রদন্ত হইয়াছে; সেই আত্মতত্ত্ব বিচার করিলে, বিরোধের কোন কথা আমে না, বিরোধের মধ্যে মিলনের সূত্রই খুঁজিয়া পাওয়া যায়। কাশ্মীরক সদানন্দ যতি যথার্থই বলিয়াছেন যে, দ্বৈতজগৎ সায়াময়, অদৈতই একমাত্র তর, ইহা দাব্যস্ত হইলে, দ্বৈতপ্রতিপাদক দমস্ত শাত্রই মিখ্যা এবং অপ্রমাণ হইয়া পড়িবে, এইরূপ কল্পনারও কোন দলত কারণ নাই। কেননা, সকল শান্ত্রই ঝিয়প্রণীত। ঝিষরা ত্রিকালজ্ঞ এবং সত্যদর্শী। তাঁহাদের রচিত শাস্ত্র ভ্রান্ত এবং অপ্রমাণ হইবে, ইহা অসম্ভব কথা। অদৈতত্রক্ষবিতা প্রতিপাদনই তর্বশাস্ত্রের মুখ্য উদ্দেশ্য। "ব্রহ্ম সত্যং জগনিথাা, জীবোত্রসৈব নাপরঃ", এক কথায় ইহাই নিখিল খাযি-শান্তের দিদ্ধান্ত। যাঁহারা স্থলদর্শী, যাঁহাদের চিত্ত বহিমুখি এবং বিষয়প্রবণ, তাঁহারা শ্যামা ধরিত্রীকে, নিজ আত্মাকে মিথ্যা বলিয়া বুঝিতে পারেন না। অদৈত-রহস্থ ধারণা করিতে পারেন না। তাঁহাদের দন্দেহ ভঞ্জনের জন্ম, নাস্তিক্যবুদ্ধি বিদুরিত করিবার উদ্দেশ্যে, শাস্ত্রকারগণ স্থখবোধ্য দৈতবাদ প্রচার করিয়াছেন, উপাসনার উপদেশ করিয়াছেন, ভক্তিবাদ, কর্মবাদ ব্যাখ্যা করিয়াছেন; এবং অনিত্য কর্মফলে অপরিতৃপ্ত শিশুকে দ্বৈত সোপানাবলী অতিক্রম করিয়া অদৈতে পোঁছিবার পথ প্রশস্ত করিয়া দিয়াছেন। সত্যদ্রস্থী ঋষি কোন শাস্ত্রেই দ্বৈতবাদ চরম তত্ত্ব হিসাবে গ্রাহণ করেন নাই, অদ্বৈতে নিষ্ঠালাভের

দোপান হিসাবেই দৈতবাদ গ্রহণ করিয়াছেন। দৈতনদী পরিণামে অদৈতদাগরে মিশিয়াই নাম-রূপ হারাইয়া ফেলে। দৈতবাদ, অদৈতবাদ, সগুণ
ব্রহ্মবাদ, নিগুণ ব্রহ্মবাদ, এক অদিতীয় পরব্রহ্মেরই বিবিধ বিচিত্র বিভাব
মাত্র, বিভিন্ন তব নহে। যিনি স্বতঃ নিগুণ, নির্বিশেষ, তিনিই মায়াবশে
দগুণ সবিশেষ হন। ঈশর, পুরুষোত্তম প্রভৃতিরূপে জগতের স্প্তি-স্থিতি-লয়
দাধন করেন, ছুটের শাসন শিষ্টের পালন করেন। মায়ার বন্ধন খিসায়া
গোলে, মায়িক বিগ্রাহ এবং নাম-রূপ প্রভৃতির পরিচয় তিরোহিত হয়।

মূর্তি অমূর্তে, ব্যক্ত অব্যক্তে, মর্ত্য অমূতে-চিদানন্দে বিলীন হয়। এক
অন্বিতীয় সিচ্চিদানন্দই অবশিষ্ট থাকে। সেই এককেই বহুনামে বহুরূপে
প্রকাশিত হইতে দেখা যায়।

একং সন্বিপ্রা বহুপা বদন্তি। জাগ্রিং যমং মাতরিধানমাহুঃ॥ ঝগ্রেদ, ১০১৬৪।৪৬

নহ তহি দৈতপ্রতিপাদনপরাণাং দর্বেণামপি প্রস্থানানাং প্রাপ্তং নির্বিষয়ত্বন্। ন চ
ইঠাপত্তিং, তৎ কর্তৃণাং মহর্লীণাং ত্রিকালদ্বিদ্বিদিতি চেন্ন, মৃনীনামভিপ্রানা
হপরিজ্ঞানাৎ। দর্বেণাং প্রস্থানকর্তৃণাং মুনীনাম্
বেদান্তপ্রতিপালে তাৎপর্যন্। ন হি তে মুন্যো ভ্রান্তাং, তেথাং দর্বজ্ঞত্বাৎ,
কিন্তু বহিম্পিপ্রবিণানাং আপাততঃ পরমপুরুষার্থে অদৈতমার্গে প্রবেশোন সম্ভবতীতি
নান্তিক্যনিরাকরণায় তৈঃ প্রস্থানভেদাঃ প্রদ্বিতাং, ন তু তাৎপর্যেণ।

কাশ্মীরক সদানন্দযতি-বিরচিত, অদৈত-ব্রহ্মসিদ্ধি, প্রথমমূলার, ৪২-৪৩ পৃঃ, কলিকাতা বিশ্ব বিঃ সং।

## তৃতীয় পরিচ্ছেদ

## জীব

পরমাত্মা পরব্রহ্ম চিদানন্দস্তরপ, যাহা দেহাভিমানী অহংপ্রতায়-গম্য, তাহা প্রকৃত আত্মা নহে, অমূর্ত আত্মার তাহা অবিভাকন্পিত জীবমূর্তি। অনাদি অবিছা প্রভাবে সচ্চিদানন্দ পরব্রন্সাই দেহ, মনঃ, ইন্দ্রিয় প্রভৃতির আবেন্টনীর মধ্যে পড়িয়া সভাবতঃ অসীম-অনন্ত হইলেও সসীমের স্থায়, পরমাত্মা হইতে অভিন হইলেও ভিনের স্থায়, অকর্তা হইলেও কর্তার স্থায়. অভোক্তা, অজ্ঞাতা হইলেও ভোক্তা জ্ঞাতার ন্যায়, অবাঙ্গনসগোচর হইলেও অহংপ্রত্যয়-গোচর হইয়। "জীব" আখ্যা লাভ করে। অনন্ত মহাব্যোম যেমন এক অভিন্ন হইলেও, ঘট প্রভৃতি উপাধিতেদে সুখণ্ড এবং ভিন্ন ভিন্ন বলিয়া প্রতিভাত হয়, সেইরূপ এক অথও চৈত্যুই ইন্দ্রিয়, মনঃ, বদ্ধি প্রভৃতি উপাধিযোগে পরিচ্ছিন ইইয়া, ইন্দ্রিয়, মনঃ ও শরীরের বিবিধ ধর্মের দ্বারা নানা ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া প্রতিভাত হয়। প্রমাত্মা স্বতঃ নিগুণ, নিষ্ক্রিয় এবং উদাসীন: তাহার ক্রিয়াশক্তি, ভোগশক্তি প্রভৃতি কোনরূপ শক্তিই থাকিতে পারে না। জড় বৃদ্ধি, ইন্দ্রিয় প্রভৃতির ক্রিয়াশক্তি থাকিলেও, চেতন নহে বলিয়া ভোগশক্তি থাক। সম্ভবপর হয় না। ভোক্তা না থাকিলে, ভোগ্য জগতেরও কোন অর্থ হয় না। এইজন্ম দেখা যায় যে, সচ্চিদানন্দ আত্মাই অবিত্যা-সম্পর্কবশতঃ বুদ্ধি, ইন্দ্রিয় প্রভৃতির জালে জড়িত হইয়া, ক্রিয়াশক্তি, ভোগশক্তি প্রভৃতি শক্তি লাভ করিয়া থাকে; এবং কর্তা ভোক্তা, ক্ষেত্ৰজ্ঞ, জীব, অহম্-অভিমানী প্ৰভৃতি নামে অভিহিত হয়।

১। (ক) দত্যং প্রত্যগান্ধা স্বয়ংপ্রকাশত্বাদবিধয়োহনংশন্চ, তথাপি অনির্বচনীয়াবিছাপরিকল্পিত বৃদ্ধিননঃ স্ক্রম্থলশরীরেন্দ্রিয়াবচ্ছেদেন অনবচ্ছিল্লোহপি বস্তুতোহ্বচ্ছিল্ল ইব, অভিল্ল: অপি ভিল্ল ইব; অকর্তা অপি কর্তেব, অভোক্তাপি
ভোক্তেব, অবিষয়ঃ অপি অস্মৎপ্রত্যয়বিষয় ইব জীবভাবমাপন্নঃ অবভাদতে,
নভ ইব ঘটমণিক্মল্লিকাছ্যপাধ্যবচ্ছেদ্ভেদেন ভিল্লমিব অনেক ধর্মক্ষিব।

অধ্যাদভাষ্য-ভামতী, ৩৮ পৃষ্ঠা, নির্ণয়দাগর দং।

<sup>(</sup>খ) কর্তা ভোক্তা চিদাত্মা অহংপ্রত্যয়ে প্রত্যবভাদতে। ন চ উদাদীনস্ত তম্ত্র

জীবভাব যেমন আবিছক এবং ঔপাধিক, নির্বিশেষ, নিগুণ ব্রহ্মের সগুণ পরমেশর ভাবও সেইরূপ অবিছাকল্লিত এবং ঔপাধিক। মারা উপাধিবশতঃ নির্বিশেষ ব্রহ্ম সগুণ সবিশেষ হইয়া থাকেন। তথনই তিনি হন ঈশর বা মহেশর। এই মায়িক সগুণভাব তাঁহার লীলামাত্র। গুণময়ের ভিন্ন নিগুণের উপাসনা হয় না। উপাসকগণের প্রতি দ্যাপরবশ হইয়াই লীলাময় পরমেশর মায়িক দেহ ধারণ করিয়া দেহধারীর হ্যায় প্রতিভাত হন। জগজ্জননী মায়াকে বশীভূত করিয়া জগতের স্প্রতিলীলায় প্রবৃত্ত হন, ধর্মের মানি বিদ্রিত করিবার জন্ম নটরাজ জগতের রঙ্গমঞ্চে অবতীর্ণ হন। তিনি মায়াধীশ। তাঁহার উপর মায়ার কোন প্রভাব নাই। এইজন্ম এই সগুণ লীলা দারা ব্রন্দের নিতাশুদ্ধ-মুক্ত স্বভাবের কোন বিচ্যুতি ঘটে না। ঈশর ও ব্রন্দা অভিন্ন, ভেদ অবিছাকল্লিত এবং মিথায়। ব্রন্দার জীবভাব এবং ঈশরভাব ব্যাখ্যা করিতে গিয়া অদৈতবেদান্তিগণের মধ্যে বিস্তুর মতভেদের উদ্ভব হইয়াছে, তন্মধ্যে "অবচ্ছেদবাদ" এবং প্রতিবিশ্ববাদই প্রধান স্থান লাভ করিয়াছে।

অবচ্ছেদবাদীর মতে অন্তঃকরণ-দীমিত [অন্তঃকরণাবচ্ছিন্ন] চৈতন্মই জীবাত্মা। এই অন্তঃকরণ ব্যক্তিভেদে ভিন্ন ভিন্ন, জীবাত্মাও স্থুতরাং ভিন্ন ভিন্ন। এইমতে জীব ঘটাকাশ, ব্রহ্ম মহাকাশ। অথও অবচ্ছেদবাদ আকাশ যেমন ঘটাদি অবচ্ছেদ বা আবেষ্টনীর মধ্যে পড়িয়া ঘটাকাশ বলিয়া অভিহিত হয় এবং মহাকাশ হইতে ভিন্ন বলিয়া প্রতীয়মান হয়, সেইরূপ অন্তঃকরণের আবেষ্টনীর মধ্যে পড়িয়া অথও ব্রহ্ম জীবসংজ্ঞা লাভ করে। ঘটাকাশ যেমন মহাকাশের সথও অভিব্যক্তি, জীবও সেইরূপ পরমাত্মার সথও বা আংশিক অভিব্যক্তি। ইহাই অবচ্ছেদবাদের সংক্ষিপ্ত মুর্ম। "অংশো নানা ব্যপদেশাৎ" ইত্যাদি ব্রহ্মসূত্র, ২০০৪৪। এই অংশবাদ

ক্রিয়াশক্তির্ভোগশক্তির্বা দংভবতি। যস্ত চ বুদ্ধ্যাদেং কারণসংঘাতস্ত ক্রিয়াভোগশক্তী ন তম্ব চৈতন্তম্। তমাচিদোল্লা এব কার্যকারণসংঘাতেন গ্রথিতো লব্ধক্রিয়াভোগশক্তিঃ, স্বয়ংপ্রকাশোহপি বুদ্ধ্যাদিবিষয়বিচ্ছুরণাৎ কথঞ্চিদমংপ্রত্যমবিষয়ং অহংকারাস্পদং জীব ইতি চ, জন্তুরিতি চ ক্ষেত্রক্ত ইতি চ আখ্যায়তে।

বা অবচ্ছেদবাদই সমর্থন করে। উপনিষ্পেও জীবকে ব্রহ্ম-বিচ্ছর ফুলিঙ্গ বলিয়া বর্ণনা করায়, জীব ব্রহ্মের অংশ, এই সিদ্ধান্তই প্রমাণিত হয়। শ্রীভগবানও স্পায়তঃই জীবকে ব্রহ্মাংশ বলিয়া গীতায় উল্লেখ করিয়াছেন—

মমৈবাংশো জীবলোকে

বীজভূতঃ সনাতনঃ। গীতা, ১৫।৭।

জীবকে ব্রন্দের অংশরূপে দেখিলেই অংশ ও অংশিভাবে জীবালা ও প্রমালার ভেদ উপপাদন সহজ্ঞ্যাধ্য হয়। "সোহদ্বেফব্যঃ, স বিজিজ্ঞাসিতব্যঃ"। ছান্দোগ্যঃ, ৮।৩।১। তাঁহার অর্থাৎ পরমালার অন্মেণ করিবে, তাঁহাকে জানিবে, "রমেব বিদিয়া অতিমৃত্যুমেতি", 'তাঁহাকে (পরমালাকে) জানিয়াই জীব মৃত্যু অতিক্রম করে', এই সকল শ্রুতিরও সার্থকতা বুঝা যায়। আলোচ্য শ্রুতিতে জীবকে অন্মেণের কর্তা, পর্মালাকে অন্মেণের কর্ম বলিয়া নির্দেশ করা হইরাছে। কর্তা ও কর্ম অত্যন্ত অভিন্ন হইলে, সেক্বেত্রে কর্তৃ-কর্মভাবই হইতে পারে না। বেদোক্ত উপাসনাকাণ্ড এইপ্রকার উপাস্থ ও উপাসকের ভেদই সূচনা করে। উপাস্থ ও উপাসকের মধ্যে ভেদ না থাকিলে, কে কাহার উপাসনা করিবে ? কে কাহার ধ্যান-ধারণা ভজন-পূজন করিবে ? উপাস্থা-উপাসকভাব সব সময়ই ভেদ সাপেক। অন্তঃকরণের দারা সীমাবদ্ধ (অবচ্ছিন্ন) জীব ও ভূমা ব্রন্দের এই ভেদ বাস্তব নহে, উপাধিকল্পিত।

"ব্রহ্মদাশা ব্রট্মবেমে কিতবাঃ" এই অথর্ববেদোক্ত ব্রহ্মসূক্তে এবং 'নান্যতোহস্তি দ্রফী, ন দৃফের্দ্রফীরং পশ্যেঃ', 'নেহ নানান্তি কিঞ্চন,' 'মৃত্যোঃ স মৃত্যুমাপ্রোতি য ইহ নানেব পশ্যতি'। বৃহদাঃ ৪।৪।১।

এই দকল উপনিষদের উক্তিতে আত্মা বা ব্রহ্মে যে কিছুমাত্র ভেদ নাই, যিনি ব্রহ্মে অল্প মাত্রায়ও ভেদ দর্শন করেন, তিনি মৃত্যুর পর মৃত্যু প্রাপ্ত হন। এইরূপে ভেদদৃষ্টির নিন্দা করায়, জীব ও ব্রহ্মের অভেদই যে তত্ত্ব, তাহা সাব্যস্ত হয়।

প্রতিবিশ্ববাদিগণ বলেন, জীব ব্রহ্মেরই প্রতিচ্ছবি বা প্রতিবিশ্ব। সূর্য যেমন ভিন্ন ভিন্ন জলপূর্ণপাত্রে প্রতিফলিত হইয়া থাকে, ব্রহ্মও সেইরূপ বিভিন্ন জীবের বিভিন্ন অন্তঃকরণ বা বুদ্দি-দর্পণে প্রতিফলিত প্রতিবিশ্ব বাদ হইয়া থাকেন। এই প্রতিবিশ্বই জীব।

আভাস এব চ। ত্রঃ সূঃ ২।৩৫০। এই ব্রহ্মসূত্রে অতিস্পষ্ট ভাষায়

জীবকে ব্রহ্মের আভাস বা প্রতিবিদ্ধ বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে। 'আভাস এব চৈয় জীবঃ পরস্থ আত্মনো জলসূর্যকাদিবৎ প্রতিপত্তবাঃ'। ব্রহ্মসূত্র, শং ভাষ্য ২০৩৫০।

বিশ্ব ও প্রতিবিশ্ব অভিন্ন, বিশ্ব ব্রহ্ম এবং ব্রহ্মপ্রতিবিশ্ব জীবও স্থতরাং অভিন্ন। এইরূপ্ অভিমৃত অদৈতবেদান্তে 'প্রতিবিশ্ববাদ' বলিয়া প্রিচিত।

অবচ্ছেদবাদে বিভিন্ন অন্তঃকরণের দারা সীমাবদ্ধ জীব যেমন ভিন্ন ভিন্ন, এই মতেও দেইরূপ বিভিন্ন বৃদ্ধি-দর্পণে প্রতিবিদ্ধিত জীব যে ভিন্ন ভিন্ন হইবে তাহাতে আপত্তি কি ? অন্তঃকরণ পরিচ্ছিন্ন চৈত্য যেমন মহাটেতত্যের অংশ বলিয়া বিবেচিত হইতে পারে, দেইরূপ বৃদ্ধি-দর্পণে প্রতিবিদ্ধিত চৈত্যেই বা মহাটেতত্যের অংশ অর্থাৎ সুবণ্ড অভিব্যক্তি বলিয়া বিবেচিত হইতে পারিবে না কেন ? বস্তুতঃ চৈত্যু অগণ্ডও নিরংশ, তাহার অংশ কল্পনামাত্র, বাস্তব নহে। অংশ ইব অংশঃ, ন হি নির্বয়বস্থ মুখোহংশঃ সম্ভবতি। ত্রঃ সূঃ শংভাগ্য ২।এ৪০। উপরের আলোচনা হইতে বুঝা ঘাইবে যে, অবচ্ছেদবাদের সমর্থক আচার্যগণ অবচ্ছেদবাদের অনুকূলে যে সকল সূত্র বা যুক্তির অবতারণা করিয়াছেন, প্রতিবিদ্ধবাদ গ্রহণ করিলেও প্রে সকল সূত্র বা যুক্তির কোন বিরোধ ঘটে না। 'আভাস এব চ' বিদ্ধাস্ত্র ২।এ৪০। এই সূত্রে "এব" শন্দের প্রয়োগ থাকায়, প্রতিবিদ্ধবাদই ব্রহ্মসূত্রের নিদ্ধ ন্ত বলিয়া মনে হয়। আচার্য গোবিন্দানন্দ তাহার রক্তপ্রভানামক (শাঙ্করভান্থের) টীকায় সূত্রোক্ত "এব" শন্দের উপর জোর দিয়া, প্রতিবিদ্ধবাদই সূত্রকারের অভিপ্রেত বলিয়া সমর্থন করিয়াছেন। '

আচার্য স্থরেশরের মতে বিদ্ব ও প্রতিবিদ্ধ অভিন্ন নহে, বিভিন্ন। প্রতিবিদ্ধ বিদ্বের ছায়া বা আভাস। মুখের ছায়া মুখ হইতে বিভিন্ন স্থতরাং ব্রহ্মের ছায়া বা আভাস জীব ও ব্রহ্ম হইতে বিভিন্ন। ছায়া সত্য নহে মিথ্যা। আভাসবাদ অতএব প্রতিবিদ্ধও সত্য নহে মিথ্যা। সমপ্তি মায়ার আভাস ঈশর, ব্যস্তি অবিস্থার আভাস জীব। ঈশরের উপাধি শুদ্ধ সম্বর্গুণ, স্থতরাং ঈশ্বর

গোবিন্দানন্দ-কৃত ভাষ্য-রত্নপ্রভা, ব্রঃ হঃ ২।৩।৫০।

١ د

দর্বজ্ঞ এবং দর্বশক্তি, জীবের উপাধি তমংপ্রধান অবিহ্যা, এইজন্ম জীব অন্পঞ্জ এবং অন্নশক্তি। এইমতে জীবভাবের (জৈব আভাদের) মিথাার নিবন্ধন জীবভাবকে বাধিত করিয়া, মুক্তিতে শুধু চৈতন্যাংশে জীব ও ব্রহ্মের অভেদ দাধন করা হয় বলিয়া, এইরূপ অভেদকে "বাধমূলক অভেদ" বলা হইয়া ধাকে। প্রতিবিদ্ধবাদে প্রতিবিদ্ধ দত্য এবং বিদ্ধ ব্রহ্ম হইতে অভিন্ন, ভেদ মিথাা। এইজন্য মিথাা ভেদবুদ্ধির নিবৃত্তি দাধন করিয়াই জীব ও ব্রহ্মের অভেদ উপপাদন করা যায়; জীবভাবের বাধ দাধন করিবার প্রশ্ন উঠে না। স্থ্রেশ্বরাচার্যের এই মত "আভাদবাদ" বলিয়া প্রসিদ্ধ।

আলোচ্য আভাদবাদের তুলনায় প্রতিবিদ্যবাদই অধিকতর যুক্তিসঙ্গত বলিয়া মনে হয়। প্রশিদ্ধ অদৈতাচার্যগণ সকলেই প্রতিবিদ্ধবাদই গ্রহণ করিয়াছেন। প্রতিবিশ্ববাদে বিশ্ব ও প্রতিবিশ্বের বাস্তব কোন ভেদ নাই, ভেদ অজ্ঞানকল্পিত এবং মিথা। সমালোচন। পরিদশ্যমান মুখপ্রতিবিম্ব বস্ততঃপক্ষে মুখ হইতে পৃথক্ বস্তু নহে। বুদ্ধি-দর্পণে পতিত টিংপ্রতিবিশ্বও স্কুতরাং টিদালা হইতে পৃথক্ কিছু নহে। আমিই সেই নিতা চিৎস্বরূপ আত্মা। বিলারণা স্বামী বলেন, বিশ্ব ও প্রতিবিশ্ব যদি ভিন্ন হয়, তবে দেক্ষেত্রে বিশ্ব-প্রতিবিশ্বভাবই জন্মিতে পারে না। অশুবস্তুর প্রতিবিদ্ধ হয় না। অতএব মুখের প্রতিবিদ্ধ যে মুখ হইতে ভিন্ন নহে, এই সিদ্ধান্তই মানিয়া লইতে হয়। 'প্রতিবিদ্ধ সত্য নহে, মিখ্যা' এইরূপে আভাসবাদী প্রতিবিদের মিথ্যার সাধনের যে প্রয়াস করিয়াছেন, তাহাও সঙ্গত হয় নাই। কেননা, দর্পণে পতিত মুখের ছায়া বা আভাস শুক্তিরজতের ভাষ মিখ্যা হইলে, কোন-না-কোন সময়ে 'নেদং মুখম্' এইরূপ বাধক জ্ঞান অবশ্যই উৎপন্ন হইত। ঐ প্রকার বাধকজ্ঞান কাহারও কথনও উদিত হইতে দেখা যায় না। "দর্পণে মুখ নাই" এইরূপ বাধকজ্ঞান অবশ্যই উদিত হয় এবং তাহার ফলে দর্পণের সহিত মুখের সম্বন্ধই বাধিত হয়,

> মুখাবভাদকো দৰ্পণে দৃশ্যমানো মুখড়াৎ পৃথক্ডেন নৈবান্তি বস্তু। চিদাভাদকো ধীষু জীবোহপি তদ্বৎ দ নিত্যোপলব্ধি স্বব্ধপোহমাল্লা॥

মুখের স্বরূপ বাধিত হয় না; এবং প্রতিবিদ্বিত মুখের মিথ্যারও নিশ্চিত হইতে পারে না। বরং "এই মুখ আমারই মুখ" এই প্রকার প্রতাভিজ্ঞানেরই উদয় হয় এবং তাহারারা বিশ্ব হইতে প্রতিবিদ্ব যে ভিন্ন নহে, ইহাই প্রমাণিত হয়।

প্রতিবিশ্বকে কেহ কেহ বিম্বের ছাঁপ (প্রতিমূদ্রা) বলিয়া বাখা করিতে চাহেন, এই মতও শোভন নহে। কেননা, ছাঁপ আকারে মূল বস্তুর অর্থাৎ যাহার গ্রাপ পড়ে, সেই বস্তুর সমানই হয়, ছোট প্রতিবিশ্ববাদের বা বড় হয় না। ছোট একখানি আয়নার মধ্যে মুখের যে বিশদ ব্যাখ্যা প্রতিবিদ্ধ পড়ে, দর্পণের ক্ষুদ্রতাবশতঃ তাহা আকারে মুখের সমান হয় না। এই অবস্থায় মুখের প্রতিবিদ্বকে মুখের প্রতিমুদ্রা বা ছাঁপ বলা কোনমতেই চলেনা। কোন কোন স্ত্রণী মনে করেন, আয়নায় रि मूर्ग रिशा यांग, छेहा शीवांच्र मूर्ग नरह, ज्ञा मूर्ग। এইরূপ কল্পনাও ভিত্তিহীন। কারণ, "ঘাড়ের উপরে আমার যে মুখখানি বহিয়াছে, তাহাই আয়নার মধ্যে দেখা যাইতেছে" এইরূপে সকলেরই নিজ নিজ মুখের প্রত্যভিজ্ঞান হইয়া থাকে। এরূপক্ষেত্রে দর্পণস্থ মুখখানি অশুমুখ (গ্রীবাস্থ মুখ নহে ), ইহা কিরূপে দাবান্ত করা যায় ? যাঁহারা আয়নায় প্রতিবিন্ধিত মুখকে "মুখান্তর" বলিতে চাহেন, তাঁহাদের প্রতি জিজ্ঞাস্থ এই যে, প্র মুখ কোথা হইতে আদিল ? কি উপাদানে আয়নার মধ্যে ঐ মুখের স্ঠে হইল ? এইরূপ প্রশ্নের কোন সত্তর তাঁহার। দিতে পারেন না। অতএব আয়নার মুর্থ অন্তমুথ, গ্রীবাস্থ মুথ নহে, এইরূপ মতও গ্রহণ করা যায় না। আপতি হইতে পারে যে, প্রতিবিম্ববাদীর মতে বিম্ব এবং প্রতিবিদ্ধ যথন অভিন্ন. তখন দর্পণস্থ মুখ এবং গ্রীবাস্থ মুখও অভিন্নই বটে। গ্রীবাস্থ মুখ ঘাডের উপরে থাকে, তাহা দর্পণস্থ হইয়া প্রতীতি গোচর হয় কিরূপে ? আর, গ্রীবাস্থ মুখ দর্পণস্থ হইয়া জ্ঞানে ভাসিলে, দর্পণে প্রতিবিম্বিত মুখকে সেক্টেত্রে মিথ্যা বলিয়াই বুঝিতে হইবে। বিদ্ব ও প্রতিবিদ্বের অভেদ ব্যাখ্যা করা চলিবে না। এইরূপ আপত্তির উত্তরে বলা যায় যে, বিশ্বমুখ যে দর্পণস্থ হইয়া প্রতিভাত হয়, তাহা অজ্ঞানেরই খেলা। অজ্ঞানই এক বস্তুকে আর এক বস্তুরূপে, এখানের বস্তুকে সেখানের বস্তুরূপে প্রকাশিত করে। অজ্ঞানের অসাধ্য কিছুই নাই। গ্রীবাস্থ বিম্ব মুখ যখন প্রতিবিম্বের

আধার দর্পণস্থ হইয়া প্রতিভাত হয়, ঐ ভাতিকেই প্রতিবিদ্ধ বলা হইয়া থাকে। গ্রীবাস্থ মথের দর্পণস্থরূপে অবভাদই দর্পণে মুখের প্রতিবিদ্ধ বলিয়া জানিবে। কাহারও কাহারও মতে প্রতিবিম্ব নামে কোন পদার্থ নাই। দর্পণে মুখের প্রতিবিদ্ধ পড়ে বলিয়া যে বোধ হয়, তাহা ভ্রান্তিমাত্র। আয়নার দিকে তাকাইলে নেত্রবশ্যি আয়নায় প্রতিহত হইয়া ফিরিয়া আদে এবং আসল বা বিদ্ব মুখখানি গ্রহণ করে। নেত্ররশ্মি আয়নায় প্রতিহত হওয়াতে, দুর্থানে ছাডিয়া মুখের গ্রহণ সম্ভবপর হয় না। এইজন্মই দুর্পুণে মুখের প্রতিবিদ্ধ পড়ে এবং তাহা গৃহীত হয় বলিয়া ভ্রম হইয়া থাকে। বস্তুতঃ প্রতিবিম্ব বলিয়া কিছু নাই। এইরূপ কল্পনাও সঙ্গত নহে। নেত্রবৃশ্যি আয়নায় প্রতিহত হইয়া, আসল বা বিদ্যুখখানি গ্রহণ করিলে. দেই মুখখানি বিপরীতভাবে গৃহীত হয় কেন ? এই 'কেন'র উত্তর কি ? পূর্বমুখ হইয়া আয়না দেখিলে, মুখখানি পশ্চিমমুখ হইয়া আয়নায় কুটিয়া উঠিবে, আমার ডানদিক্ বামদিক্ হইয়া, বামদিক্ ডানদিক্ হইয়া আয়নায় ভাসিবে। আসল মুখ দৃষ্টিগোচর হইলে এই বৈপরীতা কোনমতেই ব্যাখা। করা যায় না। স্থতরাং প্রতিবিদ্ধ যে আছে, তাহা মানিতেই হইবে, অস্বীকার করা ঢলিবে না। প্রতিবিদ্ধবাদে বিদ্ধ ও প্রতিবিদ্ধের আশ্রয় বা আধার বিভিন্ন হইয়া থাকে। এইজন্ম আধার-ভেদনিবন্ধন বিদ্ধ ও প্রতিবিদ্বের বিপরীত ভাব ও সহজেই ব্যাখ্যা করা যাইতে পারে।

দীঘির পারে উর্দেশ শাখা বিস্তার করিয়া যে-সকল বৃক্ষরাজি বিরাজ করিতেছে, উহারা যখন দীঘির কাল জলে প্রতিবিশ্বিত হয়, তখন পাদপ-শ্রেণীকে জলস্থ এবং অধােমুখে অবস্থিত দেখা যায়। প্রতিবিশ্ব বিভ্রম ইহাকে "প্রতিবিদ্ধ বিভ্রম" বলা হয়। ইহা অদৈতবেদান্তের মতে অবিভার কার্য। অবিভার কার্য বলিয়াই, 'বৃক্ষরাজি উর্দেশাখ' এইরূপ নিশ্চর সত্ত্বেও, উল্লিখিত প্রতিবিশ্ব বিভ্রম উৎপন্ন হইতে কোনরূপ বাধা হয় না। একদিকে প্রতিবিশ্ব বিভ্রম যেমন অবিভার কার্য, অপরদিকে প্রতিবিশ্বর আধার জলাশয় প্রভৃতি উপাধিকেই আলােচ্য প্রতিবিশ্ব বিভ্রমের মূল-দােষ বলা যাইতে পারে। সেই উপাধিদােষ বিভ্রমান থাকায়, 'বৃক্ষরাজি উর্দেব শাখা বিস্তার করিয়া বিরাজ করে' এইরূপ নিশ্চর সত্ত্বেও প্রতিবিশ্ব বিভ্রম উদিত হইয়া থাকে।

এখানে প্রশ্ন হইতে পারে যে, মূলে উপাধি-দোষ বিগ্রমান থাকিলে, সত্যজ্ঞান যদি সোপাধি বিভ্রমের নিবৃত্তি করিতে না পারে, তবে, আত্ম-তরজ্ঞানের উদয় হইলেও আত্মার কর্তৃত্ব বিভ্রমের নিবৃত্তি ঘটিতে পারে না। কেননা, অহংভাব বা অহমিকাই আত্মার কর্তৃত্ব বিভ্রমের উপাধি। যে-পর্যন্ত অহম অভিমান থাকে, দেই পর্যন্তই আত্মার কর্তৃত্ব বিভ্রমণ্ড বিরাজ করে। মূলে উপাধি দোষ থাকায়, কর্তৃত্ব বিভ্রমের নিরুত্তি হইবে কিরুপে ? ইহার উত্তরে আচার্য বিছারণ্য বলেন, 'অহং ব্রহ্মান্মি' এইরূপে ব্রহ্মের সহিত অহম বা আত্মার অভেদ-বৃদ্ধি জাগরুক হইলে, জীবের 'অহম' অভিমানের নিঃশেষে নিরুতি ঘটিবে, জীব শিব হইবে। অহমিকার বিলয় হওয়ায়, তলালক আলাার কর্ত্র বিভ্রমেরও নিবৃত্তি দেখানে অবশ্যই ঘটিবে। দেই অবস্থায় বিদ্ধ পরব্রহ্ম ও প্রতিবিদ্ধ জীবের মধ্যে কোনরূপ ভেদ থাকিবে না। লৌকিক বিভ্রমের ক্ষেত্রে উপাধি-দোষ বর্তমান থাকিলে, ব্যবহারিক সত্য-জ্ঞানকে আডাল করিয়াও, বিভ্রম সেথানে আত্মপ্রকাশ লাভ করিতে পারে। অবয়ব্রন্স জ্ঞানোদয়ে বিভ্রমের মূল অবিছা উপাধি প্রভৃতির নিঃশেষে বিলয় ঘটায়, সেক্ষেত্রে আর আত্মার কর্তৃত্ব-বিভ্রম প্রভৃতি কোনরূপ বিভ্রমেরই উদয় হইবার অবকাশ ঘটে না।

ব্রহ্ম ভূমা। সর্বব্যাপী ব্রহ্ম জীবের অন্তরেও বিরাজ করেন; এবং অন্তর্বামিরপে জীবকে শাসন করেন। জলে আকাশের প্রতিবিদ্ধ পড়িলে, সেই জল-মধ্যে বিদ্ধ আকাশও যেমন বর্তমান থাকে, সেইরূপ অন্তঃকরণে ব্রহ্মের প্রতিবিদ্ধ পড়িলে, অন্তঃকরণের অন্তঃস্থলেও ব্রহ্ম যে বিভ্যমান থাকিবেন, তাহাতে সন্দেহ কি? প্রতিবিদ্ধবাদে ব্রহ্মের অন্তর্বামিত্ব সহজেই উপপাদন করা চলে। অবচ্ছেদবাদ গ্রহণ করিলে, পরব্রহ্মের অন্তর্বামিত্ব উপপাদন করা সহজ্যাধ্য হয় না। কেননা, ঘটের মধ্যে যে আকাশ আছে তাহা "ঘটাকাশ", অনবচ্ছিন্ন অথও আকাশ ঘটে নাই, ঘটের বাহিরেই তাহা আছে। এইরূপ অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন চৈতন্তই অন্তঃকরণে আছে। অনবচ্ছিন্ন চৈতন্ত অন্তঃকরণে নাই, অন্তঃকরণের বাহিরে আছে। একই অন্তঃকরণে পরিচ্ছিন্ন এবং অপরিচ্ছিন্ন, সথও এবং অথও, এই উভয় প্রকার চৈতন্ত নাই, এবং থাকিতে পারে না। অন্তঃকরণের আবেষ্টনীর মধ্যে পড়িলেই চৈতন্ত সীমাবদ্ধ হইবে। অন্তঃকরণের দ্বারা সীমাবদ্ধ চৈতন্ত

অদীম হইবে কিরূপে ? পরিচ্ছিন্ন টেডন্স কোনমতেই জীব ও জগতের অন্তর্গামী হইতে পারে না। এইজন্মই অবচ্ছেদবাদে ঈশরের অন্তর্যামিত্র সম্ভবপর হয় না। প্রতিবিদ্যবাদেই তাহা সম্ভবপর হয়। স্কৃতরাং অবচ্ছেদবাদের তুলনায় প্রতিবিদ্যবাদই অধিকতর যুক্তিসহ বলিয়া মনে হয়।

এই প্রতিবিশ্ববাদ বিভিন্ন অদৈতাচার্যগণ ভিন্ন ভিন্ন ভাবে ব্যাখ্যা করিয়াছেন। 'তর্ববিবেকে'র মতে মূল প্রকৃতি ত্রিগুণময়ী। এই ত্রিগুণময়ী প্রকৃতি যখন শুদ্ধসর্বন্তগণপ্রধানা হয় অর্থাৎ রক্ষঃ এবং প্রতিবিদ্ধ সম্পর্কে ত্রাগুণের দ্বারা প্রকৃতির সর্বন্তণ অভিভূত হয় না, তখন এই প্রকৃতিই "মায়া" আখ্যা লাভ করে। রক্ষঃ এবং ত্রমোগুণ প্রবল হইলে, সত্র অভিভূত হইলে, রক্ষন্তমঃপ্রধানা প্রকৃতিকে বলে "অবিন্তা"। মায়া প্রতিবিদ্ধিত চৈতন্তকে ঈশ্বর এবং অবিন্তা প্রতিবিদ্ধিত চৈতন্তকে জীব বলা হইয়া থাকে।

'প্রকটার্থবিবরণে'র সিদ্ধান্তে অনাদি অনিবাচা চৈত্যাশ্রিত বিশ্বজননী মায়াই প্রকৃতি। "মায়ান্ত প্রকৃতিং বিজ্ঞাং" এই শেতাখতর শ্রুতিতে ম্পান্টবাক্যেই মায়াকে প্রকৃতি বলা হইয়াছে। এই অনাদি প্রকটার্থ বিবরণের অপরিচ্ছিন মায়ায় চৈতন্তের যে প্রতিবিদ্ধ পড়ে, তাহাকে মত বলে "ঈশ্বর", আর পরিচিছ্ন মায়া, যাহা অবিভা নামে পরিচিত, দেই অবিছা-প্রতিবিদিত চৈতন্তের নাম জীব। অবিছার আবরণ ও বিক্ষেপ নামে হুইটি শক্তি আছে। যে শক্তির প্রভাবে জীবের দৃষ্টিতে তাঁহার ত্রন্দরেপ ঢাকা পড়িয়া যায়, তাহাই অবিছার আবরণ-শক্তি. বিক্ষেপ-শক্তি প্রভাবে এক অদিতীয় ব্রহ্ম হইতে বিবিধ বিচিত্র বিশ্বপ্রপঞ্চের উদভব হইয়া থাকে। কোন কোন স্থুধী মূলপ্রকৃতি বা মায়ারই এ চুইটি শক্তি স্বীকার করেন এবং তাহা দারাই মায়া এবং অবিভার বিভাগ উপপাদন করিয়া থাকেন। বিক্ষেপ শক্তিপ্রধানা মূল প্রকৃতিকে "মায়া" এবং আবরণশক্তি প্রধানা মূল প্রকৃতিকে "অবিছা" আখ্যা দেওয়া হইয়া থাকে। মায়া ঈশবের উপাধি, জীবের উপাধি অবিছা বা অজ্ঞান। এইজন্ম জীবই "অহমজ্ঞঃ" এইরূপে স্বীয় অজ্ঞতা প্রত্যক্ষ করে। ঈশরের কোনরূপ অজ্ঞান নাই। ঈশর অজ্ঞানের অনুভবও করেন না। তিনি সর্বজ্ঞানাকর।

'সংক্ষেপশারীরক'-প্রণেতা দর্বজ্ঞাত্মমনি বলেন যে, ঈশরের উপাধি মায়া। মায়া-প্রতিবিদ্ধিত চৈতন্মই ঈশর। ঈশর মায়াধীশ, সর্বজ্ঞ এবং দর্বশক্তি, জগতের স্রম্ভা, পালক ও পোষক। জীবের উপাধি দৰ্বজ্ঞান্ত্ৰমূদির অন্তঃকরণ। অন্তঃকরণে চৈতন্মের প্রতিবিদ্ধই জীব। জীব মত অবিভাবশ্য, অল্পন্ত এবং অল্পন্তি। চৈতন্য সর্বব্যাপী। জীবের দ্যাম অন্তঃকরণের দ্বারা দর্বব্যাপী, জগদাধার চৈতন্মের অবচ্ছেদ স্বাভাবিক। কিন্তু তাহা হইলেও অন্তঃকরণাবচ্ছিন্ন চৈতন্মই জীব "অবচ্ছেদবাদ" গ্রহণযোগ্য নহে। কেননা, মরজগতে যেই খণ্ডচৈতন্য সংসারী জীবের অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন হইবে, মৃত্যুর পরপারে সেই খণ্ডটেতন্য মৃত জীবের অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন হয় না, হইতে পারে না। কারণ, সদীম অন্তঃকরণের ইহলোক পরলোক গমন সম্ভবপর হইলেও অসীম চৈতন্য ভুমা বিধায়, তাহার গমনাগমন কোন মতেই সম্ভব হয় না। পরলোকগামী অন্তঃকরণ পরলোকন্ত চৈতন্যপ্রদেশকেই অবচ্ছেদ করিবে, এই মরলোকের চৈত্যপ্রদেশকে অবচেছদ করিবে না। এই অবস্থায় ইহলোকে এবং পরলোকে অন্তঃকরণাবচ্ছিন চৈতন্য যে ভিন্ন ভিন্ন হইবে এবং ইহলোকের, পরলোকের জীবও যে বিভিন্ন হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? সেরপক্ষেত্রে কর্ম এবং কর্মফল ভোগের কোনরূপ নিয়ম রক্ষা করা সম্ভবপর হয় না। জীব শুভকর্ম করিয়াও তাহার ফল ভোগ না করিতে পারে, পক্ষান্তরে, অপরে কর্ম না করিয়াও তাহার ফল উপভোগ করিতে পারে।

যদি বল যে, চৈতন্ম এক অদ্বিতীয় এবং সর্বব্যাপী বিধায়, প্রদেশভেদ থাকিলেও তাহা দ্বারা চৈতন্মের বস্তুতঃ কোন ভেদ হইবে না। এই জগতে যেই চৈতন্ম অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন ছিল, পরজগতেও দেই চৈতন্মই অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন হইবে। এইরূপে কর্ম ও কর্মফল ভোগের নিয়ম ব্যাহত হইবে না। ইহার উত্তরে বলিব যে, তাহা হইলে অর্থাৎ চৈতন্মের প্রদেশ ভেদের উপর কোন গুরুত্ব আরোপ না করিলে, চৈতন্ম এক বিধায়, যেই চৈতন্ম অন্তঃকরণাবচ্ছিন্ন হইবে, সেই চৈতন্মই মায়া-পরিচ্ছিন্নও হইবে। ফলে, এই মতে জীব ও ঈশ্বরের স্বরূপ বিভাগ অসম্পূর্ণ এবং অসম্ভবই হইয়া দাঁড়াইবে। দ্বিতীয়তঃ, ব্যক্তিভেদে অন্তঃকরণ ভিন্ন ভিন্ন হইলেও, এক অদ্বিতীয় ভূমাচৈতন্মই সমস্ত অন্তঃকরণাবচ্ছিন্ন হইবে। আরও পরিন্ধার করিয়া বলিতে

গেলে বলিতে হয় যে, যেই তৈততা রামের অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন হইবে, সেই তৈততাই শ্যামেরও অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন হইবে। ফলে, রাম ও শ্যামের জীব ভাবের অপূর্ণতা এবং স্থ-তঃগ ভোগেরও অব্যবস্থা ঘটিবে। প্রত্যেক জীবের স্থ-তঃগ ভোগের নিয়ম অব্যাহত রাখিতে গেলেই, প্রদেশভেদে বা অন্তঃকরণ প্রভৃতি অবচ্ছেদকভেদে তৈততাের ভেদ অবশ্যই সীকার করিতে হইবে। চৈততাের প্রদেশভেদে ভেদ সীকার করিলে, ইহলােকে এবং পরলােকে কর্ম এবং কর্মফলভােগের নিয়ম রক্ষা করা যে অসন্তব হইয়া দাঁড়ায়, তাহা পূর্বেই উল্লেখ করা হইয়াছে। অতএব আলােচ্য "অবচ্ছেদবাদ" নির্বিবাদে গ্রহণ করা চলে না।

প্রতিবিদ্ধবাদে এই দকল দোব আদে না। অবচ্ছেদক-উপাণির গমনাগমনে অবচ্ছেত্তির বেমন ভেদ হয়, প্রতিবিদ্ধের উপাণির গতাগতিতে প্রতিবিদ্ধের দেইরূপ ভেদ হয় না। দৃফাত্তপরূপে বলা বায়, ফটোগ্রাফির প্রেটে শরীর প্রভৃতি প্রতিবিদ্ধিত হইয়া থাকে। এইরূপ প্রতিবিদ্ধ গ্রহণের পক্ষে ফটোগ্রাফির প্রেট উপাণি হয় বটে, কিন্তু দেই প্রেটগানিকে বিভিন্ন প্রদেশে দরাইয়া লইয়া গেলেও, তাহা দারা উহাতে পতিত শরীর প্রভৃতির প্রতিবিদ্ধ ভিন্ন হয় না, ইহা বৃদ্ধিমান ব্যক্তিমাত্রেই লক্ষ্য করিয়া থাকিবেন। এই দৃষ্ঠিতে বিচার করিলে বৃঝা ঘাইবে য়ে, অন্তঃকরণ বা বৃদ্ধিদর্পণ বিভিন্ন প্রদেশগত হইলেও, তাহাতে পতিত চিৎপ্রতিবিদ্ধ ভিন্ন ভিন্ন হইতে পারে না। ঈশর ও জীব উভয়েই বিভিন্ন উপাধি-পতিত (মায়া এবং অন্তঃকরণে পতিত) চিৎপ্রতিবিদ্ধ। এই মতে বিশ্বদ্ধ হিতন্যই বিদ্বন্ধনীয়, তাহা কোনরূপ উপাধি দ্বারা পরিচ্ছিন্ন নহে। বিদ্ধানীয় বিশুদ্ধ চৈতন্যই পরব্রন্ধ। মুক্তিতে উপাধির বিগমে জীব ও ঈশরভাবের পরব্রন্ধেই বিলয় হইয়া থাকে। মুক্ত পুরুষ বিশুদ্ধ চিদ্ভাবই প্রাপ্ত হন।

১। ন চ অন্তঃকরণরূপেণ দ্রব্যেণ ঘটেন আকাশস্থেব চৈতন্তস্থ অবচ্ছেদসম্ভবাৎ
তদবচ্ছিল্লমেব চৈতন্তং জীবোহস্থিতি বাচ্যম্। ইহ পরত্র চ জীবভাবেন অবচ্ছেল
চৈতন্তপ্রদেশস্থ ভেদেন ক্বতাহানাক্কতাভ্যাগমপ্রসঙ্গাৎ। প্রতিবিশ্বস্ত উপাধের্গতাগতয়োরবচ্ছেল্বর ভিল্পতে ইতি প্রতিবিশ্বপক্ষে নায়ং দোব ইত্যুক্তম্। এবমুক্তেম্বেতেমু
জীবেশরয়োঃ প্রতিবিশ্ববিশেনত্পক্ষেম্ যৎ বিপ্রভানীয়ং ব্রহ্ম তৎ মৃক্তপ্রাপ্তং
শুদ্ধচৈতন্তন্য্। সিদ্ধান্তলেশসংগ্রহ: ৮২—৮৩ পৃচা, চৌধান্বা সং।

জীব, ঈশর ও শুদ্ধতৈত্ত্ত্য, চৈত্ত্ত্ত্যের এই ত্রিবিধ বিভাগের পরিবর্তে মাধবাচার্য তাঁহার "পঞ্চদশী" এল্ডের চিত্রদীপ নামক পরিচেছদে জীব, কুটস্থ, ঈশর ও ব্রহ্ম, চৈতত্ত্যের এই চারপ্রকার বিভাগ প্রদর্শন করিয়াছেন। এই বিভাগ যে ঔপাধিক বা কাল্পনিক তাহা বলাই বাহুল্য। একই আকাশ যেমন ঘটাকাশ, জলাকাশ, মহাকাশ এবং মেঘাকাশভেদে চতুর্বিধরূপে কল্লিত হইয়া থাকে, দেইরূপ এক অদিতীয় চৈতন্তই বিভিন্ন উপাধি বশতঃ জীব, কৃটস্থ, ঈশর ও ব্রহ্ম, এই চতুর্বিধ আখ্যা লাভ করে। ঘটাবচ্ছিন্ন অর্থাৎ ঘটের দ্বারা সীমাবদ্ধ আকাশের নাম ঘটাকাশ। ঘটমধ্যস্থ জলে প্রতিবিশ্বিত অভ্রনক্ষত্রথচিত আকানের নাম জলাকাশ। অসীম অপরিচ্ছিন্ন অনন্ত আকাশ মহাকাশ। মহাকাশের মধ্যে সঞ্জমাণ মেঘমণ্ডলে তুষারের আকারে যে জল অবস্থিত থাকে, ঐ তুযারাকার জলে প্রতিবিদ্বিত আকাশকে বলে "মেঘাকাশ"। ঘটমধ্যস্থিত জলে আকাশের প্রতিবিদ্ধ পড়িতে দেখা যায়। মেঘের অগ্যতম উপাদান তৃষারাকার জলও জল বটে, অতএব তৃষার-জলেও সহজেই আকাশের প্রতিবিদের অনুমান করা যাইতে পারে। উল্লিখিতরূপে একই আকাশের যেমন চারপ্রকার বিভাগ সম্ভবপর হয়, সেইরূপ এক অখণ্ড চৈতত্যেরও জীব, ঈশর, কুটস্থ এবং এক্স এই চারপ্রকার কল্লিত বিভাগ-উপপাদন অসম্ভব হয় না। অদৈতবেদান্তের সিদ্ধান্তে এই লীলাময়ী বিশ্বপ্রকৃতি যেমন চৈতত্তে কল্লিত, সেইরূপ স্থলশ্রীর এবং সুক্ষাশ্রীর নামে জীবের যে চুইপ্রকার শরীরের পরিচয় পাওয়া যায়, তাহাও ব্রহ্ম-চৈতন্তে কল্লিত বা অধিষ্ঠিত। শুক্তি-রজতের কল্পনায় শুক্তি যেমন রজতের অধিষ্ঠান বা আশ্রয় হইয়া থাকে, শুদ্ধ চৈতগ্যই সেইরূপ জীবও জগতের অধিষ্ঠান বা আশ্রয় বলিয়া জানিবে। আলোচ্য স্থূল ও সূক্ষ্ম শরীরদ্বয়ের অধিষ্ঠান এবং উক্ত শরীরদ্বয়-পরিচ্ছিন্ন চৈতন্মই "কৃটস্থ চৈতন্ম" বলিয়া অদ্বৈতবেদান্তে

পঞ্ঞাণমনোবুদ্ধির্দশেন্দ্রিয়সমন্বিতম্।

1 4

শরীরং দপ্তদশকং স্কাং তল্লিসমূচ্যতে ॥ বিষ্ণুপুরাণ।

পাঁচ প্রকার প্রাণবায়, মনঃ, বুদ্ধি, পাঁচটি কর্মেন্ত্রিয় ও পাঁচটি জ্ঞানেন্ত্রিয়, এই দতেরটি শরীরের উপাদানের কৃষ্ণ অবয়বের দারা কৃষ্ণ শরীর গঠিত হয়। এই কৃষ্ণশরীরই ইহলোক এবং পরলোকগামী শরীর। প্রত্যেক ব্যক্তিভেদে এই কৃষ্ণশরীর বিভিন্ন। ইহারই অপর নাম লিঙ্গশরীর।

পরিচিত। সর্ববিধ বিকার প্রবাহের মধ্যে পড়িয়াও চৈতন্য স্বতঃ "কটের" ন্তায় নির্বিকারে অবস্থান করে বলিয়া, ঐ চৈত্তনন্তকে কুটস্থ আখ্যা দেওয়া হইয়া থাকে। সূক্ষা শরীর কৃটস্থ চৈতত্তো কল্পিত বলিয়া দাব্যস্ত হইলে, সুক্ষাশরীরের অন্তর্গত মনঃ, বৃদ্ধিও যে কুটস্থে কল্পিত হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? ঐ বুদ্ধি বা অন্তঃকরণে প্রতিবিদ্ধিত চৈতন্মই জীব। "জীব্" ধাত্র অর্থ প্রাণ-ধারণ করা, অন্তঃকরণগত চিদাভাস প্রাণ ধারণ করে বলিয়া, তাহাই "জীব" সংজ্ঞা লাভ করে। জীব সংসারী, নির্বিকার "কটস্থে"র সংসার নাই। কটস্থ অসংসারী। ব্রঙ্গ অনবচ্ছিন্ন বা অনাবৃত শুদ্ধটেতভা। মায়া ব্রহ্মাশ্রিত অর্থাৎ শুদ্ধ ব্রহেদ অধিষ্ঠিত। মায়া জগঙ্জননী প্রকৃতি। এই কাননকুত্তলা সমুদ্রমেথলা শ্যামা ধরিত্রী মায়ার গর্ভে সূক্ষারূপে লুক্কায়িত থাকে। স্ঠির উবায় প্রমেশবের অধ্যক্ষতায় মায়া বা প্রকৃতি বিশ্বপ্রপঞ্চ স্ষ্ঠি করে। প্রাণীর বুদ্ধিও সুক্ষারূপে মায়ায় অন্তর্নিহিত থাকে। বুদ্ধির এইরূপ সূক্ষারূপে মায়াগর্ভে ভাবস্থিতিকেই "ধী-বাসনা" বা বৃদ্ধি-বাসনা বলা হয়। এই ধী-বাসনায় প্রতিবিদ্যিত চৈত্যুই ঈ্থর। উল্লিখিত আকাশের দ্টান্ত অনুসারে বিচার করিলে দেখা যায় যে, কুটস্থ ঘটাকাশ স্থানীয়, জীব জলাকাশ, ব্রহ্ম মহাকাশ এবং ঈশ্বর মেঘাকাশ স্থানীয়। সমস্ত বস্তুরাজিই প্রাণিগণের বুদ্দির বিষয় হয়। বুদ্দির অগম্য কিছুই থাকে না। প্রাণিগণের ঐরপ সমস্ত বস্ত বিষয়ক 'ধী-বাসনা'ই হয় ঈশবের উপাধি। এইজন্মই ঈশ্বর সর্বজ্ঞ, এবং সর্বজ্ঞ বলিয়াই সর্বশক্তি এবং সর্বকর্তাও বটে। ঈশবের উপাধি 'ধী-বাসনা' প্রত্যক্ষগম্য নহে বলিয়া, ধী-বাসনায় উপহিত ঈশর ও ঈশরের সর্বজ্ঞতা প্রভৃতি জীবের প্রত্যক্ষগোচর হয় না।

১। কৃটস্থ কাহাকে বলে ? কৃটবন্নিবিকারেণ স্থিতঃ কৃটস্থ উচ্যতে। কৃটের মত যাহা দর্বাবস্থায় নিবিকারে অবস্থান করে, তাহাকেই কৃটস্থ বলে। কৃটশব্দের অর্থ কি ? লোহযন্ত্রী যে স্বদৃঢ় দণ্ডায়মান লোহপিণ্ডের উপর রাখিয়া অপরাপর লোহখণ্ডকে পিটাইয়া ইচ্ছামত আক্বতিতে পরিণত করে, দেই দৃঢতর লোহপিণ্ডকে 'কৃট' বলে। কেননা, দমস্ত লোহকে যন্ত্রীর ঈন্সিত আক্বতিতে পরিণত করিতে দাহাম্য করিয়াও, দেই পিণ্ড নিজে কদাচ বিক্বত হয় না, এইকপ বিকারপ্রবাহের মধ্যে পড়িয়াও যে স্বয়ং অবিকারী, অসঙ্গ থাকে, তাহাকে কৃটস্থ বলে। পক্ষান্তরে, কৃটশব্দের অর্থ গিরিক্ট বা পাহাড়ের চূড়া। সেই চূড়াও ঝটিকাবর্ত প্রস্থাতিতে কদাচ বিক্বত হয় না। সেইক্বপ যে অবিকারী তাহাকেই কৃটস্থ বলে।

জলাকাশের দারা যেমন ঘটাকাশ সম্পূর্ণরূপে তিরোহিত হয়, সেইরূপ জলাকাশ-স্থানীয় জীবের দারাও ঘটাকাশস্থানীয় কুটস্থ তিরোহিত হইয়া থাকেন। জীব অহংরূপে প্রকাশিত হয়, কৃটস্থ প্রকাশিত হন না। এই তিরোধান বেদান্তে "অন্যোগ্যাদা" বলিয়। অভিহিত হয়। জীব ও কূটস্থের অবিবেক "মূলাবিভা" বলিয়া প্রসিদ্ধ। এই মূলাবিভার আবরণ ও বিক্ষেপ নামে যে ত্নইটি শক্তি আছে, তাহা পূর্বেই উল্লিখিত হইয়াছে। আবরণ-শক্তিপ্রভাবে শুক্তি-রজতস্থলে শুক্তিকার শুক্তিহরূপ বিশেষ অংশ আরত হইয়া, বিক্ষেপবশে যেমন শুক্তিতে রজত অধ্যস্ত হয়, সেইরূপ কৃটন্থের অসঙ্গতা, আনন্দরূপতা প্রভৃতি বিশেষ অংশ আবৃত হইয়া, বিক্লেপ-শক্তির প্রভাবে "অহম্" এইরূপে প্রতীয়দান ( অহংপ্রত্যয়গদ্য ) জীব কুটস্থে অধ্যন্ত হয়। অদ্বৈত্রেদান্তের পরিভাষায় ইহাকে বলে "বিক্ষেপাধ্যাদ"। শুক্তি-রজতন্থলে যেমন শুক্তির "ইদন্তা"রূপ সামাত্ত অংশ অধ্যন্ত বা মিখ্যা রক্তরের রজত্বরূপ বিশেষ অংশের দহিত মিলিত হইয়া, "ইদং রজতন্" এইরূপ অধ্যাদ বা ভ্রমের যত্তি করে, দেইরূপ এখানেও আরোপের অধিষ্ঠান কুটাছের স্বয়ংম বা আত্মররপ দামাত অংশ অধান্ত জীবের "অহংর"রপ (অহন আকার) বিশেষ অংশের সহিত এক্ষোগে প্রকাশিত ইইয়া, 'অহমালা', আমিই আলা, 'স্বয়মহং করোমি', আমি নিজেই করিয়া থাকি, এইরূপে অহমের আত্মাধ্যাস অর্থাৎ অহমর্থের মিথ্যা আত্মবৃদ্ধি সাধন করে। অহংপ্রত্যয়গম্য চিদাভাস বা জীব যেমন কূটস্থ চৈতত্তো কল্লিত বা অধ্যস্ত হইয়া থাকে, অচেতন জড় প্রপঞ্চত সেইরূপ কৃটন্তে কল্লিত হইয়া থাকে। কৃটন্ত চৈতগ্যই জীব ও জগতের অধিষ্ঠান বা আশ্রয়। ঘট প্রভৃতি জড়বর্গ কুটন্থে কল্লিত হইলেও, ঘট প্রভৃতির বুদ্ধিগত চিদাভাস না থাকায়, ঘট প্রভৃতি হয় অচেতন, প্রাণিবর্গের বুদ্ধিগত চিদাভাস থাকায়, প্রাণিবর্গ হয় চেতন। অহংপ্রভায়গম্য চিদাভাদের সহিত অধিষ্ঠান চিতের স্কুম্পাফী দাদৃশ্য থাকায়, ইহাদের ( চিদাভাদ ও অধিষ্ঠান চৈতন্মের ) মিথা অজ্ঞানমূলক ( মিথ্যাজ্ঞাননিমিত্ত ) পরস্পর অবিবেক (ইতরেতরাবিবেক বা) অধ্যাস খুবই স্বাভাবিক। সেই (ইতরেতরাবিবেক বা) অধ্যাদের ফলে সংসারী জীব ও অসংসারী কৃটস্থের বিভেদ অজ্ঞ জীবের দৃষ্টিতে ধরা পড়ে না, ইহাই অধ্যাদের মহিমা।

পঞ্চশীতে "ব্ৰহ্মানন্দে" বলা হইয়াছে যে, সুষুপ্তি অবস্থায় নিদ্রার মোহে

জীবের অন্তঃকরণ বিলীন হইয়া থায়, ইন্দিয়সকল নিজ্জিয় হয়। জীবের তখন বিষয়ভোগ প্রভৃতি থাকে না। স্বয়ুপ্তির আনন্দেই জীব মস্ওল থাকে। এই অবস্থায় জীবকে "আনন্দময়" বলা হইয়া থাকে। সুযুপ্তি অবস্থায় নিলীন অন্তঃকরণই হয় আত্মার উপাধি। জাগরিত অবস্থায় অন্তঃকরণ ও ইন্দ্রিয়বর্গ সজাগ হয় (বিলীন অবস্থা পরিত্যাগ করতঃ বৃত্তিলাভের উপযোগী অবস্থা প্রাপ্ত হয়) এইরূপ সজাগ অন্তঃকরণ জাগরিত অবস্থায় আত্মার উপাধিরূপে কল্লিত হইয়া থাকে এবং জীব "বিজ্ঞানময়" আখ্যা লাভ করে। মাণ্ডকা উপনিষদে প্রমাত্মার চারিপ্রকার অবস্থার বর্ণনা পাওয়া যায়; তন্মধ্যে তিনপ্রকার অবস্থা উপাধিদংবলিত বা সোপাধিক। তুরীয় অবস্থা নিরুপাধি শুদ্ধাহৈততা। দোপাধিক অবস্থাত্রয় আবার "আধিদৈবিক" বা "দেবতাত্মক" ও "আধ্যাত্মিক" বা "জীবাত্মক", এইরূপে দিবিধ হইতে দেখা যায়। প্রমাত্মা সর্ববিধ বিকারের অধিষ্ঠান হইলেও স্বতঃ দম্পূর্ণ এবং অধিকারী। এইরূপ প্রমাজাকে চিত্রপটস্থানীয় বলা চলে। চিত্রপটে নিপুণ চিত্রশিল্পী বিবিধ মনোহর চিত্র অঙ্কিত করেন। তাঁহাকে ( শিল্পীকে ) চিত্রপট্থানিকে আঁকিবার উপযোগী করিবার জন্ম প্রথমতঃ (১) উহাকে ধুইয়া মাজিয়া পরিহ্বার করিয়া লইতে হয়। তারপর, (২) উহাতে অনমণ্ড প্রভৃতির লেপ দিতে হয়। তৃতীয় স্তরে (৩) যাহা যাহা চিত্র করিতে इरेरत, त्मरेश्विन (भनिम्तित माहार्या जानजार जाकिया नरेर्ज इया (৪) শেষে পেন্সিলে আঁকা চিত্রগুলি উপযুক্ত বর্ণবিতাসের সাহায্যে পরিকুট বা রঞ্জিত করা হয়। তথনই চিত্রপট রসজ্ঞ দর্শকের বিস্ময়-বিমুগ্ধ দৃষ্টি আকর্ষণ করে। চিত্রপটের যেমন উল্লিখিত চারিপ্রকার অবস্থার বর্ণনা করা হইল, পরমাত্মাও দেইরূপ চারিপ্রকার অবস্থা প্রাপ্ত হয়; (১) দর্বপ্রকার উপাধিরহিত পরমাত্মা বিশুদ্ধ চৈতন্ত, (২) মায়োপাধি-সংবলিত পরমাত্মা পরমেশর সংজ্ঞায় অভিহিত হন। (৩) সমষ্টি সূক্ষ্মশরীর যথন প্রমাত্মার উপাধি হয়, তথন প্রমাত্মাকে "হিরণ্যগর্ভ" বলা হয়। (৪) সমন্তি স্থূল-শরীরকে উপাধিরূপে গ্রহণ করিয়া প্রমাত্মা "বিরাট্" নাম গ্রহণ করেন। জীব ও জগতের অধিষ্ঠান প্রমাত্মাকে চিত্রপটস্থানীয় বলা যায়। প্রমাত্মায় অধিষ্ঠিত স্থাবর জঙ্গমাত্মক বিশ্বপ্রপঞ্চ চিত্রের স্থান অধিকার করে। চিত্রপটে চিত্রিত মানবমূর্তির যেমন সত্য বস্ত্রের অনুরূপ বন্ত্রাভাদ (মিথাা-চিত্রিত

বন্ত্র ) অন্ধিত হয়, সেইরূপ প্রমাত্মায় অধ্যস্ত দেহাভিমানী 'অহম' অর্থের অধিষ্ঠান প্রমাত্ম-চৈতন্ত্যের অনুরূপ "চিদাভাদ" কল্লিত হয়। এই চিদাভাদই সংসারী জীব।

পরমাত্মার (১) শুদ্ধতৈতত্ত্ব, (২) ঈশর, (৩) হিরণাগর্ভ ও (৪) বিরাট্ এই চারিপ্রকার অধিদৈবত বা দেবতাত্মক বিভাগ প্রদর্শিত হইল। এখন অধ্যাত্ম বা জীবাত্মক বিভাগের বিষয় আলোচনা করা যাইতেছে। পরমাত্মার আধ্যাত্মিক সোপাধিক বিভাগ (১) বিশ্ব (২) তৈজস ও (৩) প্রাজ্ঞ, এই তিন প্রকার। জাগরিত অবস্থায় আমরা ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ন স্থল জগৎকে প্রত্যক্ষ করি এবং ঐ প্রত্যক্ষের অন্তরালবর্তী বিষয়দ্রফা আত্মাকেও অনুভব করি। এই বিষয়দ্রফী আত্মাই স্থলভুক্ বিশ্ব আত্মা। স্বপ্ন অবস্থায় আমাদের ইন্দ্রিয়দকল বাহ্যবিষয় হইতে বিরত হয়, তথন কেবল মন ক্রিয়াশীল থাকে। মন যাহা আমাদের কাছে উপস্থিত করে, তাহাই আমরা তখন প্রত্যক্ষ করিয়া থাকি। এইজন্ম স্বপ্রদৃক্ ঐ আত্মাকে বলা হইয়াছে "প্রবিবিক্তভুক্", প্রবিবিক্তশন্দের অর্থ সূল দৃশ্য বিষয় হইতে নিবৃত্ত (বিরত), কেবল মান্দ্রসংকল্পজাত। স্বপাবস্থায় মনে যেরূপ সংকল্প বা বাসনার উদয হইবে আত্মা তদকুরূপই বিষয় ভোগ করিবে। এই আত্মা শ্রুতির ভাষায় তৈজস আত্মা অর্থাৎ এই অবস্থায় আত্মা স্থূল শব্দাদি বিষয়কে পরিত্যাগ করিয়া কেবল তেজোময় অন্তঃকরণকে দর্শন করে বলিয়া আত্মাকে "তৈজদ" বলা स्वा थाक । अपूर्ण ज्वा प्रमण प्रमण विकास स्वा विकास स्वा ।
 स्व विकास स्वा विकास स्व विकास स्वा विकास स्व वि এথানে আত্মার স্থল বা সূক্ষা বিষয় কিছুরই ভোগ থাকে না, একমাত্র নিদ্রার আনন্দই দে ভোগ করে, দেইজন্ম স্ববুপ্ত আত্মাকে আনন্দভুক্ প্রাক্ত আত্মা বলা হয়। স্ব্যুপ্তি অবস্থায় প্রাজ্ঞ আত্মা সচ্চিদানন্দ পরম ত্রন্ধো বিলীন হইয়া তাঁহার দহিত দম্পূর্ণ অভিন্ন হইয়া যায়। আনন্দঘন প্রাক্ত আত্মার তথন কোন দ্বৈতবস্তুর জ্ঞান থাকে না। তুরীয় আত্মারও কোন দ্বৈতজ্ঞান নাই। এই বিষয়ে প্রাক্ত এবং তুরীয় উভয় আত্মাই তুলা। পার্থকা এই যে, সুষুপ্ত প্রাক্ত আত্মার তমঃ বা নিদ্রারূপ অবিছাবীজ বর্তমান থাকে, স্বতরাং স্বযুপ্তি অবস্থা ভাঙ্গিয়া গেলে উহাকে আবার মন ও ইন্দ্রিয়ের বন্ধনে আবদ্ধ হইয়া মায়ার চক্রে ঘুরিতে হয়। তুরীর নিত্য আত্মা প্রকাশস্বরূপ। তাঁহার কোনরূপ তমঃ বা অজ্ঞান নাই। আত্মার বিশ্ব, তৈজস ও প্রাক্তর, এই পাদত্রয় অজ্ঞান

কল্লিত। একমাত্র তুরীয় 'ঈশানরূপই' অজ্ঞানাতীত এবং নিত্যবোধসরূপ। অনাদিমায়ার ক্রোড়ে স্থপ্ত জীব এই তুরীয় নিত্য জ্ঞানময় আনন্দঘ্ন আত্মার সরূপ বুঝিতে পারে না। কিন্তু যখন অজ্ঞান বিদূরিত হয়, বিবেকচকু উন্মীলিত হয়, তথনই সে আনন্দময় আজাকে উপলব্ধি করে। অবিগ্রা বশতঃই আলার বিশ, তৈজস, প্রাক্ত প্রভৃতি ফুল, সূক্ষা বিভাব উৎপন্ন হইয়া থাকে। ব্যাপ্তিরূপে যাহা বিশ্ব, তৈজস এবং প্রাক্তর, সমপ্তিরূপে তাহাই বৈধানর, হিরণাগর্ভ, সূত্রাত্মা, ঈমর ও অন্তর্যামী বলিয়া প্রসিদ্ধ। বস্তুতঃ দর্বপ্রকার বিভাবের মূলেই রহিয়াছে সেই অনাদি মায়া। কি ব্যপ্তি, কি সমপ্রি. সমস্ত বিভেদই মারা কল্লিত এবং মিথা। আল্লার যে পাদত্রয়ের কথা উল্লিখিত হইয়াছে তাহার মধ্যেও বস্তুতঃ কোন ভেদ নাই, "এক এব ব্রিধা স্থিতঃ", এক আত্মাই তিন অবস্থাতে অবস্থাত্রয়ের সান্ধিরূপে বিরাজ করে। বেই আমি জাগিয়া থাকি; সেই আমিই স্বপ্ন দেখি, এবং সুবৃপ্তির আনন্দ অনুভব করি। একই আমি (বা আত্মা) ত্রিবিধ অবস্থার অন্তরালে অবস্থিত আছি। অবস্থান্যের মধাবতী হইয়াও আমি নির্মল, দঙ্গী হইয়াও অবন্ধ, ভোক্তা জীব ও ভোগ্য জগতের অন্তরে বিরাজমান থাকিয়াও প্রপঞ্চতীত, শুদ্ধ চিনায় ও আনন্দঘন is

পঞ্চদশীর "চিত্রদীপে" যাহাকে "কৃটস্থ" চৈত্ত বলা ইইয়াছে, "দৃক্দৃশ্যবিবেকে" সেই কৃটস্থ চৈতত্যকেই জীবকোটিতে অন্তর্ভুক্ত করিয়া "জীব,
কিশো বিশুদ্ধা চিং" চৈতত্যের এই ত্রিবিধ বিভাগ ব্যাখ্যা
পার্মাশিক জীব,
ব্যাবহারিক জীব
ত্ত আশ্রম বা অধিষ্ঠান ইইয়াও যেই চৈত্ত স্থূল এবং সূক্ষা
এই দিবিধ শরীরের দ্বারা সীমাবদ্ধ হয়, তাহাকেই (চিত্রদীপোক্ত সেই কৃটস্থ চৈত্ত্যকেই) "পারমার্থিক" জীব বলিয়া জানিবে।
ইহাকে "পারমার্থিক জীব" আখ্যা দেওয়ার তাৎপর্য এই ঘে, এই জাতীয়
জীবই উক্ত দেহদ্বয়রূপ উপাধির বিয়োগে "অহং ব্রহ্মাশ্মি" এই মহাবাক্যে
জীবের যে ব্রহ্মভাবের উপদেশ করা ইইয়াছে, সেই ব্রহ্মভাব লাভ করে।

এই সম্পর্কে বিশদ বিবরণ এই পৃত্তকের ১ম খণ্ডের ৮ম পরিচেছদে দেখুন।

১। দেহদ্যাবিচ্ছিন্ন কৃটস্থ চৈতভাৱপ আলা পারমাথিক জীব ইত্যর্থ। দিদ্ধান্তলেশ দংখ্যাহের কুষ্ণান্দতীর্থ কৃত টীকা ১০০ পুষ্ঠা, চৌগান্ধা সং।

উক্ত শরীরদ্বয়রূপ উপাধি, অন্তঃকরণ-উপাধি ও নিদ্রারূপ উপাধিভেদে জীব পারমার্থিক, ব্যাবহারিক এবং প্রাতিভাসিক, এই তিন প্রকার। নদীবক্ষে তরঙ্গমালা খেলিয়া বেড়ায়। তরঙ্গের উপরে বুদ্বৃদ্ শোভা পায়। নদী, তরঙ্গ এবং বুদ্বৃদ্ ইহারা যেমন একটির উপর আর একটি অবস্থিত; নীচে তটিনী, তটিনীর উপর তরঙ্গ, তরঙ্গের উপরে ভাসে বুদ্বৃদ্, সেইরূপ আলোচ্য জীবত্রয় একের উপরে অপরটি অবস্থিত। কূটস্থ বা পারমার্থিক জীবের উপরে আছে, অন্তঃকরণ প্রতিবিদ্বিত (অন্তঃকরণোপাধিক) ব্যাবহারিক জীব, তাহার উপরে আছে স্বংগাবস্থায় নিদ্রারূপ উপাধি পরিকল্পিত প্রাতিভাসিক জীব।

সুল এবং সূক্ষা, এই চুইপ্রকার শরীরের দারা সীমাবদ্ধ পারমার্থিক জীবের উপাধি বা অবচ্ছেদক দেহদ্বয় চৈত্তে কল্লিত হইলেও, অবচ্ছেন্ত চৈত্ত কল্লিত নহে, সতা। সেই অংশে ব্রূপের সহিত পার্মার্থিক জীবের অর্থাৎ কুটস্থের কোন ভেদ নাই। এই অভেদই "অহং ত্রন্সাস্মি" এই ত্রন্স-ভাবের উপদেশের দার। প্রদর্শিত হইয়াছে। মায়া পারমার্থিক জীবকে আবৃত করিতে পারে না। এইজন্মই পারমার্থিক জীবের ব্রহ্মদৃষ্টি কলুবিত হয় না। মায়া যেক্ষেত্রে জীবকে আবৃত করিতে পারে, সেই অবচ্ছিন্ন বা দীমাবদ্ধ জীবে মায়া অবস্থিত থাকে। অন্তঃকরণ মায়ায় কল্লিত, সেই মায়ায় কল্লিত অন্তঃকরণে প্রতিবিশ্বিত চিদাভাসই ব্যাবহারিক বা সংসারী জীব। অন্তঃকরণ ও অন্তঃকরণগত চিদাভাদের মধ্যে কোনরূপ ভেদবুদ্ধি থাকে না। ফলে, চিদাভাদ ও অন্তঃকরণ অভিন্ন বা একীভূত হইয়া যায়। অন্তঃকরণের ধর্ম স্থা-তুঃখ প্রভৃতি চিদাভাদস্থ বা জীবগত হইয়া প্রকাশিত হয়। ফলে, জীব 'অহং কর্তা', 'অহং ভোক্তা', এইরূপ অভিমান করিয়া থাকে। এই চিদাভাদও মায়াকল্পিত এবং অন্তঃকরণও মায়িক স্থতরাং ব্যাবহারিক জীব এবং তাঁহার উপাধি, এই উভয়ই যে অসতা তাহাতে সন্দেহ নাই। সংসারী অবস্থায় ব্যাবহারিক জীবনে চিদাভাদের মিথ্যাত্ব প্রতিভাত হয় না। যে পর্যন্ত ব্যবহার থাকে, সেই পর্যন্ত ব্যাবহারিক জীবের জীবত্বও অক্ষুণ্ণ থাকে। এইজন্মই এই শ্রেণীর জীবকে "ব্যাবহারিক" সংজ্ঞা দেওয়া হইয়া থাকে। বেদান্তসারে জ্ঞানেন্দ্রিয়ের সহিত বুদ্ধিকে বিজ্ঞানময় কোষ বলা হইয়াছে। এই বিজ্ঞানময় কোষের দারা আবৃত অদীম চৈতন্মই কুর্তৃত্ব-ভোক্তত্বাভিমানী জীব বলিয়া প্রসিদ্ধ। স্বগাবস্থায় আসিয়া পৌছিলে দেখা যায় যে, এই অবস্থায় ব্যাবহারিক জীবকে এবং ব্যবহারকে আর্ত করিয়া মায়া অবস্থান করে। নিদ্রা মায়া বা অজ্ঞানেরই একপ্রকার বিশেষ অবস্থা। এই অবস্থায় নিজের দেহেও জীবের অভিমান থাকে না। স্বগ্রদ্যু বিষয়ের স্থায় স্বগ্রদায় জীবের দেহও অজ্ঞানের কল্পনা; স্বগদ্যু ঐ কল্পিত দেহেই নিদ্রাবস্থায় জীবের "অহম্" অভিমান হইয়া থাকে। অতএব স্বগাবস্থায় মনুয়্য জীবকে মনুয়্য ভিন্ন অপর প্রাণীর দেহেও অভিমান করিতে দেখা যায়। স্বগ্রে মনুয়্য জীব নিজকে দেবতা কিংবা পশুদেহধারী মনে করিলেও তাহাতে অবাক্ হইবার কোনই কারণ নাই। স্বগ্র-দেহ প্রভৃতি স্বগ্ন যতক্ষণ থাকে ততক্ষণই থাকে, স্বগ্ন ভাঙ্গিয়া গেলে, উহাদের আর কোন অন্তিত্ব খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। তখন মনের গোপন প্রদেশে তাহাদের প্রতিভাসই মাত্র বিরাজ করে। এইজন্য স্বগাবস্থার জীবকে প্রাতিভাসিক' জীব বলা হইয়া থাকে।

যে-চৈতত্যে লিপ্পদেহ কল্লিত হয়, সেই অধিষ্ঠান চৈতত্য (বা কূটস্থ চৈতত্য), চৈতত্যে পরিকল্পিত লিপ্পদেহ এবং লিপ্পদেহে বিভয়ান চিদাভাস, এই তিনটিকে মিনিতভাবে দ্বৈতবিবেকে জীব আখ্যা দেওয়া হইয়াছে।

পঞ্পাদিকা বিবরণ রচয়িতা প্রকাশান্মযতি বলেন, অবিভায় চৈতভারে যে প্রতিবিম্ব পড়ে, তাহাই জীব—

"ননু কোংয়ং জীবো নাম ত্রক্ষৈব অবিহ্যা প্রতিবিদ্বিত ইতি বদামঃ"। বিবরণ, ২৬৪ পৃষ্ঠা।

পরমেশর বিশ্ব, জীব তাঁহার প্রতিবিশ্ব ও অভিন্ন, জীব এবং ব্রহ্মও তত্ত্বতঃ অভিন্ন। ওইরূপ প্রতিবিশ্ববাদই প্রকাশাত্মযতির অভিপ্রেত। জীব ও ঈশর উভয়ই প্রতিবিশ্ব, এই প্রকার প্রতিবিশ্ববাদ ইখর বিশ্বহানীয়, জীব শঙ্করবেদান্তের অনুমোদিত বলিয়া প্রকাশাত্মযতি মনে করেন তাঁহার প্রতিবিশ্ব না। তিনি বলেন, জীব ও ঈশরের মধ্যে একমাত্র অজ্ঞানই ভেদদাধক উপাধিরূপে বিশ্বমান রহিয়াছে। অনাদি অজ্ঞান ব্যতীত জীব ও

11

চৈতন্তং যদধিষ্ঠানং লিঙ্গদেহশ্চ যং পুনঃ। চিচ্ছায়া লিঙ্গদেহস্থা তৎসংঘো জীব উচ্যতে॥ পঞ্চদশী ৪০১১।

२। १११ भिका, २० भृष्ठी।

ঈশরের অন্য কোন ভেদক নাই। এইজন্য অজ্ঞান বিনফ হইলেই, জীব ব্রহ্মসরূপ হইয়া যায়। অজ্ঞান না থাকিলে জীব ও ব্রহ্মের মধ্যে ভেদ সাধন করিবে কে ?' অবিচ্ছাই ব্রহ্মের প্রতিবিশ্বগ্রহণের উপযুক্ত একমাত্র কৃষর ওলীন দর্শণ বা উপাধি। একই উপাধিতে একরূপ প্রতিবিশ্বই এই ছইটিই পড়িবে, তুইপ্রকার প্রতিবিশ্ব পড়া সম্ভবপর নহে। জীব ও প্রতিবিশ্ব নহে জীব ও প্রতিবিশ্ব বিলয়া গ্রহণ করিলে, তুই প্রকার প্রতিবিশ্ব ক্রান্থের জন্য তুইটি বিভিন্ন উপাধি কল্পনা করা আবশ্যক হয়। এখানে এক অজ্ঞান ব্যতীত অন্য কোন উপাধি দেখা যায় না। অতএব জীব ও ঈশর এই ছুইটিই প্রতিবিশ্ব, এইরূপ অভিমত গ্রহণযোগ্য নহে। ঈশর বিশ্ব, জীব তাঁহার প্রতিবিশ্ব, এই প্রকার সিদ্ধান্ত মানিয়া লওয়াই অধিকতর যুক্তিসঙ্গত। এইরূপ সীকার করিলেই ঈশরের স্বাত্যা এবং জীবের ঈশর বশ্যতা সম্ভবপর হয়।

"লোকবত্ত্ লীলাকৈবল্যন্"। ব্ৰঃ সূঃ ২।১।৩০।

এই ব্রহ্মসূত্রে আপ্তকাম প্রমেশ্রের বিশ্বস্থিকৈ যে লীলা বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে, তাহাও দক্ষত হয়। ইহা তাঁহার মহিমা ব্যতীত আর কিছুই নহে যে, তাঁহার দারা এই বিশ্বচক্র দর্বদা আবতিত হইতেছে। তিনি স্থির রথচক্র আবর্তিত করিয়া ক্রীড়া করিতেছেন। নিজের ছায়ায় দরল ও জাঁকাবাঁকা ভঙ্গি দেখিয়া মানুষ ষেমন আনন্দ অনুভব করে, সেইরূপ স্বীয় প্রতিবিশ্ব জীবের স্থা-ডুঃখময় সংসার নাটকের অভিনয় দেখিয়া, আনন্দময় নন্দিত হইতেছেন। আলোচ্য 'লীলাস্ত্রে'র ইহাই তাৎপর্য বলিয়া জানিবে। যাঁহারা জীবের ক্যায় প্রমেশ্রকেও প্রতিবিশ্ব বলিয়া ব্যাখ্যা করিতে চাহেন, তাঁহাদের মতে প্রতিবিশ্ব প্রমেশ্রের স্বাতন্ত্র না থাকার, উক্ত 'লীলা সূত্র' অর্থহীন হইয়া দাঁড়ায়।

বিবরণোক্ত দিদ্ধান্ত অনুসারে অবিছায় চৈতন্মের যে প্রতিবিদ্ধ পড়ে,

১। বিভেদ জনকেহজ্ঞানে নাশমাত্যন্তিকং গতে। আন্ধনো ব্রন্ধণো ভেদমসন্তং কঃ করিন্তাতি॥

যোগবাশিষ্ঠ।

 <sup>। (</sup>ক) প্রতিবিম্বগতাঃ পৃশুন্ ঋজুবক্রাদিকাঃ ক্রিয়াঃ।
 পুমান্ ক্রীড়েদ্ যথা ব্রন্ধ তথা জীবয় বিক্রিয়াঃ॥

ভাগাকে জীব বলিয়া গ্রহণ করিলে একটা প্রায় সামে এই যে, 'কার্যোপাধিরয়ং জীবং, কারণোপাধিরীধরং', এই সকল শ্রুভি, সূত্র, ভাস্ত প্রভৃতিতে এবং সংক্ষেপশারীরক প্রমুখ মৌলিক গ্রন্থাবলীতে অন্তঃকরণে প্রভিবিদ্ধিত তৈতন্তকে যে জীব বলিয়া অভিহিত করা হইয়াছে, তাহা কিরুপে সন্থব হয় ? এইরূপ আপত্তির উত্তরে বলা যায় যে, অবিন্তায় চৈতন্ত-প্রতিবিদ্ধাই জীব বটে। অবিগ্রাকে ছাড়িয়া কেবল অন্তঃকরণ প্রতিবিদ্ধিত চৈতন্তকে জীব বলিয়া গ্রহণ করা চলে না। জীব বস্তুতপক্ষে অবিন্তা-প্রতিবিদ্ধিত চৈতন্ত হইলেও, প্রমাতা, কর্তা, ভোক্তা, স্থুখী, তুঃখী প্রভৃতিরূপে জীবের যে বিশেব বিভাবের পরিচয় পাওয়া যায়, তাহা যে কর্তৃয়-ভোক্তার প্রভৃতি বিবিধ ধর্মসংবলিত অন্তঃকরণের সহিত তাদাল্যাধ্যাদের ফলেই উদিত হয়, তাহাতে সন্দেহের অবকাশ কোথায় ? অন্তঃকরণই যে জীবের বিশেব অভিব্যক্তি-স্থান তাহা অবশ্য সীকার্য। অন্তঃকরণ অজ্ঞানের একপ্রকার বিশেব পরিগাম। এইজন্য অজ্ঞান-প্রতিবিদ্ধ জীবকে অন্তঃকরণ-প্রতিবিদ্ধ বলিয়া ব্যাখ্যা করিলেও তাহাতে কোনরূপ বিরোধ বা অসঙ্গতি হয় না।

প্রতিবিশ্ব বিদ্ব হইতে ভিন্ন কি অভিন্ন, সত্য কি মিথ্যা, এই প্রশ্নের প্রতিবিদ্ব বিশ্ব হইতে উত্তরে কোন কোন অদৈতবেদান্তী মনে করেন যে, প্রতিবিদ্ব অভিন্ন এবং সত্য বিদ্ব হইতে ভিন্ন নহে। ভেদপ্রতীতি ভ্রমাত্মক। বিদ্ব সত্য স্বতরাং (বিদ্বাভিন্ন) প্রতিবিদ্ব ও সত্য।

> এবং বাচম্পতেলীলা লীলাস্ত্রীয় সঙ্গতিঃ। অস্বতন্ত্রত্বতঃ ক্লিষ্টা প্রতিবিদ্বেশবাদিনাম্॥ উন্নিথিত লীলাস্ত্রের বেদান্ত কল্পতরু, ২০১০৩।

- (খ) সিদ্ধান্ত লেশ সংগ্রহ, ২০২—১০৫ পৃষ্ঠা। সিদ্ধান্ত লেশ সংগ্রহের রুম্ফানন্দ ক্বত টীকা, ১০২—-১০৫ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য।
- ১। (ক) দিদ্ধান্ত লেশ সংগ্রহ, ১০৫ পৃষ্ঠা,
  - (খ) কর্তৃত্বাদিধর্মাণাং কেবলাজ্ঞানপরিণামত্বাভাবেন তত্বপাধিমাত্রাৎ ন জীবস্থ কর্তৃত্বাদিধর্মরূপ বিশেষলাভঃ, কিন্তু কর্তৃত্বাদিবিশেষবদন্তঃ করণতাদাল্যাধ্যাসাদেব তল্লাভঃ ইতি ন তত্বপাধিত্বনিরূপণং ব্যর্থমিতি।

বিদ্ধান্তলেশসংগ্রহের ক্লফানন্দতীর্থবিরচিত ট্রীকা, ১০৫ পৃষ্ঠা।

কাহারও কাহারও মতে বিম্ব ও প্রতিবিদ্ধ এক বা অভিন্ন নহে. বিভিন্ন। বিশ্ব সত্যা, প্রতিবিশ্ব মিথা। সত্য ও মিথা। এক বা অভিশ্ন পদার্থ হইবে কিরূপে ? মুখের কাছে আয়না ধরিলে আয়নায় প্ৰতিবিম্ব সত। মুখ প্রতিবিন্ধিত হয়। ঘাডের উপরের মুখ ঘাডের উপরেই नदर, त्रिशा আছে: আয়নার মধ্যে তাহা নাই এবং থাকিতে পারে না। আয়নায় মুখের প্রতিচ্ছবি বা প্রতিবিশ্বই শুধু আছে। মুখ ও মুখচ্ছবির আকার তুল্য হইলেও, ইহাদের অভেদ অসম্ভব কথা। উত্তরমুখী হইয়া আয়নায় মুখ দেখিলে, আয়নার প্রতিফলিত মুখখানি দক্ষিণমুখ দেখায়। মূল মুখের ভান চক্ষুঃ মুখচছবির বাম চক্ষুঃ, ভান কান বাম কান দেখাইবে। এই অবস্থায় কোন বুদ্ধিমান্ ব্যক্তিই মুখ ও মুখচ্ছবিকে অভিন বলিয়া গ্রহণ করিতে পারেন না। "আমার মুখ আয়নায় দেখা যাইতেছে", এইরূপে মুথ ও মুথচ্ছবির যে অভেদবৃদ্ধির উদয় হয়, তাহ। নিছক ভ্রম ভিন্ন কিছ নহে। বিশ্ব এবং প্রতিবিদ্বের আকার একরূপ বলিয়াই, এরূপ অভেদ বুদ্ধির উদয় হইয়া থাকে। মানুষ যে আয়নায় মূখের প্রতিবিদ্ধ দেখিবার জন্ম ব্যগ্র হয়, তাহাও বিম্ব প্রতিবিম্বের অভেদ সূচনা করে না। বিম্ব এবং প্রতিবিম্ব সমানাকার বিধায়, স্বীয় মুখের প্রতিচ্ছবি দেখিয়া মুখের অবস্থা পরিজ্ঞাত হইবার জন্মই লোকে আয়নায় মুখ দেখে। নিজমুখের চকুর তারা প্রভৃতি কাহারও প্রত্যক্ষগোচর হয় না, প্রতিবিষের চক্ষুর তারা প্রভৃতি দকলেরই প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে, ইহা হইতে গ্রীবাস্থ মুখ এবং দর্পাস্থ মুখচ্ছবি যে অভিন্ন নহে, তাহা নিঃসন্দেহে বুঝা যায়।

প্রতিবিদ্ধ স্থলে বিন্ধেরই দর্শন হয়, নেত্ররশ্মি প্রতিবিদ্ধের আধার দর্পণ প্রভৃতিতে প্রতিহত হইয়া বিদ্ধ-মুথ প্রভৃতির দিকে ফিরিয়া আদে এবং প্রতিবিদ্ধ হলে

বিদ্ধ-মুথ প্রভৃতির চাক্ষ্ম প্রত্যক্ষ জন্মায়। প্রতিবিদ্ধ বলিয়া বিশ্বেই দর্শন হয় কোন পদার্থ নাই। এইরূপ মতও যুক্তিসম্মত নহে।

এইমত যুক্তিগৃক্ত নির্মল জলাশয়ে সূর্যের যে প্রতিবিদ্ধ পড়ে, তাহা জলাশয়ের নহে

দিকে তাকাইলে সকলেরই প্রত্যক্ষ হয়। জলাশয়ের অন্তর্গত বালুকারাশিও সেক্ষেত্রে স্থণী দর্শকের নয়নগোচর হয়। জলাশয়ের অন্তর্গত বালুকারাশির কিছুতেই প্রত্যক্ষ হইতে পারে না। বালুকারাশি প্রত্যক্ষ-সাচর হয়, স্কৃত্রাং নেত্ররশ্মি যে এক্ষেত্রে জলের দ্বারা প্রতিহত হইয়া ফিরিয়া

আসে নাই; জলরাশি ভেদ করিয়া বালুকার সহিত সংযুক্ত হইয়াছে, ইহা স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। এই অবস্থায় নেত্ররশ্মি প্রতিবিন্দের আধারে প্রতিহত হইয়া ফিরিয়া আসে, এইরূপ মতবাদ কিরূপে গ্রহণ করা যায় 

 তারপর, সূর্যরশাি দারা নেত্রবশাি প্রতিহত হয়, ইহা কে না জানেন এরপ ক্ষেত্রে নেত্ররশ্মি জলে প্রতিহত হইয়া সূর্য-কিরণজাল ভেদ করিয়া সূর্যমণ্ডলে পৌছিয়া সূর্যের প্রত্যক্ষ জন্মাইবে, ইহাকে বাতুলের প্রলাপ ভিন্ন আর কি বলা যাইতে পারে ? প্রভাতে যখন সূর্যোদয় হয়, তখন জলাশয়ের পশ্চিমাভিমুখে দৃষ্টিপাত করিলে পশ্চাতে উদীয়মান অংশুমালীকে দেখিতে পাওয়া যায়। এখানে জলে প্রতিহত হইয়া নেত্ররশ্যি পিছনের দিকে ছটিয়া গিয়া সূর্যকে গ্রাহণ করিবে, এইরূপ কল্পনা নিতান্তই অবাস্তব। আয়নাখানি মলিন হইলে, সেই মলিন আয়নায় প্রতিফলিত গোরোজ্জল মুখও মলিন বলিয়া প্রতিভাত হয়। আয়নায় প্রতিহত নেত্ররশ্মি বিদ্ব-মূথের প্রত্যক্ষতা সম্পাদন করিলে, মুখে প্রতিবিম্বের শ্যামলিমা অনুভূত না হইয়া স্বাভাবিক শুভ্রতা এবং উজ্জ্বলতাই প্রত্যক্ষগোচর হইত। কিন্তু তাহাতো হয় না, "মলিনং মে মুখন্", এইরূপে মালিতাই মুখে অনুভূত হইয়া থাকে। আলোচ্য প্রতিবিশ্ববাদ অস্বীকার করিলে ইহা কিরূপে দম্ভবপর হয় ? দ্বিতীয়তঃ, প্রতিবিদ্ধ যদি নিছক মিথ্যা হয়, তবে "অহং ব্রহ্মান্মি" এই বেদান্ত মহাবাক্যে অহং-প্রত্যয়-গম্য জীব এবং ব্রন্মের যে অভেদের উপদেশ করা হইয়াছে, তাহাই বা কিরূপে উপপাদন করা যায় ? মিথ্যা ও সত্যের, বিনাশী জীব এবং অবিনাশী পরব্রন্দোর অভেদ তো অসম্ভব কথা। ইহার উত্তরে প্রতিবিদ্ধ-মিথাবিবাদীরা বলেন, "অহং ব্রহ্মান্মি" এই বাক্য দ্বারা সংসারী অহম্-অভিমানী জীবের এবং নিতাশুদ্ধ-বুদ্ধ-মুক্ত পরব্রহ্মের অভেদ বুঝায় না। জীব ও ব্রহ্মের মধ্যে কোনরূপ ভেদ নাই; ভেদ অজ্ঞানকল্লিত এবং মিথ্যা ইহাই বুঝায়। সন্ধার অন্ধকারে মানুষকে দেখিয়া গাছের গুড়ি বলিয়া ভ্রম জন্মিল, পরমুহূর্তে মানুষের হস্ত, পদ প্রভৃতি অঙ্গ-প্রত্যঙ্গের বিশেষ দর্শনের ফলে দৃশ্যমান বস্তুটিকে মানুষ বলিয়া চিনিলে, তাঁহার সম্পর্কে উৎপন্ন [ গাছের গুড়ি ] ভ্রমের যেমন নিঃশেষে নিবৃত্তি হয়, সেইরূপ "অহং ব্রহ্মান্মি" "আমি ব্রহ্ম", এই ব্রহ্মবৃদ্ধি স্থির হইলে, মিথ্যা 'অহংবুদ্ধি' সমূলে বাধিত হয়। অদৈতবেদান্তের পরিভাষায় ইহাকে অভেদ (বা সামানাধিকরণ্য) বলে না; বাধমূলক ব্রহ্মবোধ

বলে। এইরূপ ব্রহ্মবোধের বিবরণ দিতে গিয়া আচার্য স্থরেশর তাঁহার নৈন্ধর্ম্যদিদ্ধিতে উল্লিখিত বৃক্ষকাণ্ড-বিভ্রমের দৃষ্টান্ত উপত্যাস করিয়া বলিয়াছেন :—
যোহয়ং স্থাণুঃ পুমানেষ পুংধিয়া স্থাণুধীরিব।
ব্রহ্মাস্মীতি ধিয়াইশেষা অহংবৃদ্ধিনিবর্ততে॥

স্থুরেশ্বতকৃত নৈন্ধর্য্যসিদ্ধি।

অবচ্ছেদবাদের সমর্থক আচার্যগণ বলেন, যাহার রূপ নাই, তাহার প্রতিবিদ্ব পড়ে না। জলাশয় প্রভৃতিতে চন্দ্র-সূর্যেরই প্রতিবিদ্ব পড়িতে দেখা যায়। স্থতরাং নীরূপ ত্রন্দের বা কৃটন্থের প্রতিবিম্ব আলোচিত পড়ে, এইরূপ কল্পনা নিতান্তই অবাস্তব। জলাশয়ে নীরূপ প্রতিবিশ্ববাদের আকাশের প্রতিবিদ্ধ পড়ে না, অনন্ত আকাশে যে সৌরকিরণ-বিরুদ্ধে অবচ্ছেদ-বাদীর আপত্তি মালা খেলিয়া বেডায়, জলে তাহারই প্রতিবিদ্ব পডে। সেই এবং দৌর্কিরণের প্রতিবিম্বকে আকাশের প্রতিবিম্ব বলিয়া ভ্র**ম** তাহার সমাধান হইয়া থাকে। যদি বল যে, মাথার উপরে অদীম নীল আকাশ দেখিয়া যেমন "আকাশ নীল", "আকাশ অসীম", এইরূপ জ্ঞানোদয় হয়. দেইরূপ জলাশ্য প্রভৃতিতে প্রতিবিদ্বিত আকাশ দেখিয়াও, 'নীলং নভঃ'. 'বিশালং নভঃ', এইপ্রকার অনুভব সকলেরই উদয় হয়। অসীম নীল আকাশ বস্তুতপক্ষে জলাশয়ে নাই, জলাশয়ে অনন্ত আকাশের প্রতিবিম্বই দৃষ্টিগোচর হইয়া থাকে। এই অবস্থায় নীরূপ আকাশের প্রতিবিদ্ধ পড়ে না, এমন কথা বলা যায় না। প্রতিবিদ্ধ বস্তুর স্বাভাবিক রূপ থাকিলেও পড়িতে পারে. আরোপিত রূপের দারাও দম্ভব হইতে পারে। এই অবস্থায় আকাশের আরোপিত নীল রূপের প্রতিবিদ্ধ পড়িতে বাধা কি ? আয়নায় নীরূপ রূপের এবং নীরূপ সংখ্যার যে প্রতিবিদ্ধ পড়ে, তাহা কোন সুধীই অস্বীকার করিতে পারেন না। জলাশয় প্রভৃতিতে পতিত আলোকের প্রতিবিদ্বকেই আকাশের প্রতিবিদ্ব বলিয়া ভ্রম হইয়া থাকে, এইরূপ বলিতে গেলেও প্রকারান্তরে গগনের প্রতিবিম্বের অস্তিম্বই স্বীকার করিয়া লইতে হয়। কেননা, গগন প্রতিবিদ্ধ আকাশ-কুস্থুমের ভায় অলীক হইলে. গগন প্রতিবিষের ভ্রমের প্রশ্নই বা আসে কি করিয়া? এই প্রসঙ্গে দ্রম্টব্য এই ্যে, জ্লাশয় প্রভৃতিতে গগনের আরোপিত প্রতিবিদ্ব স্বীকার করিলেও, অবিছা, অন্তঃকরণ প্রভৃতিতে চৈতন্মের প্রতিবিদ্ধ পড়ে, এইরূপ প্রতিবিদ্ধবাদীর দিদ্ধান্ত কোনমতেই গ্রহণ করা যায় না। কারণ, যেই আধারে প্রতিবিদ্ধ পড়ে, দেই আধারের রূপ থাকা আবশ্যক হয়। জলাশয় প্রভৃতিতেই আকাশের প্রতিবিদ্ধ-ভ্রম হয়, নীরূপ বায়তে তাহা হয় না। প্রতিবিদ্ধের আধারের কোনপ্রকার রূপ না থাকিলে, দেই নীরূপ আধার যে প্রতিবিদ্ধ-গ্রহণ করে, এমন তো কোন দৃষ্টান্ত দেখা যায় না। অবিজ্ঞাই বল, কি অন্তঃকরণই বল, ইহাদের কাহারও কোন রূপ নাই। এই অরূপ অবিজ্ঞা, অন্তঃকরণ নীরূপ চৈতন্তের প্রতিবিদ্ধ গ্রহণ করিবে, ইহা তো নিতান্তই দৃষ্টান্তবিরুদ্ধ কল্পনা। এইরূপ অসম্ভব কল্পনার আশ্রয় লইতে হয় বলিয়াই আলোচ্য প্রতিবিদ্ধবাদ নির্বিবাদে মানিয়া লওয়া যায় না। ঘটপরিচ্ছিল বা বা ঘটের দ্বারা সীনাবদ্ধ আকাশের তায়, অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিল চৈতত্তই জীব, অনবচ্ছিল চৈতত্তই ঈশ্বর, এইরূপ "অবচ্ছেদবাদ" গ্রহণ করাই যুক্তিসঙ্গত।

আলোচা অবচ্ছেদবাদে অন্তর্গামি ব্রাক্ষণোক্ত ঈপরের অন্তর্গামিত কিরূপে সম্ভবপর হয় ? ঘটের অন্তর্বতী আকাশই ঘটাবচ্ছিন্ন হয় ; যেই অনন্ত আকাশ ঘটের দ্বারা সীমাবদ্ধ হয় না, সেই অনবচ্ছিন্ন আকাশ ঘটে নাই। ঘটের বাহিরেই আছে। এইরূপ অন্তঃকরণের দারা দীমাবদ্ধ চৈতন্মই জীব, অনবচ্ছিন্ন, অদীম চৈতন্ত, যাহা অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন নহে, অন্তঃকরণের বাহিরেই যাহা বিরাজ করে, তাহাই ঈশর। জীব ও জগতের বাহিরে অবস্থিত দেই ঈশর-চৈতত্ত জীবকে নিয়ন্ত্রিত করিবে কিরূপে ? যিনি আত্মা বা জীবের মধ্যেও অবস্থান করেন, আত্মা যাহাকে জানে না, বিজ্ঞান যাহাকে ধরিতে পারে না, যিনি বিজ্ঞানের অন্তরে বিরাজ করেন, আত্মাকে বিজ্ঞান প্রভৃতিকে, এক কথায় সমস্ত জীব, জগৎকে নিয়ন্ত্রিত করেন, নির্দিষ্ট পথে পরিচালিত করেন, তিনিই জীব ও জগতের অন্তর্যামী, সমস্ত বিকার প্রবাহের মধ্যে পতিত হইয়াও অবিকারী, জীব ও জগতের প্রভু, শাস্তা, ঈশর বলিয়া জানিবে। এইরূপে প্রমেশ্বরকে জীব ও জগতের অন্তর্যামিরূপে উপনিষদে যে বর্ণনা করা হইয়াছে, তাহা আলোচিত "অবচ্ছেদবাদে" কিরুপে সঙ্গত হয় ? "প্রতিবিম্ববাদে" বৃদ্ধিদর্পণে চৈতন্মের প্রতিবিম্ব নিপতিত হইয়া থাকে। বিম্বব্যতীত দেই প্রতিবিদ্ধ দম্ভবপর হয় না। বুদ্ধিতে চৈতন্তের

১। দিদ্ধান্তলেশ সংগ্রহের কঞানন্দতীর্থবিরচিত টীকা, ১১১ পৃষ্ঠা।

প্রতিবিম্ব স্বীকার করিতে গেলেই, বুদ্দি প্রভৃতি উপাধির অন্তর্যামিরূপে বুদ্ধিতে বিম্বটৈতন্মের অবস্থানও অবশ্যই মানিয়া লইতে হইবে। অতএব এই মতে বিষয়ানীয় ঈশবের অন্তর্গামিত্ব অসম্ভব হয় না। এইরূপ উক্তির প্রতিবাদে অবচেছদবাদী বলেন যে, জলাশয় প্রভৃতিতে যেমন সম্পূর্ণ চন্দ্রমণ্ডল প্রতিফলিত হইয়া থাকে, প্রতিবিশ্ববাদীর মতে বুদ্ধিদর্পণে সেইরূপ ভূমা চৈতন্তের স্বথানিই প্রতিফলিত হয় কি ? তাহা অবশাই হয় না। প্রত্যেক ব্যক্তিভেদে অন্তঃকরণ ভিন্ন ভিন্ন। অন্তঃকরণ-প্রতিবিশ্বিত চৈতন্য বা জীবও স্থতরাং ভিন্ন ভিন্ন। অন্তঃকরণে প্রতিবিদ্বিত হইয়াই চৈতন্য নিঃশেষ হইয়া যায় না। সর্বব্যাপক চৈতত্ত্যের স্বথানিই কিছু অন্তঃকরণে প্রতিফলিত হয় না। সামাত্য অংশই অন্তঃকরণে প্রতিফলিত হয়। অন্তঃকরণের বাহিরেই থাকে বেশী। ব্যাপী ঈশর চৈত্রত যাহা অন্তঃকরণে প্রতিফলিত হয় না, তাহাকেই প্রতিবিদ্ধবাদীর সিদ্ধান্তে অন্তর্যামী বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়া থাকে। অন্তঃকরণের বাহিরে ভাবস্থিত ভূমা চৈতন্যকে অন্তর্যামী বলিয়া ব্যাখ্যা করায়, এইমতেও ঈশরের অন্তর্বামির অসঙ্গত এবং অসম্ভব হয় না কি 

প অবচ্ছেদ্বাদের বিরুদ্ধে ঈশরের অন্তর্গামিত্ব অসম্ভব হয় বলিয়া প্রতিবিদ্ববাদী যে দোয় প্রদর্শন করিয়াছেন, তিনি নিজেও সেই দোষের কবল হইতে অব্যাহতি পান না। প্রমেশ্বের অন্তর্যামিত্ব উপপাদন করার জন্ম প্রতিবিম্ববাদী যদি বলেন যে, অন্তঃকরণে সর্বব্যাপী চৈতন্মের প্রতিবিম্ব পড়ায় বিদ্ব ব্রহ্মও তথায় অবশ্যই বিরাজ করিবে, জীব ও জগৎকে স্ব স্ব পথে পরিচালিত করিবে। প্রতিবিদ্ববাদে ঈশুরের অন্তর্যামিত্ব অসম্ভব হইবে না। এরূপক্ষেত্রে আমরাও (অবচ্ছেদবাদীরাও) বলিব যে, অবচ্ছেদবাদেও ঈ্শরের অন্তর্গামিত্ব অসঙ্গত হইবে না। কেননা, অনবচ্ছিন্ন চৈতন্ত, বাহা ঈশ্বর বলিয়া পরিচিত, অন্তঃকরণ পরিচিছ্ন জীব-চৈতন্মের অন্তরেও দেই ঈশর-চৈতন্ম বিরাজ করিবে এবং জীবও জগৎকে নিয়ন্ত্রিত করিবে। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে অবচ্ছেদ-বাদেও অন্তর্যামিত্বের অনুপপত্তির প্রশ্ন আসে না। > অরূপ আধারে ( অন্তঃকরণে ) নীরূপ আত্মার প্রতিবিদ্ব পড়িতে পারে না বলিয়া প্রতিবিশ্ববাদই অসম্ভব হইয়া দাঁড়ায়।

১। দিদ্ধান্তলেশ সংগ্রহ এবং উহার কৃষ্ণানন্দতীর্থক্কত টীকা।

১১২--১১৪পুঃ, निर्शयमाश्रत मः।

অবচ্ছেদবাদেও যে কোন শ্রুতি বা ব্রহ্মসূত্রের অসঙ্গতি হয় না তাহা দেখাইতে গিয়া মহামনীধী অপায়দীক্ষিত তাঁহার বেদান্তকল্পতরু-পরিমলে (১৫৬—১৫৭ পৃষ্ঠায় নির্ণয়দাগর সং) বলিয়াছেন—অবচ্ছেদবাদীর মতে "ন স্থানতোহপি" (ব্রঃ সূঃ এ২।১১।) ইত্যাদি সূত্রোক্ত অধিকরণে প্রতিবিশ্ববাদ ভায়াকার স্বয়ংই খণ্ডন করিয়াছেন।

"অতএব চোপমা সূর্যকাদিবৎ"। ব্রঃ সূঃ এ২।১৮।

এই সূত্রে জলসূর্যের দৃষ্টান্ত প্রদর্শিত হওয়ায় প্রতিবিশ্ববাদই সূত্রে গৃহীত হইয়াছে, প্রতিবিশ্ববাদীর এইরূপ আপত্তির উত্তরে অবচ্ছেদশাদী বলেন—

"অন্বুবদগ্রহণাতু ন তথাত্বম্"। বঃ সৃঃ ৩।২।১৯।

এই সূত্রে আচার্য শঙ্কর বলিয়াছেন যে, সূর্যের জলপূর্ণ ভাণ্ডে যে প্রতিবিদ্ধ পড়ে, দেখানেও দেখা যায় যে, সূর্যের মূর্ত্তি আছে এবং সূর্য জলভাও হইতে বহুদূরে আকাশপথে বিরাজ করেন, দ্রস্থিত মূর্ত্ত-বস্তুরই প্রতিবিদ্ধ পড়ে, চিদাল্লা ভূমা, দর্বর্যাপী, দর্বান্তর্যামী এবং অমূর্ত। এরূপ আল্লার দূর নিকট বলিয়া কিছুই নাই; স্থতরাং দর্বব্যাপী চিদাল্লার স্থদূর আকাশচারী সূর্যের মত প্রতিবিদ্ধ পড়িবে কিরূপে। পরব্রহ্মের পক্ষে সূর্যাদি দৃষ্টান্তের তাৎপর্য এই বুঝিতে হইরে যে, সূর্য যেমন জলে প্রতিবিদ্ধিত হইয়া জলগত বৃদ্ধি, হ্রাস, কম্পন প্রভৃতি উপাধি-ধর্মের অধীন হয়, ব্রহ্মও দেইরূপ অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন হইয়া অন্তঃকরণ গত স্থ্য, ছঃখ, শোক, মোহ প্রভৃতির অধীন হয়় থাকে। ব্রহ্ম সূর্যের মত প্রতিবিদ্ধিত হন, সূর্য প্রভৃতি দৃষ্টান্তের এইরূপ তাৎপর্য নহে।

আভাস এব চ। বঃ সূঃ ২।৩।৫০।

এই ব্রহ্ম সূত্রোক্ত "আভাসবাদে"র তাৎপর্যও এইরূপই বুঝিতে হইবে। অতএব দেখা যাইতেছে যে, অবচ্ছেদবাদেও কোন সূত্রের বিরোধ বা অসঙ্গতি

১। অথাবচ্ছেদপক্ষমভ্যুপগচ্ছতাং মতমহুস্ত্যোচ্যতে। প্রতিবিশ্বপক্ষোভায়কারৈরেব ন স্থানতোহপি (ব্রঃ অঃ ৬, পাঃ ২, স্থঃ ১১) ইত্যধিকরণে নিরাক্বতঃ। কল্পতক্ষ পরিমল, ১৫৭ পৃষ্ঠা, নির্ণয়দাগর সং।

২। যথা অদ্ স্থাদিভ্যো মূর্তেভ্যো বিপ্রকৃষ্টদেশং গৃহতে ন তথা আত্মনো বিপ্রকৃষ্ট-দেশং প্রতিবিম্বন-যোগ্যং বস্তু গৃহতে। অতো ন কাপ্যাত্মনো সর্বগতস্থ প্রতিবিম্বো যুক্তঃ। কল্পতক পরিমল, ১৫৭ পৃষ্ঠা, নির্ণয়সাগর সং।

নাই। সর্বব্যাপী চৈতত্তের অন্তঃকরণের দারা পরিচ্ছেদ অবশ্যস্তাবী বুঝিয়া, অনেক মনীধী প্রতিবিশ্ববাদের স্থলে অবচ্ছেদ্বাদই গ্রহণ করিয়াছেন—

"চৈতগ্রস্থ অন্তঃকরণাদিনা অবচ্ছেদোইবশ্যস্তাবীতি আবশ্যকত্বাদবচ্ছিন্নো জীব ইতি পক্ষং রোচয়ন্তে।"

দিদ্ধান্তলেশ সংগ্রহ, ১২১ পৃষ্ঠা।

কোন কোন সুধী আলোচ্য অবচ্ছেদবাদ বা প্রতিবিম্ববাদ এই কোন বাদই অনুমোদন করেন না। তাঁহারা বলেন, কুন্তীপুত্র কর্ণ যেমন কুন্তীপুত্র থাকিয়াই, রাধেয় বা রাধাপুত্র হইয়াছিলেন, পরব্রহ্মণ্ড সেইরূপ স্বয়ং অবিকৃত পরব্রহ্ম থাকিয়াই, স্বীয় অবিভা-প্রভাবে জীব আখ্যা লাভ করেন। জীব বস্তুতঃ পক্ষে পরব্রহ্মের অবচ্ছেদ বা প্রতিবিদ্ধ নহে, অবিকারী ব্রহ্মের ইহা আবিভ্যক প্রকাশ। দর্ববিধ বিকার-প্রবাহের মধ্যে অবস্থিত থাকিয়াও অবিকারী পরব্রহ্মই অজ্ঞানবশে সংসারী সাজিয়া বিশ্বের রঙ্গশালায় স্থ্য-ভুঃথের বিচিত্র অভিনয় করেন, বিভার উদয়ে অবিভা বিশ্বন্ত হইলে, ব্রহ্মের আবিভ্যক জীব-লীলাও বিলুপ্ত হয়। সদাপূর্ণ পরব্রহ্ম তথন নিত্যশুদ্ধ-বুদ্ধ-মুক্তরূপেই বিরাজ করেন।

ন প্রতিবিন্ধো নাপ্যবচ্ছিন্নো জীবঃ। কোন্তেয়স্তেব রাধেয়ত্ববদ্ অবিকৃতস্থ ব্রহ্মণ এব স্বাবিভায়া জীবভাবঃ।

সিদ্ধান্তলেশ সংগ্রহ, ১২২ পৃষ্ঠা।

এ বিষয়ে নিম্নলিখিত গল্পটি বিশেষ অর্থপূর্ণ। কোনও এক রাজার ছেলে অতি শৈশবে পিতামাতা কর্তৃক পরিত্যক্ত হইয়া, ঘটনাচক্রে জনৈক ব্যাধের গৃহে প্রতিপালিত এবং পরিবর্ধিত হন। রাজপুত্র নিজেকে ব্যাধপুত্র বিলয়াই জানিতেন, রাজপুত্র বলিয়া জানিতেন না। রাজোচিত শিক্ষা-দীক্ষাও গ্রহণ করিবার স্থযোগ তিনি পান নাই। ব্যাধের দলে মিশিয়া, ব্যাধস্থলভ কর্ম করিয়াই, তিনি শৈশব অতিক্রেম করিয়া যৌবনে পদার্পণ করেন। এমন সময় একদিন কোনও সত্যবাদী স্থজনের মুখে রাজপুত্র তাঁহার আত্ম-পরিচয় জানিতে পারিলেন এবং নিজের রাজপরিচয় শুনিবামাত্র আমি রাজা, এইরূপ মনে করিয়া ব্যাধ জাতির অভিমান এবং ব্যাধোচিত

কৌন্তেয় ইব রাধেয়ঃ জীবং স্বাবিভয়া পরঃ। নাভাদো নাপ্যবচ্ছিন্ন ইত্যাহরপরে বুধাং॥

> |

কর্ম পরিত্যাগ করতঃ রাজোচিত গুণাবলী এবং কার্যাবলী অনুসরণ করিতে বদ্ধপরিকর হইলেন। জীবও এইরূপ স্বভাবতঃ প্রমাত্মস্বরূপ এবং অসংসারী হইলেও, অগ্নির ফুলিঙ্গের তায় আলাগ্নি হইতে বিচ্যুত হইয়া, দেহেন্দ্রিয়াদির জালে বদ্ধ হইয়া, নিজের পর্মাত্মভাব ভূলিয়া গিয়া নিজেকে শোকচঃখাকুল সংসারী বলিয়াই বিবেচনা করেন। সেই অবস্থায় প্রম-কারুণিক আচার্য যদি তাঁহাকে তাঁহার প্রকৃত পরিচয় জানাইয়া দেন. এবং বঝাইয়া দেন যে, তুমি শোক-মোহের অধীনে সংসারী নহ, তুমি অসংসারী পরব্রহ্ম, "তত্ত্বসদি"। এই গুরুমন্ত্রে দীকা লাভ করিলে, জীব 'এযণা'র নাগপাশ ছিন্ন করিয়া, শিবভাব প্রাপ্ত হইবে। তাহাতে সন্দেহ কি ? অগ্নির ফুলিঙ্গ অগ্নি হইতে বিচ্যুত হইবার পূর্বে যেমন দেই অগ্নির সহিত এক এবং অভিন্ন ছিল, জীবও সেইরূপ জীবভাব লাভ করিয়া, সংসারী সাজিয়া, প্রমাত্মা হইতে বিভক্ত হইবার পূর্বে প্রমাত্মাই ছিল। রাজপুত্রের রাজপরিচয়ের পর যেমন তাঁহার ব্যাধভাব বিলুপ্ত হয়—জীবেরও সেইরূপ পরব্রহ্ম পরিচয় লাভ করার পর, জীবভাব সম্পূর্ণ তিরোহিত হইবে, ইহাই তো স্বাভাবিক। স্মানি অবিভাই জীবভাবের মূল, জ্ঞানদৃষ্টির সাহায্যে নিজের প্রকৃতরূপের পরিচয় পাইলেই, মুমুকু জীবের জীবরের খোলদ খদিয়া পডে, তিনি হন মুক্ত।

'ব্রিন্দেব স্বাবিভয়া সংসরতি, স্ববিভয়া মুচ্যতে', এইরূপে অবিকৃত ব্রন্দের আবিভক জীবভাব যাঁহারা সমর্থন করেন, তাঁহাদের সিদ্ধান্তে ব্রহ্ম যেমন এক, জীবও সেইরূপ এক,—'একো বৈ দিতীয়ো নাস্তি', এক জীববাদ পকান্তরে, যাঁহারা অন্তঃকরণকে জীবের উপাধি বলিয়া ও অনেক জীববাদ প্রহণ করেন, তাঁহাদের মতে ব্যক্তিভেদে অন্তঃকরণ বিভিন্ন বিধায়, প্রত্যেক ব্যক্তির অন্তরচারী জীবও বিভিন্ন। ইহারই নাম অনেক জীববাদ। এক জীববাদ এবং অনেক জীববাদ, বেদান্তে এই ছুই প্রকার মতেরই পরিচয় পাওয়া যায়। এক জীববাদির মতে একমাত্র

রাজস্বনোঃ শ্বতিপ্রাপ্তেী ব্যাধভাবো নিবর্ততে । তথৈবমাল্পনো ২জ্বস্থ তত্ত্বমস্থাদিবাক্যতঃ ॥

দিদ্ধান্তলেশ সংগ্রহের ১২২-১২৩ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত, বৃহদারণ্যক—বার্তিকের কারিকা।

জীবের দারা কেবল একটি শরীরই হয় সজীব, অপর সকল শরীরই নির্জীব। আমার নিজ দেহে যেমন প্রাণের স্পান্দন ও সজীবতা অনুভূত হয়, অপরাপর জীবের শরীরেও সেইরূপ সজীবতা এবং প্রাণের স্পন্দন পরিলক্ষিত হয় সতা, কিন্তু তাহা স্বপ্লদুষ্ট শরীরের সজীবতার স্থায় পরিকল্লিত এবং অসতা বলিয়া জানিবে। স্বপ্নের ঘোরে আমি যথন সজীব মনুষ্যমূর্ত্তি এবং তাঁহার বিবিধ কর্মপ্রচেষ্টা প্রত্যক্ষ করি, সেই স্বপ্লদুষ্ট মনুষ্যুসূর্ত্তি ও তাঁহার শজীবতা যেমন বাস্তব নহে, আমারই স্বপ্নকল্লিভ, সেইরূপ জাগরিভ অব্স্থায়ও দ্রফী আমি যে কর্মচঞ্চল অসংখ্য জীবন্ত নরনারী প্রত্যক্ষ করিতেছি, তাঁহারা এবং তাঁহাদের কর্মশালা এই শ্যামলা ধরিত্রী, সমস্তই আমার অজ্ঞানকল্পিত। পরিদৃশ্যমান জীব ও জগৎ কিছুই সত্য নহে। স্বপ্নস্থলে নিদ্রাই হয় স্বপ্রদৃষ্ট বস্তুর জননী। যে পর্যন্ত আমি সন্তাপহারিণী নিদ্রার ক্রোড়ে স্থপ্ত থাকি, সেই পর্যন্ত স্বথ্নকল্লিত জীব ও জগৎ আমার নিদ্রা কল্ববিত দৃষ্টিতে সত্য স্বাভাবিক বলিয়াই প্রতিভাত হয়। স্বণ্নের ত্যায় জাগরণেও চলে অনাদি অবিভার খেলা। যে-পর্যন্ত অবিভা বর্তমান থাকে, সেই পর্যন্ত অবিদ্যা প্রসূত জীব ও জগৎপ্রপঞ্চ আমার নেত্রপথে উদ্ভাসিত থাকে। বিস্থার অরুণালোকে অবিস্থার তমিস্রা বিধ্বস্ত হইলে, অবিস্থারচিত জীব ও জগৎ তিরোহিত হয়, একমাত্র বিভার শাশত জ্যোতিঃই তথন বিরাজ করে।

র্থ একমাত্র জীব কে? এই প্রশ্নের উত্তরে পণ্ডিত রামতীর্থ তাঁহার "বিদন্মনোরঞ্জিনী"তে বলিয়াছেন—যিনি দেখেন, সেই দ্রফীই একমাত্র জীব, অপরাপর সমস্ত জীব ও জগৎদ্রফী জীবেরই অবিভার খেলা।

শিশ্য বলিলেন—আমি আমাকে এবং অপর সকলকেই আমার ন্যায় সংসারী দেখিতেছি। গুরু শিশ্যকে তত্ত্ব বুঝাইতে গিয়া বলিলেন, তবে তুমিই একমাত্র দ্রষ্টা জীব; অপর যাহা কিছু দেখিতেছ তাহা তোমারই অজ্ঞানকলিত। তোমার অবিভাপ্রভাবেই অভ্যান্য জীবকুল ও এই লীলাময়ী বিশ্বপ্রকৃতি তোমার দৃষ্টিতে প্রতিভাত হইতেছে; এমন কি, তোমার আচার্য উপদেষ্টা আমিও তোমারই অনাদি অবিভার স্বস্টি। আমরা কিছুই বাস্তব নহি, যতক্ষণ তোমার অবিভা থাকিবে, ততক্ষণ আমরাও থাকিব। অবিভা অন্তর্হিত হইলে, তোমার দ্রষ্ট্রত থাকিবে না, তোমার দৃষ্টিতে প্রতিভাত

আমরাও থাকিব না। এইমতে জীব এক বলিয়া, বদ্ধ-মুক্ত-ব্যবস্থাও নাই; অর্থাৎ একজীববাদে কোন জীব বদ্ধ, আর কোন জীব মুক্ত, এইরূপ ব্যবস্থা চলিতে পারে না। সংসারী জীব বদ্ধ, নারদ-প্রহলাদ প্রভৃতি মুক্ত-জীব বলিয়া শান্তের যে নির্দেশ পাওয়া যায়, তাহা এই মতে স্বথ্নে কোন জীবের মুক্তিদর্শনের হ্যায়ই কল্লিত এবং অসত্য। একজীববাদে বদ্ধ-মুক্ত-ব্যবস্থা যেমন অজ্ঞানেরই কল্পনা, সেইরূপ গুরু-শিহ্য, উপাস্থ-উপাসক, জীব-স্থার প্রভৃতি দ্বৈতসূলক সর্বপ্রকার বিভাবই কল্পনা, বাস্তব কিছু নহে। এই সব বিভাব মিথাা, স্কুতরাং এই সকল দ্বৈত ভাবের উপদেশক শান্তরাজিও মিথাা।

দ্রুফা 'আমি'ই যখন একমাত্র জীব, দ্বিতীয় জীব যখন নাই, তখন এই একমাত্র জীবকে ব্রহ্মবিছা উপদেশ দিবে কে ? দ্বিতীয় উপাক্ত না থাকায় উপাদনা করিবে কাহার ? এইরূপ প্রশাের উত্তরে একজীববাদীর বক্তব্য এই যে, স্বপ্রদর্শী যেমন স্বণ্নে কোন কল্লিত গুরুর নিকট সতুপদেশ গ্রহণ করে, দেবতার কল্লনা করিয়া উপাদনা প্রভৃতির অনুষ্ঠান করে, স্বথরাজ্যের সমস্তই যেমন কল্লনা, সেইরূপ আমাদের জাগরণের দর্বপ্রকার ব্যবহারই আবিছ্যক কল্লনা বলিয়াই গ্রহণ করিবে, সত্যদৃষ্টিতে গ্রহণ করিবে না। এইরূপ মতই অদৈতবেদাত্তে 'একশরীরবাদ ও এক-জীববাদ' বলিয়া খ্যাতিলাভ করিয়াছে।' এই একজীববাদেও ভিন্ন ভিন্ন মতের পরিচয় পাওয়া যায়। কাহারও কাহারও মতে একমাত্র হিরণ্যগর্ভই মুখ্য জীব। অপরাপর জীব হিরণ্যগর্ভরই

১। (ক) একো জীবঃ, তেন একমেবশরীরং সজীবন্। অন্তানি স্বপ্রদ্থশরীরাণীব নির্জীবানি। তদজানকল্লিতং সর্বং জগৎ, তম্ম স্বপ্নদর্শনবদ্ যাবদবিছাং সর্বো ব্যবহারঃ। বদ্ধম্ক্রব্যবস্থাপি নাস্তি, জীবস্থ একছাৎ। শুকুমুক্ত্যাদিকমিপি স্বাপ্রশ্বান্তর মুক্ত্যাদিকমিব কল্পিতন্। অত্র চ সম্ভাবিত সকল্শস্কা-কলম্ব-প্রশালনং স্বপ্রদৃষ্টান্তসলিলধার্বয়েব কর্তব্যমিতি।

সিদ্ধান্তলেশসংগ্রহ, ১২৪ পৃষ্ঠা, নির্ণয়দাগর সং।

<sup>(</sup>খ) নম জীবৈক্যমতে বিভোপদেষ্টুরভাবাদ বিভোদয়ো ন স্থাৎ, জীবেশ্বর-বিভাগাভাবেন জীবস্থ ঈশবোপাসনাদিব্যবহারক ন স্থাদিত্যাশঙ্কাহ, যথা স্থাদশায়াং স্থাদৃক্ কঞ্চিদ্ গুরুমীশবং চ কল্পয়িছা তাবুপান্তে, তাভ্যাঞ্চ বিভাদিকং লভতে, তদ্দিতিভাব:। শিদ্ধান্তলেশসংগ্রহের ক্ষণ্যনন্দতীর্থরচিত টীকা, ১২৪-১২৫ পৃষ্ঠা, নির্মান্যর সং।

প্রতিবিম্ব। হিরণ্যগর্ভ ব্রহ্মের প্রতিবিম্বস্করপ। চিত্রপটে অঙ্কিত মনুশ্যমূর্ত্তির পরিধেয় বস্ত্ররাজি যেমন বন্ধাভাস মাত্র, প্রকৃত বন্ধ নহে, হিরণ্যগর্ভের প্রতিবিম্ব জীবও সেইরূপ জীবাভাসমাত্র, মুখ্য জীব নহে। এইরূপ মত 'সবিশেষ অনেক-শরীরবাদ এবং মুখ্যৈক জীববাদ' বলিয়া পরিচিত। কোন কোন স্থধী মনে করেন যে, হিরণ্যগর্ভও বস্তুতঃ এক নহে, হিরণ্যগর্ভ কল্পভেদে ভিন্ন ভিন্ন। এই অবস্থায় কোন কল্পের কোন্ হিরণ্যগর্ভ যে মুখ্য জীব, কেযে অমুখ্য জীব, তাহা নিশ্চয় করিয়া বলা চলে না। এইজন্ম প্রতিত আছেন। এইরূপ জীবের কোন বিশেব সংজ্ঞা নির্দেশ করা যায় না বলিয়া, এইরূপ মতবাদ 'অবিশেষ এক-জীববাদ' নামে অভিহিত হইয়া থাকে।

আপত্তি হইতে পারে যে, সর্বশরীরে একই জীব অধিষ্ঠিত হইয়া থাকিলে, এক শরীরের স্থ্য-চঃখ্রোধ অপর শ্রীরে উৎপন্ন হয় না কেন ? রামের দেহে যেই জীব, শ্যামের দেহেও দেই জীবই বিরাজ করিলে, রামের স্থ-তুঃখবোধ শ্যামের উদয় হইতে বাধা কি ? এইরূপ প্রশাের উত্তরে এক-জীববাদীরা বলেন, দেহের ভেদই দেক্ষেত্রে দেহান্তরে স্থ-দুঃখ প্রভৃতির উপলব্ধির প্রতিবন্ধক হইয়া দাঁডায়। দেহের ভেদ থাকার দরুণই যে এক দেহের স্থ্য-চঃথপ্রভৃতির অপর দেহে জ্ঞানোদ্য হয় না, এইরূপ সিদ্ধান্ত দেহ-ভেদে যাঁহারা আত্মা বা জীবের ভেদ স্বীকার করেন, সেই অনেক-জীববাদীরাও মানিতে বাধ্য। নতুবা আত্মা বা জীব তো তাঁহাদের মতেও দেহপরিমাণ নহে, এক দেহেই দীমাবদ্ধ নহে, আত্মা বা জীব ভূমা এবং ব্যাপক। এই অবস্থায় তাঁহাদের সিদ্ধান্তে রামের স্থথ-ছুঃখবোধ শ্যামের হয় না কেন ? জন্মান্তরের অনুভূত বিষয়সমূহ বর্তমান জন্ম স্মৃতিতে ভাসে না কেন ? এই প্রশ্নের কোন সমুত্তর অনেক-জীববাদী দিতে পারেন না। আত্মা দেহের স্থায় অনিত্য নহে, নিত্য। অম্ম জন্মেও দেহে যে শাশ্বত আত্মা বিরাজমান ছিল, এই জন্মের এই দেহেও সেই নিতা আত্মাই অধিষ্ঠিত আছে, ইহা স্বীকার করিতেই হইবে। তাহা না হইলে কর্ম ও কর্ম-ফলভোগের নিয়ম অক্ষুণ্ণ রাখা কোনমতেই সম্ভবপর হইবে না। দেহের ভেদে আত্মার ভেদ স্বীকার করিয়াও, জন্মান্তরে অনুভূত বিষয়ের স্মৃতি-বারণের উদ্দেশ্যে অনেক-জীববাদীরা যদি বর্তমান দেহকে স্থুখ, হুঃখ, স্মৃতির

প্রতিবন্ধক বলিয়া সিদ্ধান্ত করেন, তবে একজীববাদী দেহ-ভেদকে স্থুখ-দুঃখবোধের প্রতিবন্ধক বলিয়া গ্রহণ করিলে, প্রতিবাদীর তাহাতে আপত্তির কি কারণ থাকিতে পারে ?

এক-জীববাদে একের মুক্তিতেই সকলের মুক্তি হইবে। দ্রস্টা জীবের অজ্ঞান বিধ্বস্ত হইলে, অমৃক্ত জীব আর কেহ থাকিবে না। এক-জীববাদে বদ্ধ-মুক্ত ব্যবস্থার যে কোন অর্থ নাই, তাহা আমরা পূর্বেই উল্লেখ করিয়াছি। এই একের মুক্তিতে দকলের মুক্তির প্রশ্নটিকেই অনেক-জীববাদীরা এক-জীববাদের বিরুদ্ধে প্রধান অন্ত হিসাবে গ্রাহণ করিয়াছেন। সর্বজ্ঞাত্ম মুনি তাঁহার "সংক্ষেপ শারীরক" নামক গ্রন্থে রন্ধ-মুক্ত ব্যবস্থার সঙ্গতি রক্ষা করিয়াও, আলোচ্য এক-জীববাদ সমর্থন করিয়াছেন। সর্বজ্ঞাতা মুনি প্রতিবিদ্যবাদ অনুসরণ করতঃ এক-জীববাদ সমর্থন করিতে গিয়া বলিয়াছেন. অবিগ্রায় চিৎপ্রতিবিম্বই জীব। অবিগ্রা এক, অতএব অবিগ্রা প্রতিবিম্ব-জীবও এক। এক অবিছায় নানা প্রতিবিদ্ধ পড়িতে পারে না, জীবও স্বতরাং নানা হইতে পারে না। অন্তঃকরণই জীবের বিশেষ অভিব্যক্তি-স্থান। অন্তঃকরণ অবিভায় কল্লিত এবং দেহভেদে ভিন্ন ভিন্ন। অবিভা-কল্লিত অন্তঃকরণের দারা অবিচা প্রতিবিদ্বিত জীবের বিভেদ অবশাস্তাবী। যেই অন্তঃকরণে ব্রহ্ম দাক্ষাৎকার উদিত হইরে, দেই অন্তঃকরণ পরিচ্ছিন্ন প্রতিবিশ্বই বিমৃক্ত হইবে। অপরাপর অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন প্রতিবিশ্ব বা জীব মুক্ত হইবে না। স্থ-তুঃখময় অন্তঃকরণের জালে বদ্ধই থাকিবে। এই দৃষ্টিতে এক-জীববাদ গ্রহণ করিয়াও সর্বজ্ঞাত্ম মুনি বন্ধ-মুক্ত ব্যবস্থা প্রভৃতির উপপাদন করিয়াছেন। তাঁহার যুক্তির মর্ম এই যে, ব্রহ্মাশ্রিত অবিভার প্রভাবেই পরব্রন্ধ সংসারী সাজেন। অজ্ঞানবশেই বেদ-বেদান্ত প্রভৃতি শাস্ত্র, উপাস্ত-উপাসক, গুরু-শিষ্য প্রভৃতি দ্বৈতমূলক বিভাব কল্পিত হইয়া থাকে। ঐ কল্পিত শান্ত্র, আচার্য প্রভৃতির উপদেশ হইতেই ব্রহ্মবিতা স্ফুর্তি লাভ করে। ব্রহ্মবিতার ভাস্বর জ্যোতিতে অবিতার অন্ধকার বিদূরিত হয় এবং ব্রহ্ম স্বীয় সচিচদানন্দরূপে বিরাজ করেন। স্বাচার্য মধুসূদন সরস্বতী আলোচ্য-

<sup>&</sup>gt;। স্বীয়াহবিত্যাকল্পিতাচার্য-বেদ-ন্যায়াদিভ্যো জায়তে তম্ম বিতা। বিতা-জন্ম-ধ্বস্তমোহস্ম তম্ম, স্বীয়ে রূপেহবন্ধিতিঃ স্বপ্রকাশে॥

সংক্ষেপশারীরক ২।১৬৩।

মতের প্রতিধ্বনি করিয়াই বলিয়াছেন যে, অন্তঃকরণ-পরিচ্ছিন্ন জীবের দ্রম্ট্র, ব্রহ্মজিজ্ঞাসা প্রভৃতিও যে অন্তঃকরণভেদে বিভিন্ন হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? তবে, যেই অন্তঃরকণ-পরিচ্ছিন্ন জীবের ব্রহ্মজিজ্ঞাসা তীব্রতর হয়, শান্ত্র ও গুরুবাক্যে অচলা শ্রান্ধার উদয় হয়, শ্রাবণ-মনন প্রভৃতি আয়ত্ত হয়, সেই ভাগ্যবান্ জিজ্ঞাস্থ জীবই ব্রহ্মবিছা লাভ করেন। যাঁহাদের অনুরূপ সাধনসম্পদ্ নাই, শ্রান্ধার দৃঢ়তা নাই, তাঁহারাই অঘটন-ঘটন-পটীয়সী মায়ার কুহকে মজিয়া বন্ধনের জালা ভোগ করেন। এইরূপে বিচার করিলে এক-জীববাদেও বন্ধ-মুক্ত-ব্যবস্থার অনুপপত্তি নাই। দেহভেদে জীবভেদ স্বীকার করারও কোন প্রয়োজন হয় না। এক কথায়, অনাদি অবিছা-প্রভাবে এক অদ্বিতীয় ব্রহ্মই জীবভাব প্রাপ্ত হন, বিছোদয়ে বিমুক্ত হন, স্বীয় সচ্চিদানন্দরূপে অবস্থান করেন, ইহাই একজীববাদের মর্ম।

একজীববাদে বদ্ধ-মুক্ত-ব্যবস্থার অনুপপত্তি অপরিহার্য বুঝিয়াই, অনেকজীববাদী আচার্যগণ একজীববাদের পরিবর্তে অনেকজীববাদ সমর্থন করিয়াছেন। তাঁহারা বলেন যে, বদ্ধ-মুক্ত-ব্যবস্থা শান্তসিদ্ধ। ইহাকে অলীক কল্পনা বলিয়া উড়াইয়া দেওয়া চলে না। কেবল মানুরের কথা কি? দেবতাদিগের মধ্যেও যাঁহারা ব্রহ্ম সাক্ষাৎকার লাভ করিয়াছেন, তাঁহারা মুক্তির আনন্দ উপভোগ করিয়াছেন। যাঁহারা অমৃতের সন্ধান লাভ করিতে পারেন নাই, তাঁহারা বন্ধনের বেদনায় কাতর হইয়াছেন। শ্রুতিবাক্যে এবং স্মৃতি, পুরাণ প্রভৃতিতে ব্রহ্মজ্ঞ জীবের মুক্তির এবং অজ্ঞ জীবের বন্ধনের কথা পুনঃ পুনঃ উক্ত হইয়াছে। "য়দ গত্মা ন নিবর্তন্তে তদ্ ধাম পরমং মম।" এইরূপ শ্রীভগবানের গীতার বাণী হইতেও জ্ঞানীর অমৃত ব্রহ্মপদ প্রাপ্তির কথা নিঃসংশয়ে জানা যায়।

## প্রতিষেধাদিতি চেন্ন শরীরাৎ।

ব্রঃ সূঃ ৪।২।১২।

এই ব্রহ্মসূত্রে আপ্তকাম বা আত্মকাম ব্রহ্মদর্শীর 'ব্রক্সিব সন্ ব্রহ্মাপ্যেতি,' বৃহদাঃ, ৪।৪।৪৬, এইরপে ব্রহ্মভাব প্রাপ্তির উপদেশ করিয়া, এবং অজ্ঞানী সংসারীর উৎক্রোন্তি, পরলোকগতি প্রভৃতি বর্ণনা করিয়া, অদ্বৈত-বেদান্তের মূর্ত্তবিগ্রাই আচার্য শঙ্কর তাঁহার ভাষ্যে জীবের বন্ধন ও মুক্তি সমর্থন করিয়াছেন। এই অবস্থায় অধ্যাত্ম শাস্ত্র ও আচার্যের মর্যাদা

ধূলিদাৎ করিয়া বন্ধ-মুক্ত-ব্যবস্থাকে স্বপ্নের ব্যবহারের তায় অলীক বলিয়া ব্যাখ্যা করা কতদূর দঙ্গত হইয়াছে, তাহা স্থুধী পাঠক বিচার করিবেন। এক-জীববাদের সমর্থক সর্বজ্ঞান্ম মুনি, মধুসূদন সরস্বতী প্রমুখ অদ্বৈত-চিন্তা-নায়কগণও বদ্ধ-মুক্তি-ব্যবস্থাকে অলীক বলিয়া উড়াইয়া দিতে পারেন নাই। এই ব্যবস্থা অব্যাহত রাখিয়াই তাঁহারা তাঁহাদের অঙ্গীকৃত একজীববাদ বিশ্লেষণ করিয়াছেন এবং অজ্ঞাতসারে বহুজীববাদীর পথেরই অনুবর্তন করিয়াছেন। অন্তঃকরণই জীবের বিশেষ অভিব্যক্তিস্থান ইহা সকলেই স্বীকার করিয়া থাকেন। সর্বব্যাপী ত্রন্মের অন্তঃকরণের দ্বারা পরিচ্ছেদ অবশ্যন্তাবী-বিধায়, অন্তঃকরণকে জীবের উপাধি বলিয়া গ্রহণ করিয়া, অনেক-জীববাদ স্বীকার করিয়া লওয়াই যুক্তিযুক্ত। অন্তঃকরণ অবিছারই পরিণাম; স্বুতরাং অন্তঃকরণরূপ উপাধির মূলে যে অনাদি অজ্ঞান আছে, তাহা কেহই অস্বীকার করিতে পারেন না। জীবের পরস্পার ভেদ যখন প্রত্যক্ষগম্য, তখন সেই প্রত্যক্ষসিদ্ধ জীবভেদ সমর্থনের জন্ম এক অবিম্যাকে জীবের উপাধি না বলিয়া, ব্যক্তিভেদে বিভিন্ন অন্তঃকরণকে ভিন্ন ভিন্ন জীবের উপাধি বলাই শোভন এবং স্বাভাবিক। এই মতে শান্ত্রসিদ্ধ বদ্ধ-মুক্ত-ব্যবস্থার যক্তি-দঙ্গত উপপাদন সম্ভবপর বিধায়, এইরূপ মতই গ্রহণ যোগ্য।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, অন্তঃকরণ যথন অবিভারই পরিণাম এবং জীবভাব যথন অজ্ঞান কল্লিত, তথন অজ্ঞান বিধ্বস্ত হইলে, অজ্ঞানের সর্ববিধ পরিণামও অবশ্যই বিলীন হইয়া যাইবে। অজ্ঞান তিরোহিত হইলে জীবের অন্তঃকরণরূপ উপাধিও বিলুপ্ত হইতে বাধ্য। অজ্ঞান নিঃশেষে নির্ত্তি না হইলে, মৃক্তি ঘটে না। অজ্ঞান নানা নহে, এক। এই অবস্থায় একজীব মৃক্ত হইলেই সকল জীবই মৃক্ত হইতে পারে। ফলে, যেই বদ্ধ-মৃক্ত-ব্যবস্থার ভিত্তিতে এই মত স্থগঠিত হইয়াছে, সেই বদ্ধ-মৃক্ত-ব্যবস্থাই এই মতে অচল হইয়া দাঁড়ায় নাকি ? এইরূপ প্রশ্নের উত্তরে অনেক জীববাদের সমর্থক পণ্ডিতেরা বলেন যে, অজ্ঞান এক হইলেও, অজ্ঞান নিরংশ নহে, অজ্ঞানেরও মাত্রা বা অংশ আছে। এই মাত্রার ক্রাস-রৃদ্ধি অনুসারে অজ্ঞানের হ্রাস-রৃদ্ধি অনুসারে অজ্ঞানের হ্রাস-রৃদ্ধি স্কুলিত হইয়া থাকে। তাঁহাদের অজ্ঞানের এইরূপ মাত্রা কল্লনার যুক্তি এই যে, শাল্রে জীবমুক্তির কথা শুনিতে পাওয়া যায়। অবশ্যই বৈষ্ণব-বেদান্ত-সম্প্রদায়, অদৈতবেদান্তিগণের মধ্যেও মণ্ডন-মিত্র প্রশ্নতির সম্প্রদায় জীবমুক্তি স্বীকার করেন না। ইঁহারা বলেন যে,

বিদেহ মুক্তিই প্রকৃত মুক্তি বটে। ভোগদেহই বিদেহ কৈবল্যের প্রতিবন্ধক। re विनर्धे ना हरेल, विषय किवला लाख हरेए भारत ना। छानीत যে অবস্থাকে জীবন্মুক্তি বলা হইয়া থাকে, তাহা বস্তুতঃ দিদ্ধাবস্থা নহে, উন্নততর সাধক জীবনের বর্ণনা। আচার্য শঙ্করের মতে জীবশ্যক্ত এবং বিদেহ মুক্তের মধ্যে জ্ঞানের কোন তারতম্য নাই। জ্ঞান উভয় ক্ষেত্রেই ষোল কলায়ই পূর্ণ। তবে, জীবন্মুক্তকে প্রারন্ধের ক্ষয় না হওয়া পর্যন্ত এই শরীরে অবস্থান করিতে হয়, জ্ঞানোদয়ের সঙ্গে সঙ্গেই বিদেহ কৈবল্য লাভ इस ना। জीवनारक्तत प्रच थवः रिमिश्त किया विनुष्ठ इस ना, विनिष्ठ থাকে। দেহমাত্রই এমন কি জীবন্মক্তের দেহও অজ্ঞানকল্পিত। জীবন্মুক্তেরও ভোগদেহ থাকায় বুঝা যায় যে, অনাদিকাল সঞ্চিত অনন্ত অবিতা সংস্কার তথনও সম্পূর্ণ বিলুপ্ত হয় নাই। ঐ অবিতা-সংস্কার-চক্রের ঘূর্ণি বা অজ্ঞান-লেশ তথনও প্রারন্ধরূপে চলিতেছে এবং দেহ থাকা পর্যন্তই চলিবে। জীবন্মক্তির ক্ষেত্রে অজ্ঞানের লেশ স্বীকার করিতে গেলেই, অজ্ঞানকে আর নিরংশ বা নিরবয়ব বলা চলে না। অজ্ঞানেরও মাত্রা স্বীকার করিতে হয়, এবং দাঁড়ায় এই যে, যেই নির্মল অন্তঃকরণে ব্রহ্ম-বিজ্ঞান-রাকা উদিত হয়, সেই অন্তঃকরণেরই অজ্ঞানতমঃ বিধ্বস্ত হয় এবং ঐ অন্তঃকরণরূপ উপাধিকল্পিত জীব উপাধি শৃঙ্খল মুক্ত হইয়া পরিপূর্ণ চিদানন্দে বিলীন হইয়া যায়। অজ্ঞানীর আবিল অন্তঃকরণে অবিতা পূর্বের মতই বিরাজ করে। অজ্ঞানী জীব বন্ধন-জাল ছিন্ন করিতে পারে না, মুক্তির অমৃত-স্বাদও অনুভব করিতে পারে না। এইভাবে বন্ধ-মুক্ত ব্যবস্থার উপপাদন অনায়াদেই করা যাইতে পারে। কোন কোন স্থা মনে করেন যে, স্থায়-মতে যে-স্থলে ঘট থাকে, সে-স্থলে ঘটের অত্যন্তাভাব থাকিতে পারে না। ঘটের সংযোগ না থাকিলেই সেক্ত্রে ঘটের অত্যন্তাভাব থাকে; অতএব ঘট-সংযোগের অভাবকেই ঘটের অত্যন্তাভাবের স্থিতির নিয়ামক বলা হয়। আলোচ্য স্থলেও মনঃই ব্রহ্ম-চৈতন্তে অজ্ঞানের বৃত্তির বা অবস্থিতির নিয়ামক বটে। মনঃ থাকিলেই অজ্ঞানের বৃত্তি থাকে, মনঃ না থাকিলে অজ্ঞানের বৃত্তি থাকে না. ইহা অতি মত্য কথা। যেই উপাধিতে বা অন্তঃকরণে ব্রহ্মবিজ্ঞান मমুৎপন্ন হয়, দেই উপাধি বা মনঃ দেক্ষেত্রে বিনষ্ট হয়। ফলে, অজ্ঞানের বৃত্তিও সেখানে থাকে না। যেক্ষেত্রে ক্রিয়াশীল মনঃ আছে, অজ্ঞানের বৃত্তিও

সেইস্থলে আছে। অজ্ঞান-সম্পর্কই বন্ধ এবং অজ্ঞান-সম্পর্কের বিলোপই মোক্ষ। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলেও, বন্ধ-মোক্ষের দঙ্গতি রক্ষা করা অসম্ভব হয় না। তারপর, যাঁহারা অজ্ঞানকে ব্রহ্মাশ্রিত না বলিয়া, জীবকে অজ্ঞানের আশ্রয়, ব্রহ্মকে অজ্ঞানের বিষয়—'জীবপদাব্রহ্মবিষয়া' বলিয়া ব্যাখ্যা করিতে চাহেন. দেই মণ্ডন, বাচস্পতি প্রভৃতির মতেও একই অজ্ঞান ভিন্ন **ভিন্ন জীবাত্মাতে** বর্তমান থাকে। এরূপ ক্ষেত্রে কোন এক জীবাত্মার ব্রহ্মবাধ জাগ্রত হইলে, ঐ জীবাত্মার দহিত অজ্ঞানের সম্পর্ক বিলুপ্ত হয়, দে মৃক্ত হয়। অপরাপর জীবাত্মাতে অবিছা পূর্বের ন্যায়ই বিরাজ করে, সেই অজ্ঞানী জীব মুক্ত হয় না, সে থাকে বদ্ধ। এইরূপ সিদ্ধান্তেও বদ্ধ-মৃক্ত বাবস্থার কোন অনুপপত্তি ঘটে না। অজ্ঞান এক এবং সমস্ত জীবে উহা বিগুমান থাকিলেও, বদ্ধ-মুক্ত ব্যবস্থা যে অচল হইয়া পড়ে না তাহা বুঝাইবার জন্ম ন্যায়োক্ত-"ঘটর জাতির" কথা দৃষ্টান্ত হিসাবে উল্লেখ করা যাইতে পারে। ঘটর জাতি অনেক ঘটে যেমন থাকে. সেইরূপ উহা একটি ঘটেও থাকে। জাতি পদার্থ প্রত্যেক ব্যক্তিতেই বিশ্বমান থাকে। কোন একটি ঘট ভাঙ্গিয়া গেলে ঘটন্বজাতির কিন্তু তাহাতে বি<del>নাশ</del> হয় না। কেবল যেই ঘটটি বিধ্বস্ত হয়, তাহার সহিত ঘটর জাতির সম্পর্ক বিলুপ্ত হয় মাত্র অর্থাৎ ঘটর জাতি সেই বিধ্বস্ত ঘটকে পরিত্যাগ করে। এক অনাদি অজ্ঞান-সম্পর্কেও এইরূপই বুঝিতে হইবে। অজ্ঞান এক এবং তাহা নিখিল জীবে বিগ্রমান থাকিলেও, অজ্ঞান আলোচ্য ঘটর প্রভৃতি জাতিপদার্থের গ্রায় প্রত্যেক জীবেই স্বতন্ত্রভাবে অবস্থান করে। তন্মধ্যে কোন এক জীবের ব্রহ্মজ্ঞান উদিত হইলে, সেই জীবের অবিছা-সম্পর্ক বিলুপ্ত হয়; এবং অজ্ঞান ঐ জীবকে চিরতরে পরিত্যাগ করে। অস্তান্ত বদ্ধ জীবের ক্ষেত্রে অজ্ঞান যথাপূর্বং পক্ষবিস্তার করিয়া বিরাজ করে। স্থতরাং অজ্ঞান এক হইলেও বদ্ধ-মুক্ত ব্যবস্থার কোনরূপ অদঙ্গতি হয় না। কোন কোন মনীষী মনে করেন যে, অজ্ঞান এক হইলেও, অজ্ঞানের আবরণ ও বিক্ষেপ নামে যে চুইটি শক্তি আছে, এ শক্তিদম জীবভেদে ভিন্ন ভিন্ন হইয়া যে-জীবের ব্রহ্মবোধ উদিত হয়, সেই জীবের সম্বন্ধেই অজ্ঞানের আবরণ ও বিক্ষেপশক্তি বিলুপ্ত হয়। অপরাপর বদ্ধ জীবে ঐ শক্তিদ্বয় পূর্বের মতই বর্তমান থাকে; ফলে, বদ্ধ-মুক্ত ব্যবস্থার কোন অনুপ্রপত্তি ঘটে না। কেহ কেহ আবার নিঃসন্দেহে বদ্ধ-মুক্ত ব্যবস্থার উপপাদন করার উদ্দেশ্যে

নিথিল জীবে একই অজ্ঞান স্বীকার না করিয়া, জীব-ভেদে অজ্ঞানের ভেদ স্বীকার করিয়া থাকেন। এই মতে যেই জীবের আত্মজ্যোতিঃ স্ফূর্তিলাভ করে, দেই জীবেরই অনাদি অজ্ঞান-তমঃ বিধ্বস্ত হয়। ব্রহ্ম-জ্ঞানবিমুখ সংসারাসক্ত জীব বদ্ধ থাকে, এইভাবে অনেক জীববাদী বেদান্তসম্প্রাদায় বদ্ধ-মুক্ত-ব্যবস্থা উপপাদন করিবার যে প্রয়াস করিয়াছেন তাহা পরীক্ষা করিলে স্থধী দেখিতে পাইবেন যে, নিখিল জীবে একই অজ্ঞান স্বীকার করিয়া, ইহারাও এক-জীববাদের মূলসূত্র অনুসরণ করিয়াছেন। 'একজীববাদ' বা 'দৃষ্টিস্প্রিবাদ'ইই চরম অন্বৈতবাদ। পরিদৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ দ্রফ্টা জীবেরই আবিহ্যক স্বস্থি। এইরূপ স্বস্থিতে জগতের মিথ্যাত্ম নিঃসংশয়ে প্রমাণিত হওয়ায়, 'একজীববাদ'ই অনৈতবেদান্তে বিশেষ স্থান লাভ করিয়াছে।

জীব এক কি অনেক, এই প্রশের মীমাংসা করা গেল। সম্প্রতি জীবের পরিমাণ আলোচনা করা যাইতেছে। জীবালার পরিমাণ-সম্পর্কে পরস্পর বিরুদ্ধ নানা প্রকার মতের পরিচয় পাওয়া যায়। বৈশুববেদান্তী রামানুজ, মধ্বাচার্য, নিম্বার্ক প্রভৃতি পণ্ডিতগণ জীবালাকে পরমাণু-পরিমাণ বলিয়া দিদ্ধান্ত করিয়াছেন। অদৈতবেদান্তের মতে জীব ব্রুদ্ধই বটে, 'জীবো ব্রক্ষাব নাপরং'। ব্রহ্ম আকাশের স্থায় ভূমা বা পরমমহৎ পরিমাণ। ব্রহ্মাভিন্ন জীবও স্কৃতবাং অদৈতবাদের দিন্ধান্তে যে বিভু বা ভূমা হইবে তাহাতে দন্দেহ কি ? রামানুজ, মাধ্ব প্রভৃতি আচার্বগণের মতে পরব্রুদ্ধ পুরুষোত্তম অভিন্ন নহে, বিভিন্ন।

জৈনপণ্ডিতগণ জীবাত্মাকে দেহ পরিমাণ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়া থাকেন। ইহা আমরা প্রথম পরিচ্ছেদে জৈনমতোক্ত আত্মার স্বরূপ বিচার প্রপ্রেল উল্লেখ করিয়াছি। আত্মা দেহ-পরিমাণ হইলে, দেহে খারা দেহ পরিমাণ হইতে পারে না বিলয় অবশ্যস্তাবী। জৈনপণ্ডিতগণ জীবাত্মার বিনাশ (অনিত্যতা) স্বীকার করেন না। এইজন্মই জীবাত্মার শ্রীর-পরিমাণ

১। দৃষ্টিস্টিবাদের মর্ম আমরা প্রথম খণ্ডে মণ্ডন ও বাচস্পতির দার্শনিকমতের পরিচয় প্রদানপ্রসঙ্গে এবং প্রকাশানন্দের মতের বিবরণে উল্লেখ করিয়াছি। স্থা পাঠক সেই আলোচনা দেখিবেন।

কল্পনা করা যায় না। জীবাজার জন্মান্তর নানা যোনিভ্রমণ প্রভৃতি জৈনগণও স্বীকার করিয়া থাকেন। তাঁহাদের মতেও কর্মানুসারে জীব নানা যোনি ভ্রমণ করিয়া, কর্মশেষ না হওয়া পর্যন্ত নানাবিধ দেহ পরিগ্রহ করিয়া থাকে। সকল দেহের পরিমাণ একরূপ নহে। দেহ-পরিমাণ জীবান্থারও স্থতরাং কোনরূপ স্থায়ী পরিমাণ নাই। যেই দেহ গ্রহণ করে, আত্মা সেইরূপ পরিমাণ প্রাপ্ত হয়। মনুয্য-জীব মনুয্য-শরীর-পরিমাণ, হস্তী-জীব হস্তী-শরীর-পরিমাণ, পতঙ্গজীব পতঙ্গ-শ্রীর-পরিমাণ, এইরূপেই আত্মার পরিমাণ বুঝিতে হইবে। এখন কথা এই যে, মনুষ্য-জীব যদি কর্মবশে পতঙ্গ জন্মলাভ করিয়া পতঙ্গ শরীর গ্রাহণ করে, কিংবা মানুষ ষদি পরজন্মে হাতী হয়, তবে সেক্ত্ত্রে মনুয্য-শ্রীর-পরিমাণ আত্মা হাতীর বিশাল কায় ব্যাপিয়া থাকিতে পারে না, পতঙ্গের ক্ষুদ্র দেহে মনুষ্য আত্মার সমাবেশও অসম্ভব হয়। পরজন্মের কথাই বা বলি কেন ? বালকের শরীর-পরিমাণ আত্মা পরিপূর্ণাবয়ব যৌবন দেহ ব্যাপিয়া থাকিতে পারে না। ফলে, সমগ্র যুবদেহে চেতনার উপলব্ধি হইতে পারে না। এই সকল দোষের সমাধান করিতে গিয়া জৈনগণ আত্মাকে প্রদীপের স্থায় সংকোচ-বিকাশশীল বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। যে প্রদীপ বিশাল গৃহ আলোকিত করে, সেই প্রদীপই ক্ষুদ্র গৃহে নিবদ্ধ হইলে ক্ষুদ্র গৃহটিকে উদ্ভাষিত করে, গৃহের বাহিরে দেক্ষেত্রেও আলো ছড়াইয়া পড়ে না। প্রদীপের ন্যায় সংকোচ-বিকাশশীল আত্মাও সেইরূপ যেই দেহ কারাগারে আবদ্ধ হয়, তাহার সবটুকুই আত্মার জ্যোতিতে জ্যোতির্গয় করিয়া রাখে। ই উল্লিখিত প্রদীপের দৃষ্টান্তও আত্মার সম্পর্কে প্রয়োগ করা চলে না। কেননা, ক্ষুদ্র গুহে যে প্রদীপটি জলিতেছে, তাহাকে থুব বড় একটা ঘরের মধ্যে রাখিয়া দিলে দেখা যায় যে, কুদ্রগৃহ আলোকমালায় ষে ভাবে সমুজ্জল হইয়াছিল, বড় ঘরটি ততথানি উজ্জ্বল হয় নাই, অল্প প্রকাশিত হইয়াছেমাত্র। বড় ঘরের আলোটি ক্ষুদ্র কোন ঘরে রাথিয়া দিলে, সেই আলোকের প্রভায় ক্ষুদ্র ঘরটি অধিকতর উঙ্জ্বল হইবে। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে বৃহৎশরীরে জ্ঞানের

১। এবঞ্চাত্মাকাৎ স্থাম্, ত্রঃ স্থঃ ২।২।৩৪ স্তত্তের ভাষ্য-ভামতী দেখুন।

২। যথাহি প্রদীপো ঘটমহাহর্ম্যোদরবর্তী দংকোচবিকাসবানেবংজীবোহপি পুর্ত্তিকা-হস্তিদেহয়োঃ। ভামতী, ব্রঃ স্থঃ ২।২।৩৪।

অল্লতা এবং ক্ষুদ্রকায়ে জ্ঞানের আধিক্যই স্বীকার করিতে হয়। কিন্তু ক্ষুদ্রকায় শিশু অপেক্ষা পূর্ণাবয়র যুবকের জ্ঞান ঘে সমধিক পরিস্ফুট, তাহাতে সন্দেহ আছে কি? উল্লিখিত দৃষ্টান্ত অনুসারে বিচার করিলে ক্ষুদ্রতম কীটপতঙ্গ প্রভৃতিকেই অত্যধিক জ্ঞানী বলিয়া স্বীকার করিতে হয়। এইজন্য আত্মা প্রদীপের স্থায় সংকোচ-বিকাশশীল এইরূপ জৈনগণের সিদ্ধান্ত কোনমতেই গ্রহণ করা যায় না। উক্ত দোষের সমাধানের জন্ম ক্ষেত্রবিশেষে জীবাত্মার অবয়বের আগম এবং অপগমই স্বীকার করিতে হয়। জৈন-সিদ্ধান্তে জীবাত্মার অবয়বের অন্ত নাই। মনুষ্য-জীব হস্তী শরীর কিংবা অন্য কোন বৃহৎশরীর গ্রহণ করিলে, পূর্ব অবয়বের দারা হস্তীর বিশাল শরীরে ব্যাপ্ত হইতে পারে না, এইজন্ম সেথানে অভিনব কতকগুলি জীবাবয়ব আসিয়া মনুযাজীবের দহিত মিলিত হয়, এবং তাহারই ফলে মনুযাজীব হস্তাশরীর ব্যাপিয়া থাকে। মনুয্য-জাব পতঙ্গশরীর গ্রহণ করিলে জীবের যে পরিমাণ অবয়বের পতঙ্গদেহে সমাবেশ হইতে পারে, দেই পরিমাণ অবয়বই পতরশরীরে থাকিয়া যায়, বাকী অবয়বগুলি চলিয়া যায়। এইরূপ জীবাবয়বের আগম এবং অপগ্রমের কল্পনা নিতান্তই ভিত্তিহীন। ইহাতে জীব যে বিকারী এবং অনিতা, এই প্রশ্নই আদিয়া দাঁড়ায়। জীবের অবয়বগুলি আদেই বা কোথা হইতে? যায়ই বা কোথায়? দেংের উপাদান ভূতবর্গ হইতে জীবাবয়বের প্রাত্মভাব হইবে, ভূতবর্গেই পুনরায় তাহা বিলীন হইবে, এইরূপও কল্পনা করা যায় না। কেননা, জীবাত্মা অভৌতিক পদার্থ, ভৌতিক বস্তু অভৌতিক আত্মার অবয়ব হইবে কিরুপে ৭ কোন আধার বা আশ্রয়ে জীবাত্মার অবয়ব সকল সঞ্চিত থাকে, এবং প্রয়োজন অনুসারে সেই আধার হইতে জীবাত্মার অবয়বসমূহের উপগম এবং ঐ আধারেই সময়বিশেষে অবয়বের বিলয় হইয়া থাকে। এইরূপে জীবাবয়বের কোন আধার কল্পনারও প্রমাণ পাওয়া যায় না। তারপর, অগণিত জীবাবয়বের আগম এবং অপগম স্বীকার করিলে, শরীরের ন্যায় জীবাত্মার বিকার এবং বিনাশ যে অবশ্যস্তাবী তাহা অস্বীকার করিবার উপায় নাই। জীরাত্মা বিনাশী হইলে, জীবাত্মার অভাবে জৈনদর্শনে মুক্তির উপদেশও অর্থহীন হইয়া পড়িবে। জীবের অসংখ্য অবয়বের কতগুলি আদিল, কতগুলি গেল, তাহার পরিমাণ অবধারণ করিবারও কোন উপায় নাই। ফলে, জীবের

স্বরূপের নিরূপণই এইমতে অসম্ভব হইয়া দাঁড়াইবে। জীবের স্বরূপ নির্ধারিত না হইলে, আত্মন্তান এবং মুক্তি হইবে কাহার ? জীবাত্মার যদি অসংখ্য অবয়ব স্বীকার করা হয়, তবে প্রশ্ন আদে এই যে, চেতনা কি জীবের প্রত্যেক অবয়বের ধর্ম ? না, অবয়ব-সমষ্টির ধর্ম ? চেতনা প্রত্যেক অবয়বের ধর্ম হইলে, একই দেহে অগণিত স্বতন্ত্র চেতনের সমাবেশ মানিয়া লইতে হয়। বহু চেতনের ঐকমত্য দেখা যায় না। সেক্ষেত্রে দেহের অশেষ চুর্গতি অনিবার্য। পক্ষান্তরে, চেতনাকে যদি অবয়বসমপ্তির ধর্ম বলা যায়, তবে মনুয়াজীব অতিকৃদ্র পতঙ্গদেহ প্রাপ্ত হইলে, মনুয়াজীবের চেতনা যেই সকল অব্যবসম্প্রির ধর্ম ছিল, পতঙ্গশ্বীরে সেই অব্যবসম্প্রি নাই, তাহার অতি অল্ল অংশই অবশিষ্ট আছে। এই অবস্থায় পতঙ্গশরীরে চেতনা জন্মিতে পারে না। অবয়বসম্প্রি প্রত্যেক শরীরভেদে যে বিভিন্ন হইবে, তাহা সকলেই স্বীকার করিবেন। এই অবস্থায়, কোনও জীব দেহান্তর পরিগ্রহ করিলে পূর্ব দেহের অবয়বসমষ্টি তো বর্তমান দেহে থাকিবে না, বর্তমান দেহের অবয়বসমষ্টি তে। আর এক অবয়বসমষ্টি। সমষ্টিদম বিভিন্ন বলিয়া জীবকে এক্ষেত্রে বিভিন্ন বলিয়াই গ্রহণ করিতে হইবে। পরিমাণভেদে দ্রব্যের ভেদ হয়, ইহা অতি সত্য কথা। সুমুল্য, হস্তী, কীট, পতঙ্গ প্রভৃতি ভিন্ন ভিন্ন শরীরের পরিমাণ যে বিভিন্ন, ইহা সকলেরই প্রত্যক্ষগম্য। জীবাত্মা প্রতি নেহে ভিন্ন ভিন্ন হইলে, এক জীবাত্মা কর্ম করিবে, অপর জীবাত্মা তাহার ফলভোগ করিবে। কর্ম-ফলভোগের কোন নিয়ম থাকিবে না। সমস্তই ওলট-পালট হইয়া যাইবে। বিধি-নিষেধ প্রভৃতি শান্ত্রবিধান অর্থহীন হইয়া পড়িবে। এইজন্য আলোচ্য মত গ্রহণ করা যায় না।

মুক্তি অবস্থায় জীবাত্মা যে বর্তমান থাকে, ইহা জৈন পণ্ডিতগণও স্বীকার করেন। মোক্ষ অবস্থায় জীবাত্মার শরীরের সহিত সম্বন্ধ থাকে না। শরীরসম্বন্ধ বিচ্ছিন্ন হইয়াই মুক্তিতে জীব স্বীয়রূপে অবস্থান করে। শরীরের সহিত কোনরূপ সম্পর্ক থাকে না বলিয়া, মোক্ষ অবস্থায় জীবাত্মার পরিমাণ শরীর সম্বন্ধজনিত নহে, উহা তাহার স্বাভাবিক পরিমাণ বলিয়াই অবশ্য গ্রহণ করিতে হইবে। মুক্তিতে জীবাত্মা তাহার স্বাভাবিক পরিমাণ প্রাপ্ত হইলে, কোন কালেই স্বভাবের অন্তথা হইতে পারে না বলিয়া সংসার অবস্থাতেও জীবের স্বাভাবিক পরিমাণেরই অনুবৃত্তি নির্বিবাদে মানিয়া লইতে

হইবে। একই বস্তুর দুইপ্রকার পরিমাণ হইতে পারে না। স্কুতরাং জীবাত্মাকে দেহ-পরিমাণ বলিয়া কোনমতেই গ্রহণ করা চলে না। জৈন-পণ্ডিতগণ মোক্ষ অবস্থায় জীবাত্মার পরিমাণকে নিত্য পরিমাণ বলিয়া স্বীকার করিয়া থাকেন। যাহা নিত্য তাহার কোন কালেই ক্ষয়-ব্যয় বা বিনাশ হইতে পারে না। কালে বিনাশী হইলে তাহাকে আর নিত্য বলা চলে না। যাহা দব দময়ে দকল অবস্থাতেই দমানভাবে বিভ্যমান থাকে, তাহাকেই নিত্য বলে। জীবাত্মার পরিমাণ মৃক্তি অবস্থায় নিত্য বলিয়া স্বীকার করিলে, জীবাত্মার দেই নিত্য পরিমাণই দংদার অবস্থাতেও বর্তমান থাকিবে, জীবাত্মার পরিমাণ দর্বদা একরূপ এবং অপরিবর্তনীয় হইবে। ফলে, জীবাত্মার শরীর-পরিমাণ বিদ্যান্ত জৈনগণের স্বীকৃতি অনুসারেই গ্রহণ করা চলিবে না।

জীব যে দেহ-পরিমাণ, সদীম বা পরিচ্ছিন্ন হইতে পারে না তাহা
বুঝা গেল। এখন জীবকে যাঁহারা "অণু" বলিয়া থাকেন
জীব অণুপরিমাণ,
এই মত ৪ তাহার
ব্যান করিবাণুরবাদী রামানুজ, মাধ্ব প্রভৃতি বৈফ্রববেদান্তীরা বলেন,
উপনিষদ্ অতি স্পাঠ্ট ভাবায় জীবকে অণু বলিয়া সিদ্ধান্ত
করিয়াছেন।

এষোংণুরাত্মা চেতসা বেদিতব্যো যশ্মিন্ প্রাণঃ পঞ্চধা সংবিবেশ। মুণ্ডক ৩।১।৯ বালাগ্রশতভাগস্থ শতধা কল্লিতস্থ চ

ভাগো জীবঃ স বিজ্ঞেয়ো স চানন্তাায় কল্লতে। শেতাশতর, ৫।৯ যাহাতে পঞ্চপ্রাণ প্রতিষ্ঠিত রহিয়াছে ঐ অণু আত্মাকে মনের সাহায্যে জানা যায়। কেশের আগাটুকুকে শত ভাগ করিয়া, তাহার এক এক ভাগকে পুনরায় শত ভাগ করিলে, সেই ভাগ যেমন অণু বা অতিশয় সূক্ষম হয়, অণুজীবও সেইরূপ অতি সূক্ষমতম বলিয়া জানিবে। সেই জীবই অনন্তের অধিকারী হইয়া থাকে। উল্লিখিত শ্রুতিবাক্য হইতে জীব যে অণু-পরিমাণ তাহা নিঃসন্দেহে জানা যায়। দ্বিতীয়তঃ, শ্রুতিতে জীবের দেহ হইতে নির্গমন

১। ন পর্যায়াদপ্যবিরোধো বিকারাদিভ্যঃ। ব্র: স্থ: ২।২।৩৫।

(উৎক্রান্তি) পরলোকগমন এবং ইহলোকে আগমনের কথা (গতি ও আগতি) অতি বিশদভাবে বর্ণনা করা হইয়াছে। এই বিজ্ঞানাত্মা জীব হৃদয়পথে অথবা চক্লু, শির বা অন্য কোনও শরীরাবয়বের সাহায্যে দেহ হুইতে নিষ্ফ্রান্ত হয়—

"তেন প্রত্যোতেন এষ আত্মা নিজ্ঞামতি চক্ষুষো বা মূর্ব্লো বা অন্যেভ্যো বা শরীরদেশেভ্যঃ"। বৃহদাঃ, ৬।৪।২

জীবশূন্ম দেহ তথন সাপের খোলসের মত উপেক্ষিত হইয়া পড়িয়া থাকে। কর্মী জীব এই লোক হইতে চন্দ্রলোক প্রভৃতি লোকান্তরে গমন করে এবং লোকান্তরে গমনোপযোগী কর্ম শেষ হইলে, কর্ম করিবার জন্ম পুনরায় সংসারে ফিরিয়া আসে।

"যে বৈ কে চাম্মাৎ লোকাৎ প্রয়ন্তি চন্দ্রমসমেব তে সর্বে গচ্ছন্তি"। কৌষীতকী, ১৷২, 'তম্মাৎ লোকাৎ পুনরেতি অস্মৈ লোকায় কর্মনে'।

রুহদাঃ, ৬া৪।৬,

এইরূপে উপনিয়দে জীবের দেহ হইতে নির্গমন, পরলোকগমন এবং ইহলোকে আগমন প্রভৃতি বর্ণিত হইয়াছে। জীবাত্মা আকাশের তায় সর্বরাপী ভূমা হইলে বিভু জীবাত্মা সম্পর্কে 🛆 সকল উক্তি কি নিতান্ত অর্থহীন, অসার হইয়া পড়ে না ? যাহা বিশ্বরাপী এবং সর্বদেশে সর্বকালে বিরাজমান আছে এবং থাকিবে, তাহার আবার গমনাগমন হইবে কি! যেই দেশে যে পূর্বে ছিল না, দে সেই দেশে আদিলে, তবেই তাঁহার সেই দেশে গতি হইল বলা যাইতে পারে। যিনি বিশ্বময় ভূমা তাহার আবার স্থানত্যাগই বা কি? গন্তব্য স্থানই বা কোথায় ? পরিচ্ছিন্ন বা সীমাবদ্ধ বস্তুরই গতি, আগতি হইয়া থাকে। বিভু পদার্থের গতি হইতে পারে না। জীবাত্মার দেহ হইতে নিজ্রান্তি, পরলোক ও ইহলোকে গমনাগমন, উপনিষদে পুনঃ পুনঃ স্পর্ম্ব কথায় প্রকাশ করা হইয়াছে। ইহা হইতে জীবাত্মা যে বিভু হইতে পারে না তাহাই বুঝা যায়। জীবাত্মা যে মধ্যম পরিমাণ অর্থাৎ দেহপরিমাণ হইতে পারে না, তাহা ইতঃপূর্বেই দেখান হইয়াছে। স্কৃতরাং জীবাত্মা যে অণু-পরিমাণ হইবে, সে বিষয়ে সন্দেহ কি ? উল্লিখিত যুক্তিবলে জীবের অণুবসিদ্ধান্ত নিম্নাক্ত অনুমানের সাহায্যেও সমর্থন করা যায়।

"ধাহার গতি আছে অথচ যে মধ্যম পরিমাণ নহে, তাহা অবশ্যই অণু-

পরিমাণ হইবে (ব্যাপ্তি), পরমাণুর গতি আছে অথচ পরমাণু মধ্যমপরিমাণ নহে; অতএব পরমাণু অণুপরিমাণ (দৃষ্টান্ত)। জীবাত্মারও গতি আছে অথচ জীবাত্মা পরিচ্ছিন্ন বা মধ্যম পরিমাণ নহে (হেতু)। অতএব জীবাত্মা ও পরমাণূর স্থায় অণুপরিমাণ (সাধ্য)। অতোইণুরেবায়মাত্মা। ই শ্রীভাষ্য, ২০০২০।

জীবাত্মা অণুপরিমাণ হইলে অণু জীবাত্মা শরীরের দর্বাঙ্গ জুড়িয়া থাকিতে পারিবে না, কোনও একস্থানেই থাকিবে। চেতনা জীবাত্মার গুণ বা ধর্ম। ধর্ম বা গুল কখনও ধর্মী (গুণীকে) ছাড়িয়া থাকে না, থাকিতে পারে না। সর্বশরীরেই ঢেতনার উপলব্ধি হইতে দেখা যায়, নিদাঘে সর্বাঙ্গে সন্তাপের উপলব্ধি হইয়া থাকে। স্থশীতল দলিলে অবগাহন করিলে সর্বশরীরে শীতলতার অনুভূতি জন্মে। অণু-জীব শরীরের কোনও একস্থানে থাকিবে, অথচ তাহার গুণ চেতনার উপলব্ধি দর্বশরীরব্যাপী হইবে. ইহা তো নিতাত্তই অসম্ভব কথা। জীবাত্মার গুণ বা ধর্মের উপলব্ধি দর্বশ্বীরব্যাপী হওয়ায়, জীবাত্মাও যে সর্বশরীরব্যাপী হইবে, তাহা কোনমতেই স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। জীবাত্মা যে মধ্যম-পরিমাণ বা দেহ-পরিমাণ হইতে পারে না, তাহা পূর্বেই বিচার করিয়া দেখান হইয়াছে। যাহা মধ্যম-পরিমাণ বা শরীর-পরিমাণ নহে, অথচ দর্বশরীরব্যাপী, তাহা অবশ্যই "বিভূ" হইবে, জীবাত্মাও স্কুতরাং অণু নহে, বিভু। জীবাত্মার অণুজের অনুমান, বিভুত্ব-অনুমান বাধিত বলিয়া অপ্রমাণ। শ্রুতি কোথায়ও আত্মাকে যেমন "অণু" বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন। কোথায়ও "স বা এষ মহানজ আত্মা"। বৃহদাঃ ৩।৪।২। এইরূপে বিভু বা ভূমা বলিয়াও নির্দেশ করিয়াছেন। এইরূপ শ্রুতিবলে মহাকাশের দৃষ্টান্তে আত্মার বিভূত্বের অনুমান অনায়াসেই করা যাইতে পারে। আত্মার পরিমাণ-সম্পর্কে শ্রুতির পরস্পর বিকদ্ধ উক্তি হইতে আত্মার পরিমাণ চুজ্জের, ইহাই বুঝা যায়। জীবাণুত্ববাদিগণ

স। উৎক্রান্তিগত্যাগতীনাম্। বঃ ৼঃ ২।৩।১৮, পরমাণুরেবায়ং জীবো ন বিভুঃ। কুতঃ উৎক্রান্ত্যাদিত্য !···ন চ দর্বগতস্থ তস্থ তাঃ সম্ভবেয়ুং। বঃ হঃ গোবিন্দ্ভাষ্য, ২।৩।১৮।

জীবো ন ব্যাপক:, উৎক্রান্তিমন্তাৎ, গতিমন্তাৎ, ক্রিয়াবন্তাৎ, খগশরীরবং। অ্বৈতিসিদ্ধি, পূর্বপক্ষগ্রন্থ, ৮৫১ পৃষ্ঠা, নির্ণয়দাগর সং।

জীবাক্সাকে অণু এবং বিশাক্স। পুরুষোত্তমকে পরমমহান্ বা ভূম। বলিয়া গ্রহণ করিয়া শ্রুতির তাৎপর্ণ ব্যাখ্যার যে প্রয়াস করিয়াছেন, তাহাও "তত্ত্বমদি" প্রভৃতি বেদান্ত-মহাবাক্যে জীব ও ব্রহ্মকে স্পাষ্টতঃ অভিন্ন বলিয়া নির্দেশ করায়, নির্বিবাদে মানিয়া লওয়া চলে না।

তারপর, দর্বশরীরের চেতনার দঞ্চার ব্যাখ্যা করিবার উদ্দেশ্যে জীবাণুস্ববাদী চন্দনবিন্দু প্রদীপ-প্রভা প্রভৃতি যে সকল দৃষ্টান্তের অবতারণা করিয়াছেন, তাহার কোনটিকেই প্রকৃত দৃষ্টান্ত বলিয়া গ্রাহণ করা চলে না। চন্দনবিন্দ শরীরের এক অংশে থাকিয়াও যেমন সর্বাঙ্গে পরিতৃপ্তি বা আনন্দের সঞ্চার করে, জীব-বিন্দুও সেইরূপ শরীরের একাংশে, হৃদয়পুগুরীকে থাকিয়াই সমস্তদেহে চেতনার দঞ্চার করিবে। এইরূপ উত্তরের প্রত্যুত্তরে বলা যায় যে, চন্দর বিন্দুর দেহের একাংশে অবস্থিতি এবং সমগ্র দেহে তৃপ্তিজনকতা প্রতাক্ষসিদ্ধ। প্রত্যক্ষ পরিদৃষ্ট বিষয়ে বিবাদ করা চলে না। আত্মার অণুত্ব এবং চন্দন বিন্দুর ভাষ দেহের একাংশে অবস্থিতি প্রভাক্ষগম্য নহে। তাহা দন্দিয় এবং বিবাদাম্পদ, (নির্বিবাদ নহে), দর্বশরীরব্যাপিনী চেতনা সকলেরই প্রত্যক্ষগ্রাহ্ন। সর্বশরীরে আত্মগুণ চেত্না থাকিলে আত্মাও সর্ব-শরীরব্যাপী হইতে বাধ্য। কেননা, গুণ্মাত্রই কখনই গুণীকে অর্থাৎ সেই গুণের আধার বা আশ্রয়কে পরিত্যাগ করিয়া থাকে না, থাকিতে পারে না। ইহাই গুণের স্বভাবসিদ্ধ নিয়ম। ঘট ছাড়িয়া ঘটের রূপ থাকে কি १२ আত্মার সম্পর্কে সেই নিয়মের অত্যথা হইতে পারে না। স্বতরাং স্বীকার করিতেই হইবে যে, দেহের একাংশে অবস্থিত অণু-অত্মোর গুণ চৈতন্য কখনই আত্মাকে ছাডিয়া দেহে সর্বাঙ্গীণ অনুভৃতি সম্পাদন করিতে পারে না: এবং তাহা পারে না বলিয়াই জীবাত্মাকে "অণু" বলা চলে না। "বিভূ" বলিয়াই

১। অবিরোধশ্চন্দনবৎ। ব্রং হং ২।০০০।

যথা হরিচন্দনবিলুর্দেইকেদেশবর্ত্যপি দকলদেহব্যাপিনমাহ্লাদং জয়তি, তয়দায়াপি

দেহৈকদেশবর্তী দকলদেশবর্তিনীং বেদনামস্থতবতি। শ্রীভাষ্য, ২।০০০।

অণ্রপি জীবস্থ দর্বশরীর ব্যাপ্তিযুজ্যতে, যথা হরিচন্দন-বিপ্লুষ একদেশপতিতায়াঃ

দর্বশরীরব্যাপ্তিঃ। ব্রঃ স্থঃ মাধ্বভাষ্য, ২।০০০।

২। ন চ গুণিনঃ অণ্ছে২পি গুণব্যাপ্ত্যা ব্যাপি স্থজ্ঞানাত্মান-বিরোধঃ, গুণি-ব্যতিরেকেণাস্থাসম্ভাবিত্থাদম্থা ঘটব্যতিরেকেণাপি ঘটরূপং স্থাৎ।

অদৈতদিদ্ধি, ৮৫৩ পৃষ্ঠা, নির্ণয়দাগর দং।

গ্রহণ করিতে হয়। বিভূত্বই আত্মার স্বাভাবিক ধর্ম, অসীম আত্মার সদীমভাব উপাধিকৃত এবং আগস্তুক।

ভাল কথা, গুণ যদি গুণীকে ছাড়িয়া নাই থাকে, তবে চন্দনের সৌরভ চন্দন-বিন্দুকে ছাড়িয়া সর্বশরীর জুড়িয়া থাকে কিরূপে ৽ গুহের কোণে অবস্থিত ভাস্বর মণির বা প্রদীপের প্রভা মণি, প্রদীপকে ছাডিয়া ঘরময় ছডাইয়া পডিয়া সমগ্র ঘরটিকে আলোকমালায় উদভাসিত করে কিরূপে ? পুপ্পসৌরভ পুপ্পকে ছাড়িয়া পুষ্পোভানের পার্য্বচর ব্যক্তির ঘ্রাণেন্দ্রিয়ের গোচরে আদে কেন ? এই मकन প্রশ্নের উত্তরে জীবের বিভূত্বাদী বলেন যে, চন্দনবিন্দু সাবয়ব পদার্থ, আত্মার ন্যায় নিরবয়ব পদার্থ নহে। সাবয়ব বস্তু হইতে তাহার অবয়বের বিচ্ছ রণ হইয়া থাকে ইহা বিজ্ঞানলব্ধ সত্য। সাবয়ব চন্দনবিন্দু উহার ক্ষুদ্রতম অবয়ব বিকীর্ণ করিয়া সর্বদেহে আমোদের সঞ্চার করিবে, ইহাতে আপত্তি কি १ নিরবয়ব আত্মার পক্ষে চিংকণা বিকীর্ণ করা সম্পূর্ণ ই অসম্ভব। স্থতরাং অণু জীবাত্মার সর্বাঙ্গীণ চেতনার ব্যাখ্যায় চন্দনবিন্দুর দফ্টান্ত যে অচল তাহা স্থুধী অনায়াসেই বুঝিতে পারেন। মণি এবং প্রদীপের দৃষ্টান্তকেও জীবাণুরবাদীর অনুকৃল বলিয়া গ্রহণ করা যায় না। কারণ, আত্মচেতনা যেমন গুণ পদার্থ, প্রভা কিন্তু সেইরূপ গুণ পদার্থ নহে। প্রভা দ্রব্য পদার্থ। প্রদীপ এবং প্রভা বস্তুতঃ একই তৈজন পদার্থ। ঘনীভূত বা পিণ্ডীভূত তৈজন কণা সমষ্টিকে প্রদীপ, আর, বিশ্লিষ্ট তৈজসকণার রশ্মিরাজিকে প্রভা নামে অভিহিত করা হইয়া থাকে। ওউ ভয় ক্ষেত্রেই আলোকমালা স্বতন্ত্র স্বতন্ত্র তৈজসকণাকে আশ্রম করিয়াই বর্তমান থাকে, নিরাশ্রমে স্বতন্ত্রভাবে থাকে না, থাকিতে পারে না। বিশ্লিষ্ট তৈজসকণাগুলি সমগ্র গৃহে ছড়াইয়া পড়িয়া রশ্মিদ্বারা গৃহখানিকে আলোকিত করিবে, ইহাতো থুবই স্বাভাবিক। আত্মা-চেতনা প্রদীপপ্রভার ভাষ দ্রব্য হইলে, প্রদীপপ্রভার দৃষ্টান্তকে প্রকৃত দৃষ্টান্তের মর্যাদা দেওয়া চলিত। চেতনা দ্রব্য নহে, গুণ পদার্থ। এইরূপ আত্মাশ্রিত চৈতমগুণের দেহব্যাপী সঞ্চারে প্রদীপ-প্রভা প্রভৃতির দৃষ্টান্ত দৃষ্টান্তাভাস বা মিথ্যা দৃষ্টান্তই হইয়া দাঁড়ায়।

প্রভা দ্রব্য পদার্থ হইলেও গন্ধ তো গুণপদার্থই বটে। ফুল্লকুসুমিত

<sup>&</sup>gt;। নিবিজাবয়বং হি তেজো দ্রব্যং প্রদীপঃ, প্রবিরলাবয়বন্ত তেজোদ্রব্যমেব প্রতেতি। বঃ স্থ: শংভায়্য, ২।৩।২৫।

কাননচারী প্রস্ন-সেরিভ কাহার না আণের গোচর হয় ? লতা-গাত্রে বিকশিত কুসুমরাজির সহিত আণেন্দ্রিয়ের কোন সম্পর্ক নাই; তাহাদের গন্ধের সহিতই আণেন্দ্রিয়ের সম্পর্ক। পুপ্পের সৌরভ পুপ্পকে ছাড়িয়া বিক্ষিপ্তভাবে ইতন্ততঃ বিচরণ করে এবং আদ্রাণকারী ব্যক্তির দ্রাণেন্দ্রিয়ে প্রবিষ্ট হইয়া তাঁহার গন্ধপ্রতাক্ষ জন্মায়। ইহা হইতে ক্ষেত্রবিশেষে গুণীকে ছাডিয়াও যে গুণ থাকিতে পারে (গুণিব্যতিরেকেও গুণের রুত্তি থাকে) তাহা অস্বীকার করা চলেনা। উক্ত দৃষ্টান্ত অনুসারে আত্ম-গুণ চেতনাও গুণী আত্মাকে ছাড়িয়া দেহের সর্বত্র সঞ্চারিত হইতে পারে এবং জীবালা অণুপরিমাণ, এই দিদ্ধান্ত দৃফান্ত-বিরুদ্ধ হইয়া দাঁড়ায় না। ইহার উত্তরে বক্তব্য এই যে, গুণীই গুণের আশ্রয়, গুণীর আশ্রয়ে না থাকিলে দেক্ষেত্রে গুণের গুণত্বই থাকে না। গন্ধও রূপ, রদ প্রভৃতির স্থায় গুণই বটে। কুস্থমের রূপ যেমন কুস্থমকে ছাড়িয়া থাকিতে পারে না, ফলের মধুর রদ যেমন কদাচ ফলছাড়া হয় না, পুষ্পের দৌরভও দেইরূপ গল্পের আধার বিকশিত কুস্থমকে ছাড়িয়া থাকিতে পারিবে না। রূপ-রদ প্রভৃতির ভাষ গন্ধেরও আশ্রয় বিচ্যুতি অসম্ভব। তবে দূরেও গন্ধের প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে, ইহা সত্য কথা। এই গন্ধ প্রত্যক্ষ পরীকা করিলেই দেখা ষাইবে, কুসুমরাজির যে-সকল অতিশয় সূক্ষ্মকণাকে আশ্রয় করিয়া গন্ধ বিরাজ করে, দেই দকল পুষ্পারেণুই বায়ুবেণে ইতস্ততঃ চালিত হইয়া কুসুমিত উত্থানের চারিপাশে গন্ধ বিকিরণ করিতে থাকে। বিকিপ্ত পুষ্পরেণু যখন আদ্রাণকারীর দ্রাণেন্দ্রিয়ের সংস্পর্ণে আসে, তখনই তাহার গন্ধবোধ উদিত হয়। অতিশয় সূক্ষাতা নিবন্ধন গন্ধের আধার ঐ সকল কুস্থমরেণু প্রত্যক্ষের গোচরে আদে না, কেবল গন্ধই আণেন্দ্রিয়ের গোচর হইয়া থাকে। এক্ষেত্রেও নিরাশ্রয় বা আশ্রয় বিচ্যুত গন্ধের প্রত্যক্ষ হয় না, স্বীয় আশ্রয়ে পুষ্পকণায় অবস্থিত গন্ধ-গুণেরই প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। এথানে লক্ষ্য করা আবশ্যক যে, উল্লিখিত দৃষ্টান্তগুলি দমস্তই দাবয়ব বস্তু। দাবয়ব বস্তুর অবয়ব বিচ্ছৃরণের ফলে আশ্রয়কে ছাড়িয়া অন্যত্রও গুণের বৃত্তি সম্ভবপর হইলেও, উল্লিখিত দৃষ্টান্তে নিরবয়ব অণু আত্মার গুণ চেতনার সর্বদেহব্যাপী সঞ্চার কোন মতেই ব্যাখ্যা করা যায় না। আত্মাকে স্কুতরাং অণু-পরমাণুও বলা চলে না।

১। ব্যতিরেকো গন্ধবং। বৃ: স্থ: ২। ৩।২৬, এবং এই স্ত্রের শান্ধর ভাষ্য দ্রষ্টব্য।

জীবাণুম্বাদীরা বলিতে পারেন যে, ম্বগিন্দ্রিয়ই চন্দন বিন্দুর স্পর্শোপলব্ধির হেতু। চন্দন বিন্দূর সহিত এবং আত্মার সহিত ত্বগিন্দ্রিয়ের সংযোগ ঘটিলে তবেই স্পর্শোপলন্ধি জন্মে। তুর্গিন্দিয় সর্বশরীরব্যাপী। সর্বশরীরব্যাপী তুর্গিন্দিয়ের সহিত সংযোগ বশতঃ সমগ্রশরীরে যেমন চন্দনের স্থাস্পর্শের উদয় হয়, দেইরপ আত্মা অণু-পরিমাণ হইলেও, ত্ব্-সম্বন্ধ-নিবন্ধন আত্মার দমগ্রশরীরে উপলব্ধি ইইতে বাধা কি ? আত্মার সহিত ত্বগিন্দ্রিয়ের সংযোগ সমগ্রশরীর ব্যাপিয়াই থাকে, আত্ম-সংযুক্ত ত্রিন্দ্রিয়ও স্থতরাং সমস্ত শরীরেই ব্যাপিয়া থাকিবে। এই অবস্থায় দর্বশরীরে আক্মোপলব্ধি হইতে আপত্তি কি ? ইহার উত্তরে জীববিভূত্বাদী বলেন যে, অণুত্রবাদীর উল্লিখিত কল্পনাও নিতান্তই ভিত্তিহীন। ক্ষুদ্র ও বৃহৎ বস্তুর সংযোগ ঘটিলে এরপ সংযোগের ফলে ক্ষুদ্রবস্তু কম্মিন্ কালেও বৃহদ্বস্তু ব্যাপিয়া থাকে না, বৃহদ্বস্তুর এক অংশেই থাকে। পায়ের তলায় কাঁটা বিঁধিলে, ঐরূপ কণ্টক-সংযোগের ফলে পায়ের তলায়ই বেদনার অনুভব হয়, সমগ্র শরীরে বেদনা অনুভূত হয় না। কারণ, কণ্টক অতিশয় ক্ষুদ্রবস্তু। দেহ কণ্টকের তুলনায় অনেক বৃহদাকার। কটক-সংযোগ পদতলে অর্থাৎ দেহের একাংশে অবস্থিত থাকে বলিয়া, পদতলেই বেদনার অনুভূতি জন্ম। ইহা হইতে কুদ্র এবং বৃহদ্বস্তর ু সংযোগ যে বৃহদ্বস্তব্যাপী হয় না, তাহা সহজেই বুঝা যায়। এই অবস্থায় অণু জীবাত্মার দর্বশরীরব্যাপী ত্রগিন্দ্রিয়ের দহিত দংযোগ নিবন্ধনও দর্বশরীর-ব্যাপী উপলব্ধি দমর্থন করা যায় না। দকলেরই দর্বশরীরেই চেতনার উপলব্ধি হইয়া থাকে, তাহা হইতে আত্মা যে অণু নহে, বিভু এই সিদ্ধান্তই আসিয়া পড়ে। আত্মা অণু হইলে, একই সময়ে পায়ে স্থুখ, মাথায় বেদনার অনুভব হইতে পারে না: সর্বদেহব্যাপী শৈত্যের বা নিদাঘ-তাপের উপলব্ধি উপপাদন সম্ভবপর হয় না। অতএব আত্মার অণুত্বসিদ্ধান্ত গ্রহণ করা

১। ন চ অণোর্জীবস্থ সকল শরীরগতা বেদনা উপপগতে। তৃক্সম্বন্ধাৎ স্থাদিতি চেল্ল, কণ্টক তোদনেহপি সকলশরীরগতৈব বেদনা প্রসক্ষোত।

ব্ৰ: স্থ: শংভাষ্য, ২া৩া২৯া

২। একস্তাণোরেকদা ব্যবহিত দেশদ্বয়াবচ্ছেদাসম্ভবেন "পাদে মে স্থং শিরসি বেদনা" ইত্যাদি যুগপদমুভব বিরোধক।

অহৈতসিদ্ধি, ৮৫৩ পৃষ্ঠা, নির্ণয় সাগর সং।

যায় না। তারপর, অগ্নির উষ্ণতা ও প্রকাশ যেমন অগ্নি হইতে ভিন্ন কিছু নহে, অগ্নিরই স্বরূপ, দবিতার প্রকাশ দবিতারই স্বরূপ, আত্ম-চেতনাও দেইরূপ আত্মারই স্বরূপ। আত্মাই চেতনা, চেতনাই আত্মা। এই অবস্থায় দমগ্রাশরীরে চেতনার উপলব্ধি হইলে, আত্মাই যে দমগ্রশরীর ব্যাপিয়া আছে, ইহাই স্বীকার করিতে হয়। জীবাণুস্বাদ কোন প্রকারেই দমর্থন করা যায় না।

কোন কোন উপনিষদ্ জীবাত্মাকে অণুপরিমাণ বলিয়া নির্দেশ করিলেও, উপনিষদেই স্থানান্তরে প্রাণবর্গের অধিষ্ঠাতা আত্মাকে মহান, অজ (জন্মরহিত) এবং আকাশের স্থায় বিভূ বলিয়া বর্ণনা করা হইয়াছে। কোনও ক্ষেত্রে অঙ্গুষ্ঠ পরিমিত পুরুষ বা আত্মা প্রাণিগণের হৃদয়াভান্তরে দল্লিবিফ আছেন। যমরাজ সত্যবানের শরীর হইতে অঙ্গুষ্ঠ পরিমিত পুরুষ বা আত্মাকে বলপূর্বক টানিয়া বাহির করিয়া লইয়াছিলেন, এইরূপে জীবাত্মাকে অঙ্গুলিপ্রমাণ বলিয়াও উল্লেখ করা হইয়াছে। কোথায়ও বা একই শ্রুতিতে একই নিঃশাদে জীবকে অণু এবং বিভু এই পরস্পরবিরুদ্ধরূপেই ব্যাখ্যা করা হইয়াছে। আত্মা অণু হইতেও অণু, মহৎ হইতেও মহত্তর, আত্মার পরিমাণ সম্পর্কে এইরূপ পরস্পরবিরুদ্ধ ভাষণও উপনিষদে দেখিতে পাওয়া যায়। স্থতরাং আত্মার পরিমাণ যে বস্ততঃ কি, দেই সম্বন্ধে সংশয়ের মাত্রা ক্রমেই বৃদ্ধি পাইতে থাকে। ঐ দকল পরস্পরবিরোধী শ্রুতিবাক্যের সামঞ্জস্ম করতঃ ব্রহ্মসূত্রকার ভগবান্ বেদব্যাস এবং শারীরক-মীমাংসাভাষ্য-প্রণেতা আচার্য শঙ্কর ব্রহ্মসূত্রের দ্বিতীয় অধ্যায়ের তৃতীয় পাদের ত্রয়োদশ অধিকরণে (১৯-২৮ সূত্রে) জীবাণুত্রবাদীর এবং পরিচ্ছিন্ন জীববাদীর বক্তব্য সবিস্তারে বর্ণনা করিয়াছেন।

"তদ্গুণসারত্বাকু তদ্ব্যপদেশঃপ্রাজ্ঞবৎ"্ বঃ সূং ২৷৩৷২৯,

অঙ্কুমাত্র: প্রবোহন্তরান্ধা দদাজনানাং হৃদয়ে দন্নিবিষ্ট:। শ্বেতাশ্ব, ০)১৩ অঙ্কুমাত্রং প্রকাং নিশ্চকর্ষ যমো বলাৎ। মহাভারত, দাবিত্রী উপাধ্যান। দবা এষ মহানজ আত্মা, বৃহদাঃ ৪।৪।২২, আকাশবৎ দর্বগতশ্চ নিত্য:। দর্বোপনিষৎ, ৪, নিত্যং বিভূং দর্বগতং স্বস্ক্ষম্। মৃগুক, ১।১।৬, আণোরণীয়ান্ মহতো মহীয়ান্। কঠ, ২।২০

১। এষোধণুরান্না চেতদা বেদিতব্য:।

এই সূত্রে এবং ইহার পরবর্তী কয়েক সূত্রে আত্মা যে অণু বা পরিচ্ছিন্ন নহে, আত্মা বিভু এবং নিত্য চৈতন্তস্বরূপ, জীবাত্মায় এবং পরমাত্মায় কোনরূপ ভেদ নাই, ভেদ কল্লিত ও মিথ্যা, যেই জীব দেই শিব, এইরূপ সিদ্ধান্তই তাঁহারা সমর্থন করিয়াছেন। সূত্রকার ও ভাষ্যকার শঙ্করের মূল বক্তব্য এই যে, জীবাত্মার অণু-পরিমাণ সমর্থনের জন্ম জীবাণুত্ববাদিগণ যে সকল যুক্তি বা প্রমাণ প্রয়োগ করিয়াছেন, সেই সকল যুক্তি-প্রমাণ আত্মার অণু-পরিমাণ দমর্থন করে না। পরমাত্মা পরব্রহ্মই যে বুদ্ধিরূপ উপাধিযোগে জীবভাব প্রাপ্ত হন, সংসারী সাজিয়া সংসারের নাট্যমঞ্চে স্থ্য-দুঃখ, শোক-মোহের অভিনয় করেন, এই সত্যই প্রকাশ করে। প্রমাত্মা পরমপুরুষ যে মহান, ভূমা দে-বিষয়ে জীবাণুত্ববাদীরও মতানৈক্য নাই। কেবল জীবাত্মার পরিমাণ লইয়াই অদ্বৈতবাদী, দ্বৈতবাদী এবং বিশিফা-দ্বৈতবাদী প্রভৃতি আচার্যগণের মতভেদ দানা বাঁধিয়া উঠিয়াছে দেখিতে পাই। অদৈত-বেদান্তের সিদ্ধান্তে জীবাত্মা ও পরমাত্মার মধ্যে কোনরূপ ভেদ নাই। জীবাত্মা ও পরমাত্মার ভেদ অজ্ঞানকল্পিত এবং মিখ্যা। জ্ঞানের উদয়ে অজ্ঞান এবং অজ্ঞান-কল্লিত ভেদ তিরোহিত হইলে, জীবের পরিমাণ সম্পর্কেও কোনরূপ বিবাদ থাকিবে না। প্রমাত্মার ভাষ জীবাত্মাও বিভু এবং ভূমাই হইবে। জীবাত্মা বস্তুতঃপক্ষে পরমাত্মার সহিত অভিন্ন এবং বিভূ হইলেও, জীবাত্মা বুদ্ধিরূপ উপাধির অধীন। বুদ্ধিই পরমাত্মায় কল্লিত জীবভাবের স্ঠি করে এবং বুদ্ধির দাহায্যেই জীবাত্মা স্বকৃত পাপ-পুণ্যের কুফন স্থফন ভোগ করে। স্থতরাং দেখা ষাইতেছে যে, বুদ্ধিগত স্থ-ছঃখ, কাম, সংকল্প প্রভৃতি গুণরাজিই জীবাত্মার ভোগরাজ্যের মুখ্য অবলম্বন। বুদ্ধি-উপাধি বাদ দিলে যেমন জীবের জীবত্ব থাকে না, সেইরূপ বুদ্ধির কামনা, সংকল্প প্রভৃতি গুণরাজি বাদ দিলেও জীবের বিষয়-ভোগ সম্ভবপর হয় না। বুদ্ধি অতিশয় সৃক্ষ্ম অণু-পরিমাণ, সেই বুদ্ধি-উপাধিবশতঃ জীবকে শ্রুতিতে 'অণু' বলিয়া নির্দেশ করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে। শ্রুতি স্পষ্টই বলিয়াছেন—

"বুদ্ধেগু ণেনাত্মগুণেন চৈব

আরাগ্রমাত্রোহ্বরোইপি দৃষ্টঃ"। শেতাশতর, ৬৮৮ অধ্যাসবশে বুদ্ধির গুণ অণুত্ব আত্মায় আরোপিত হইয়া, অণুত্বই আত্মগুণ হইয়া দাঁড়ায়। বুদ্ধিকল্লিত গুণের দারা আত্মা স্বতঃ বিভূ হইলেও, আরাগ্রপ্রমাণ (অর্থাৎ 'আরা' নামক সূচের ন্যায় একজাতীয় লোহময় অন্তের আগার মত অতিশয় সূক্ষ্ম ) বলিয়া প্রতিভাত হইয়া থাকেন।

"দ বা এষ মহানজ আত্মা যোইয়ং বিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেবৃ"। বৃহদাঃ, ৪।৪।২২। এই বৃহদারণ্যক শ্রুতিতে প্রাণবর্গের অধিষ্ঠাতা জীবকে অতি স্পান্ট ভাষায় বিভু বলা হইয়াছে। ইহা হইতে জীবের অণুত্ব যে উপাধিকল্পিত এবং মিথ্যা, এই দিন্ধান্তই দঙ্গত বলিয়া মনে হয়। উপনিষদে জীব-হৃদয়কে ব্রহ্মের "গুহা" এবং জীব-দেহকে "ব্রহ্মপুর" বলিয়া বর্ণনা করা হইয়াছে। ছান্দোগ্য উপনিষদে বলা হইয়াছে যে, ঐ ব্রহ্মপুরে অর্থাৎ জীব-দেহে একটি অতিসূক্ষ্যকায় পদ্ম আছে, দেই পদ্মটি একটি গৃহস্থানীয়। ঐ গৃহের মধ্যে যে আকাশ আছে, তাহাকে "দহরাকাশ" বলে , দেই আকাশের অভ্যন্তরে যিনি বিরাজ করেন তিনিই আত্মা। ঐ দহরাকাশকে শাস্ত্রে ব্রহ্মাছে। ঐ ব্রহ্মকোষই জীবের উপাধি এবং পরব্রহ্মের জীবভাবের মূল—

কোষোপাধি বিবন্ধায়াং যাতি ত্রক্ষৈব জীবতাম্।

পঞ্চদশী এ৪১

এই ব্রহ্মকোষ অতিশয় সূকা, অণুতুলা। অণুপম ঐ কোষ জীবের উপাধি বলিয়াই, জীবকে অণু বলা হইয়া থাকে। নতুবা যিনি সভাবতঃ আকাশের ত্যায় বিভু, তিনি অণু হইবেন কিরূপে? জীবের উপাধি অণু, এইজন্মই জীবকে অণু বলা হয়। জীবকে কোথায়ও অণু হইতেও অণুতর, মহৎ হইতেও মহতর বলিয়াও বর্ণনা করা হইয়াছে। জীব সম্পর্কে এইরূপ পরম্পরবিরোধী বর্ণনার তাৎপর্য এই যে, জীব বস্তুতঃ ব্রহ্ম ভিন্ন কিছু নহে; 'জীবো ব্রহ্মব নাপরঃ'। জীবের নিজের কোন পরিমাণ নাই। উপাধির পরিমাণ জীবে আরোপিত হইয়া থাকে, এইজন্ম উপাধির পরিমাণ করা হইয়া থাকে। আত্মা সর্বব্যাপী। সর্বব্যাপী আত্মা অণু পদার্থেও আছে, মহতর পদার্থেও আছে, আবার সর্ববিধ পদার্থ সম্পর্কের অতীত হইয়াও বিরাজ করিতেছে। জীবের উৎক্রান্তি (বা দেহত্যাগ) প্রভৃতিও যে স্বাভাবিক নহে, ঔপাধিক তাহা শ্রুতিই স্পষ্টতঃ নির্দেশ করিয়াছেন "কে উৎক্রান্ত হইলে আমি উৎক্রান্ত হইব প কে প্রতিষ্ঠিত হইলে আমি

<sup>&</sup>gt;। বন্ধ স্তোক্ত (ব: र: ১।০)১৪) দহরাধিকরণের আলোচনা দেখুন।

প্রতিষ্ঠিত থাকিব" ? এই আলোচনা করিয়া ব্রহ্ম প্রাণের সৃষ্টি করিলেন। ? আত্মার বাস্তবিক উৎক্রান্তি, গমনাগমন প্রভৃতি না থাকিলেও, প্রাণো-পাধিবশতঃই জীবাত্মার উৎক্রান্তি প্রভৃতি নিষ্পন্ন হইয়া থাকে। জীবের উৎক্রান্তি বাস্তব নহে, ওপাধিক। উৎক্রান্তি ওপাধিক হইলে, জীবের গতি, আগতিও যে ওপাধিক হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ?

স্থায়-বৈশেষিক পণ্ডিতগণও জীবাত্মাকে বিভূ বলিয়াই সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। ত্যায়গুরু উদয়নাচার্য তাঁহার বৈশেষিক দর্শনের প্রসিদ্ধ টীকা "কিরণাবলী"তে আত্মার বিভুত্ব উপপাদন করিতে গিয়া বলিয়াছেন যে, আত্মা বিভু, কারণ আত্মার কোনরূপ মূর্তি নাই, আত্মা অমূর্ত। মূর্ত হইলে আত্মা যদি পরমাণু-পরিমাণ হয়, তবে পরমাণু যেমন অপ্রত্যক্ষ পরমাণুর স্থায় সূক্ষাতম আজা এবং ঐ আত্মার ধর্ম জ্ঞান প্রভৃতিও গ্রায়-বৈশেষিকের মতে অপ্রতাক্ষই হইবে। আত্মা যদি অবয়বী হয়, তবে তাহার উৎপত্তি এবং বিনাশ অবশ্যস্তাবী। উৎপত্তির প্রতি আত্মার সংসারাত্মরক্তিই কারণ বলিতে হইবে। আত্মা যদি পরিচ্ছিন্ন হয় এবং ঘটাদি বস্তুর ত্যায় পূর্বে না থাকিয়া উৎপন্ন হয় ( অভিনৰ আত্মা জন্মলাভ করে ), তবে, রাগ বা আদক্তি বিহীন হইয়াই আত্মা উৎপন্ন হইবে। আত্মার এইরূপ উৎপত্তি ও মুক্তি সম্ভবপর নহে। কেননা, বীতরাগের অর্থাৎ সর্ববিষয়ে অভিলাষশূল্য কোন প্রাণীরই জন্ম হইতে দেখা যায় না—'বীতরাগজনাদর্শনাৎ'। ন্যায়সূত্র, ৩।১।২৪। বীতরাগের জন্ম স্বীকার করিলে আসক্তি রহিত মুক্ত পুরুষেরই বা জন্ম হইতে বাধা কি ? ফলে, মুক্তিই এইমতে অসম্ভব হইয়া দাঁড়ায়। ন্যায়কন্দলী রচয়িতা শ্রীধরাচার্য অন্যপথে অগ্রসর হইয়া আত্মার বিভুত্ব সাধন করিয়াছেন। শ্রীধর বলেন, ভূত এবং ভৌতিক বস্তুরাজি আত্মার স্থুখ-ছুঃখের সাধনরূপেই উৎপন্ন হইয়। থাকে। জীব স্বীয় অদৃষ্টবশেই জাগতিক বস্তুরাজি ভোগ করে। অদৃষ্ট জগৎস্প্তির নিমিত্ত কারণ। নিমিত্তকারণের স্বভাবই এই যে, ভাবী দ্রব্যের উপাদানের সহিত সংযুক্ত থাকিয়াই নিমিত্তকারণ কার্য উৎপাদন করিয়া থাকে। জগতের স্ঠি জীবের অদৃষ্ট জন্ম ইহাই বৈশেষিকের সিদ্ধান্ত।

১। প্রশ্ন, ৬।৩, ৬।৪।

২। ব্ৰ: স্থ: ২।৩।২৯ ও ২।৩।৩০ স্ত্ৰ দ্ৰষ্টব্য।

७। कित्रगावनी, >৫> शृष्टी, कामी मः।

এই সিদ্ধান্ত সমর্থনের জন্মই বৈশেষিককে দেহের বাহিরে অবস্থিত ভূত ও ভৌতিক জগতের সহিতও আত্মার সাক্ষাৎ সম্বন্ধ অনুমোদন করিতে হইবে; দেহের বাহিরে আত্মার অস্তিবও মানিয়া লইতে হইবে। দেহের বাহিরে অবস্থিত আত্মাকে সদীম, পরিচ্ছিন্নও বলা যায় না। জীবাত্মা সমীম হইলে, তাহা অনিত্য এবং বিনাশী হইতে বাধ্য। এই অবস্থায় অবিনাশী জীবাত্মাকে নিত্য, বিভূ বলিয়াই গ্রহণ করিতে হইবে।

আত্মা সতঃ বিভূ ইহা সাব্যস্ত হইল। এইরূপ বিভূ আত্মা বা জীব-সম্পর্কে শান্তে নানাবিধ কর্তব্য ও অকর্তব্যের উপদেশ দেওয়া হইয়াছে। বৈদিক সংহিতা প্রভৃতিতে যজ্ঞ করিবে (যজেত), হোম জীবের কর্ডহ করিবে ( জুভুয়াৎ ), দান করিবে ( দছাৎ ), এইরূপে বিবিধ ব্যক্তি স্বাভন্ন্য অবশ্য কর্তব্য কর্মের এবং হিংসা করিবে না ( মা হিংস্তাৎ ), চুরি করিবে না, এইভাবে অসংখ্য নিষেধের বিধান করা হইয়াছে দেখিতে পাওয়া যায়। ইহা হইতে কর্মে জীবের যে স্বতন্ত্র কর্তৃত্ব আছে, তাহা সহজেই বুঝা যায়। এখন প্রশ্ন এই যে, এই কর্তৃত্ব জীবের স্বাভাবিক কিনা? বিভূ আত্মার কোনরূপ কার্যকারিণী শক্তি আছে কিনা? আত্মার যদি কুর্ত্বই আদে না থাকে, তবে তাঁহার সম্পর্কে "ইহা করিবে" "ইহা করিবে না", এই দকল বিধি-নিষেধের তো কোনই অর্থ হয় না। পক্ষান্তরে, আত্মার কর্তৃত্ব স্বীকার করিতে গেলেই আত্মার পরিণাম, বিকার, স্বরূপ-বিচ্যুতি প্রভৃতি অবশ্যস্তাবী হইয়া দাঁড়ায়। আত্মাকে নির্বিকার, নির্লেপ অসঙ্গ বলিয়া বিভিন্ন উপনিষদে যে বর্ণনা করা হুইয়াছে তাহার কোনই মূল্য থাকে না। গ্রায়-বৈশেষিক পণ্ডিতগণ আত্মার কর্তৃত্বকে স্বাভাবিক বলিয়াই গ্রহণ করিয়াছেন। কপিল, পতঞ্জলি প্রভৃতি আত্মার স্বাভাবিক কর্তৃত্ব স্বীকার করেন নাই। তাঁহারা স্বাভাবিক কর্তৃত্ব-ভার বুদ্ধির উপর ছাডিয়া দিয়া, আত্মাকে "অকর্তা" বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। স্থায়-বৈশেষিকোক্ত যুক্তির সংক্ষিপ্ত মর্ম এই, যিনি যেই কার্য করেন, তিনিই সেই কার্যের কর্তা, এবং ঐ কর্তার ধর্মই কর্তৃত্ব। এই কর্তৃত্ব বিশ্লেষণ করিতে গিয়া গৌতম, কণাদ প্রভৃতি বলিয়াছেন যে, কর্তব্য কর্ম সম্পাদনে যাঁহার প্রযুত্ বা চেম্টা দেখা যায়, সেই প্রযত্ন বা চেম্টার যিনি আশ্রয়: অর্থাৎ যাঁহার

२। भारकननी, ৮৮ शृष्ठी, এवং विश्वदकाव, विजीय मः, आज्ञानक पृष्टेका ।

প্রথত্ব বা চেষ্টার ফলে কার্য জন্মে, তিনিই হন সেই কার্যের কর্তা, আর তাঁহার ধর্ম প্রযত্নই "কর্তৃত্ব"। এই প্রযত্ন ন্যায়-বৈশেষিকের মতে আত্মার সহিত মনের সংযোগের ফলে আত্মায় উৎপন্ন হয়, প্রযত্ন আত্মাঞ্রিত, অতএব আত্মা কর্তা ইহা নিঃসন্দেহ। সাংখ্যের মতে আত্মা নির্বিকার, অসঙ্গ এবং কৃটস্থ। ঐরূপ আত্মা, প্রযত্ন প্রভৃতি কোনরূপ ধর্মের আত্রয় হইতে পারেন না; অসঙ্গ আত্মার সহিত মনের সংযোগও ঘটিতে <sup>1</sup>পারে না। মনের দহিত আত্মার সংযোগ সম্ভবপর হয় না বলিয়া, ঐরূপ সংযোগ-মূলক প্রয়ন্ত্রের উৎপত্তিও হইতে পারে না। গুণময়ী বৃদ্ধি প্রভৃতির প্রেরণায় প্রয়ব্রের উৎপত্তি সম্ভব হইলেও, কোন প্রকার গুণ বা ধর্মের অনাশ্রয় অসঙ্গ কৃটস্থ আত্মা সেই প্রয়ন্ত্রের আশ্রয় হইবে, ইহাতো একেবারেই অসম্ভব কণা, স্বতবাং এইমতে নির্বিকার অপরিণামী আত্মা কর্তা হইবে কিরূপে ? পরিণামিনী বুদ্ধিই কর্ত্রী বটে। সাংখ্য মতে প্রযন্ত, ইচ্ছা, দ্বেষ প্রভৃতি সমস্তই বুদ্ধির ধর্ম, আত্মার নহে, অতএব প্রয়ত্ত্বের আশ্রয় বুদ্ধিই যে কর্ত্রী হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? বুদ্ধি কর্ত্রী হইলেও, বুদ্ধির চেতনা নাই। অচেতন বুদ্ধি কর্মফল উপভোগ করিতে পারে না। ভোগ চেতনের ধর্ম, অচেতনের নহে। এইজন্ম, 'চিদবসানো ভোগঃ'। এই সাংখ্যসূত্রে আত্মাকেই ভৌক্তা বলিয়া গ্রহণ করা হইয়াছে। এইমতে একজনে (বুদ্ধি) কর্ম করে, অপরে ( আত্মা ) কর্ম না করিয়াও, সেই ফল ভোগ করে। এইরূপ সিদ্ধান্ত অস্বাভাবিক বলিয়া, স্থায়-বৈশেষিক পণ্ডিতগণ উল্লিখিত সাংখ্য-সিদ্ধান্তে সন্তুষ্ট হইতে পারেন নাই। তাঁহারা বলেন যে, 'যোহহং প্রাক কর্ম অকরব্ম' সোহহ-মিনানীং তৎফলং ভুঞ্জে', যেই আমি পূর্বে কর্ম করিয়াছিলাম, সেই আমিই এখন কর্মফল ভোগ করিতেছি, এইরূপ বোধ সকলেরই উদিত হয়। এইরূপ দর্বজনীন বোধকে উপেক্ষা করিয়া, একজনকে কর্তা ও অপরকে সেই ফলের ভৌক্তা বলা সম্পূর্ণই যুক্তিবিরুদ্ধ। ইহাতে কর্ম ও কর্মফলের কোনরূপ নিয়ম থাকৈ না। ব্যবহার জগতে বিষম বিশৃঙ্খলা দেখা দেয়। তারপর, জড় বুদ্ধিও কর্ত্রী হইতে পারে না। 'চেতনোহহং করোমি', চেতন আমি কর্ম করিতেছি, এইরূপ অনুভব কাহার না উদিত হয় ? ইহা হইতে চেতন আত্মাই যে কর্তা এবং ভোক্তা সে বিষয়ে কোন সন্দেহ থাকে না। 'চৈতনোইহং করোমি' এইরূপ অনুভবের আলম্বন বৃদ্ধি নহে, জীবাত্মা।

জীবাত্মার কর্তৃত্ব আছে, ইহা বুঝা গেল; এখন সেই কর্তৃত্ব স্বাভাবিক না ঔপাধিক, তাহা বিচার্য। বেদোক্ত বিধিনিষেধের সার্থকতা রক্ষা করিতে গিয়া মুনিবর বেদব্যাস 'কর্তা শাস্ত্রার্থবিদ্ধাং'। (ব্রঃ সূঃ ২।৩।৩৩) এই ব্রহ্মসূত্রে জীবকে স্পান্টবাক্যেই কর্তা এবং ভোক্তা বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। জীবের কর্তৃত্ব স্বীকার করিলেও, তিনি স্থায়-মতের অনুসরণ করিয়াছেন, এইরূপ ভূল বুঝিবার কোনও কারণ নাই। কেননা, ব্রহ্মসূত্রকারের মতে জীবের কর্তৃত্ব স্বাভাবিক নহে, ঔপাধিক। জীবের কার্যকারিণী শক্তিনা থাকিলে, বৈদিক বিধির কোনই অর্থ থাকে না। বেদোক্তি উন্মন্ত প্রলাপের স্থায় অসার ও অপ্রমাণ হইয়া পড়ে। বেদ-বিধির সার্থকতা উপপাদনের জন্মই জীবের কর্তৃত্ব মানিয়া লইতে হয়।

কর্মজগতে কর্মক্ষম শরীর লাভ করিয়া মানুষ এক মুহূর্তেও কর্ম না করিয়া থাকিতে পারে না—"নহি কশ্চিৎ ক্ষণমপি জাতু তিষ্ঠত্যকর্মকুৎ"। গীতা। সংসারজীবনে মানুষমাত্রই কামনার দাস। কামনার চুর্বার প্রেরণা মানুষকে তাঁহার অভীফ ফল লাভ করিবার জন্ম তৎপর করিয়া তোলে। ইচ্ছামাত্রেই অভীফফল কাহারও হাতের মুঠার মধ্যে আদিয়া পড়ে না। ঈিপত ফলনাভের জন্ম উপযুক্ত উপায় অবলম্বন করিতে হয়। কিরূপ ফললাভের জন্ম কোন্ কোন্ উপায় বা পথ অবলম্বনীয়, কোন্ পথ পরিত্যাজ্য অনেকক্ষেত্রে নিক্ত বুদ্ধির সাহায্যে মানুষ তাহা বুঝিয়া উঠিতে পারে না। স্তুতরাং কর্মপথ জানিবার জন্ম বেদ, স্মৃতি, পুরাণ প্রভৃতি শান্তের শরণ লইতে হয়। শাস্ত্রানুমোদিত পথ অনুসরণ করতঃ স্থুধী কর্মী যাহা ইহলোকে এবং প্রলোকে শ্রেমস্কর তাহা বরণ করেন, যাহা অকল্যাণকর তাহা প্রিহার করেন। যজ্ঞাদির অনুষ্ঠান করিলে স্বর্গস্থুথ লাভ হয়, ইহা বেদের উক্তি হইতেই জানা যায়। বৈদিক উক্তি অভ্রান্ত ইহা বুঝিয়া, শ্রেয়স্কামী কর্মী যজ্ঞের অনুষ্ঠান করিবে ইহা থুব স্বাভাবিক। যজ্ঞ যজমান নিজে করেন ন্।, করে যজমানের প্রতিনিধি পুরোহিত বা ঋত্বিক্গণ। যজ্ঞারস্তের পূর্বে যজমানকে কতকগুলি অবশ্যকর্তব্য নিয়ম পালন করিতে হয়। এই নিয়ম পালনের নামই "দীক্ষা"। যজমানই এই যজ্ঞদীক্ষা লাভ করেন এবং 'দীক্ষিত' বলিয়া পরিচিত হন। ঋত্বিক্গণ যজ্ঞের পূর্ব কর্তব্য নিয়মাবলী গ্রহণ করেন না। এইজন্ম তাঁহাদিগকে দীক্ষিত বলা হয় না, যজ্ঞের অনুষ্ঠান

করিয়াও তাঁহারা অদীক্ষিতই থাকেন। অদীক্ষিত যাজ্ঞিকগণ যজ্ঞফলভাগী हम मा। मीक्किए यक्त्रपान है यरख्त कल लाख करतम। এখানে এकটা প্রশ্ন আদে এই ষে, যিনি কর্মের অনুস্তান করেন, তিনিই সেই কর্মের ফলভোগ করেন, ইহাই কর্মের স্বভাব বা সাধারণ নিয়ম। কর্মরহস্মজ্ঞ মহর্ষি জৈমিনিও তাঁহার মীমাংসা দর্শনে 'শান্ত্রফলং প্রযোক্তরি তল্লক্ষণহাৎ'। এই সত্রে কর্মফল যে কর্মকর্তাই ভোগ করেন, এই মতই সমর্থন করিয়াছেন। ঋত্বিকৃগণ কর্তৃক অনুষ্ঠিত যজ্ঞাদির ক্ষেত্রে কিন্তু এই নিয়মের ব্যভিচার দেখা যাইতেছে। ইহার কারণ কি ০ ইহার উত্তরে মীমাংসক বলেন যে, কর্মফল কর্তারই প্রাপ্যা, অপরের নহে। তবে, ক্ষেত্রবিশেষে উপযুক্ত দক্ষিণা প্রভৃতি দান করিয়া <u>যাজ্ঞিকগণের নিকট হইতে কর্তার কর্মফল কিনিয়া লইবার কথাও শাস্তে</u> দেখিতে পাওয়া যায়। 
শেই ফলে যজমানেরই যোল আনা অধিকার জন্মে। "থাং কাঞ্চন আশিযমাদাশতে যজমানস্তৈব আশাদতে"। কর্মে নিযুক্ত ঋষিগ্গণ যে ফলের আকাণ্ডক্ষা করেন, তাহা যজমানের জন্মই করেন, নিজের জন্ম করেন না, তাঁহার। দক্ষিণা পাইয়াই সন্তুন্ট। এই অবস্থায় যজ্ঞফল যজমান ভোগ করিলেও তাহা দারা কর্মও কর্মফল ভোগের নিয়মের কোনরূপ ব্যভিচার ঘটে না। কেবল বৈদিক যাগ্যজ্ঞের ব্যাপারেই নহে, সংসার জীবনেও অনেক সময় অর্থের দারা ক্রেয় করিয়া অপরের কৃতকর্মের ফল-ভোগ করিতে দেখা যায়। রাজমজুরকে অর্থ দার। ক্রয় করিয়া তাঁহাদের নির্মিত প্রাসাদ ধনী গৃহস্বামী ভোগ করেন। জলাশুয় খননের জন্ম খনককে ক্রম করিয়া জলাশয় প্রস্তুত করাইয়া জলাশয়ের মালিক তাহা উপভোগ করেন। এইরূপ আরও কত দৃষ্টান্তের উল্লেখ করা যাইতে পারে। সকল স্থলেই দেখিতে পাওয়া যায় যে, যিনি অর্থের দ্বারা অপরের শ্রমার্জিত ফল ক্রয় করেন, তাহাকেই প্রকৃত কর্তা বলা হইয়া থাকে। ইহা দারা কর্মফল-ভোগের স্বাভাবিক নিয়মের ব্যতিক্রম ঘটিয়াছে বলা যায় না। কোন কোন বিশেষ ক্ষেত্রে শাস্ত্রই বলিয়া দিতেছে যে, অনুষ্ঠাতা কর্মফলের ভাগী না হইয়া

<sup>\*</sup> মীমাংসাদর্শনের ৩য় অধ্যায়ে ৭ম পাদে ৮ম অধিকরণে "অন্তো বা স্থাৎ পরিক্রয়ায়ানাৎ বিপ্রতিষেধাৎ প্রত্যগাল্পনি." (মীঃ দঃ ৩।৭।২০ স্ত্র ) এই স্ত্রে এবং ঐ অধ্যায়েরই ৮ম পাদের ১ম অধিকরণে ''স্বামিকর্ম-পরিক্রয়ঃ কর্মণন্ডদর্থত্বাৎ", (মীঃ দঃ ৩।৮।১ স্ত্র ) এই স্ত্রটিতে সিদ্ধান্ত করা হইয়াছে যে, যজমান দক্ষিণা দারা ঋত্বিগ গণের নিকট হইতে অন্তিত কর্মের ফল ক্রয় করিয়া লইয়া থাকেন।

অপরেই সেই ফল লাভ করিবে। দৃষ্টান্তস্বরূপে পুত্রেপ্টিযাগ, পুত্রকর্তৃক অনুষ্ঠিত পিতার শ্রাদ্ধ প্রভৃতির উল্লেখ করা যাইতে পারে। অবশ্য কোন বিশেষ কারণ না ঘটিলে, যিনি কর্মের অনুষ্ঠান করেন, তিনিই ফললাভ করেন, ইহাই কর্মের স্বাভাবিক নিয়ম। কর্ম কখনও এই স্বভাব পরিত্যাগ করে না।

কেবল শাম্রোক্ত বিধি-নিষেধের সার্থকতা রক্ষার জন্মই যে জীবকে কর্ডা ভোক্তা বলা হইয়া থাকে তাহা নহে। কোন কোন শ্রুতিও স্পষ্টতঃ জীবের কর্তৃত্বের বা কার্যকারিতার উল্লেখ করিয়াছেন। স্বপ্ন সময়ে আত্মার অবস্থার বর্ণনা করিতে গিয়া 'বিহারোপদেশাৎ'। ব্রঃ সৃঃ ২।৩।০৪। এই ব্রহ্মসূত্রে ভাষ্যকার 'স ঈয়তে অমৃতো যত্র কামম্'। বৃহদাঃ ৪।৩।১২, অমৃত বা অমরণশীল আত্মা স্বপ্ন সমূরে ইচ্ছানুসারে গমন করেন, এই বুহদারণ্যকোক্ত শ্রুতি উদ্ধৃত করিয়া, আত্মাকে স্বেচ্ছানুরূপ গতির কর্তা বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। ঐ প্রদঙ্গেই রুহদারণ্যকে অন্ত স্থানে বলা হইয়াছে যে, আত্মা নিজের ইচ্ছামতই শ্রীরের মধ্যেই বিচরণ করেন—"স্বে শ্রীরে যথাকামং পরিবর্ততে", রহদাঃ ২।১।১৮৷ এখানে বিচরণ ক্রিয়ার কর্তা র্বে আত্মা তাহাতে সন্দেহ কি ? আত্মার কর্তৃত্ব কেবল ঐ সকল শ্রুতি বলেই সমর্থিত হয় না। 'বিজ্ঞানং যজ্ঞং তন্ত্রতে, কর্মাণি তন্ত্রতেইপি চ।' তৈত্তিঃ ২।৫।১, এই তৈত্তিরীয় শ্রুতিমূলে বেদোক্ত-যাগয়জ্ঞ প্রভৃতিতে এবং লৌকিক (ব্যাবহারিক) কর্মে বিজ্ঞান পদবাচ্য জীবাত্মার কর্তৃত্ব প্রমাণিত হইয়া থাকে। উক্ত তৈত্তিরীয়শ্রতির ব্যাখ্যায় [ব্যবদেশাচ্চক্রিয়ায়াং নচেন্নির্দেশবিপর্যয়ঃ। ব্রঃ সূঃ ২।৩।৩৬] ব্রহ্মসূত্রে বিজ্ঞান-শব্দে যে বিজ্ঞানসংজ্ঞক জীবকেই বুঝায় এবং এইজন্মই "বিজ্ঞানম্" এইরূপ জীবের কর্ত্ত্ববোধক প্রথমা বিভক্তির প্রয়োগ করা হইয়াছে, তাহা ভাষ্যকার অতিস্পষ্ট ভাষায় বিরুত করিয়াছেন। বিজ্ঞানশব্দের দ্বারা এখানে জ্ঞানের শাধন বুদ্ধি প্রভৃতিকে বুঝাইলে শ্রুতিতে বিজ্ঞানং এই কর্তৃত্ব বোধ**ক** প্রথমান্তপদের প্রয়োগ না করিয়া, "বিজ্ঞানেন" এইরূপ করণ বিভক্তিরই প্রয়োগ করা হইত। শ্রুতির প্রথমান্ত নির্দেশ হইতে জীবান্থা ব্যতীত জ্ঞানের শাধন বুদ্ধি প্রভৃতি যে কর্তা হইতে পারেনা (জীবাত্মাই কর্তা) ইহাই বুঝা যায়। দিতীয়তঃ, আত্মার কর্তৃত্ব অস্বীকার করিয়া সাংখ্য, পাতঞ্জল প্রভৃতি দর্শনে আত্মার কেবল ভোক্তম্ব এবং বুদ্ধির ভোক্তম্ব

প্রত্যাখ্যান করিয়া কেবল কর্তৃত্ব স্বীকৃত হইয়াছে। তাহার ফলে কর্তৃত্ব এবং ভোকৃত্বের আশ্রয় এক বা অভিন্ন না হওয়ায়, এইমত যে সমীচীন নহে, তাছাও ধ্বনিত হইতেছে। প্রথমে মনের মধ্যে ফলাকাঙক্ষা উদিত হয়, তারপর, কিরূপে ঐ ফললাভ করা যায়, সেই উপায়ায়েষণে ফলাভিলাষী কর্মী ব্যাপত হন। উপায় আয়তে আদিলে, তবেই কর্মী কর্মের অনুষ্ঠান করেন। ইহাই ক্রিয়ানুষ্ঠানের সাধারণ নিয়ম। যে বুদ্ধি (স্বতঃ) জড় (অচেতন), তাহার ভোগবাঞ্ছা থাকিতে পারে না। স্থুতরাং তাহার ঐ ভোগদিদ্ধির অনুকুল উপায় অন্বেষণেরও কোন প্রয়োজন দেখা যায় না। অতএব তাহার পক্ষে কর্মের অনুষ্ঠানও সম্ভবপর বলা চলে না। আত্মাকে বাদ দিয়া এইরূপ অচেতন বুদ্ধিকে কর্ত্রী বলিয়া গ্রহণ করা যায় কিরূপে? বুদ্ধিই যদি কর্ত্রী হইত, আত্মার কর্তৃত্ব নাই থাকিত, তবে আত্মা যেমন বুদ্ধির দাহায্যে সমস্ত কার্য নির্বাহ করিয়া থাকে, বুদ্ধিও সেইরূপ (বুদ্ধি ভিন্ন) অপর কোনও করণের সাহায্যেই কার্য সম্পাদন করিয়া আত্মার স্থান অধিকার করিত। সে-ক্ষেত্রে বুদ্ধিকেই আত্মার আদনে বদাইয়া তাহারই কর্ত্ব ও ভোক্তর স্বীকার করিয়া লওয়া যুক্তিদঙ্গত হইত। বুদ্ধির অতিরিক্ত স্বতন্ত্র আত্মার কল্লনাই নিপ্রয়োজন হইয়া দাঁড়াইত। বুদ্ধিভিন্ন (বুদ্ধির কার্য নির্বাহের জন্ম) অপর কোন সাধনের কথা শুনা যায় না। ঐরূপ কারণের কল্পনায় লাভও কিছুই হয় না, গৌরব দোষই অপরিহার্য হয়। বুদ্ধির সহায়তায় চেতন স্বতক্র আত্মা ক্রিয়া করে, কর্মানুষায়ী ফলভোগ করে, ইহাই দেখিতে পাওয়া যায়। অচেতন বুদ্ধির ভোক্তত্ব যেমন সম্ভবপর হয় না; কর্তৃত্বও সেইরূপ সম্ভবপর হয় না। যেই ব্যক্তি কর্ম করে, সেই কর্মানুরূপ ফল ভোগ করে. এইরূপ কর্তৃত্ব ও ভোক্তৃত্ব যে একই আশ্রয়ে বিরাজ করে, ইহাই কর্মের স্বাভাবিক নিয়ম বলিয়া বুঝা যায়। এই স্বাভাবিক নিয়ম ভঙ্গ করিয়া কর্তৃত্ব ও ভোক্তত্বের বিভিন্ন আশ্রায় কল্পনা করিলে, কর্ম ও কর্ম-ফলভোগের বিশৃঙ্খলতাই ঘটে। অতএব সাংখ্যোক্ত জড়বুদ্ধির কর্তৃত্ব এবং আত্মার ভোক্তত্ব কল্পনা করা অপেকা, একই আত্মার কর্তৃত্ব, ভোক্তত্ব স্বীকার করাই অধিকতর যুক্তিসঙ্গত।

অদৈতবেদান্তের সিদ্ধান্তে আত্মার কর্তৃত্ব ও ভোক্তৃত্ব, এই চুইপ্রকার ধর্মই অবিচা প্রভাবে আত্মায় আরোপিত হইয়া থাকে। আরোপ বা অধ্যাদের ফলে ঐ ধর্মদ্বয় আত্মারই ধর্ম বলিয়া মনে হয়। এই প্রকার আরোপিত ধর্মের দারা আত্মার স্বাভাবিক বিশুদ্ধতার কোন হানি হয় না।

আপত্তি হইতে পারে যে, আত্মাই যদি কর্মকর্তা এবং ফলভোক্তা হন, তবে স্বাধীন হইয়াও আত্মা নিজের অকল্যাণকর দুঃখময় কর্মের অনুষ্ঠান করেন কেন ? কোন স্বাধীন ব্যক্তিই আপনার অহিতকর কোন কর্ম করেন না। এমনকি পাগলেও তাহা করে কিনা সন্দেহ। এই অবস্থায় স্বতন্ত্র আত্মা কর্ম করিবার সময় নিজ স্তুখকর কর্মই করিবে, অনিষ্টকর কর্ম করিবে না; ইহাই তো স্বাভাবিক। কিন্তু প্রত্যেক আত্মাকেই আপনার হিতকর ও অহিতকর, প্রিয় এবং অপ্রিয় কর্ম করিতে দেখা যায়। ইহা হইতে কর্ম বিষয়ে আত্মার স্বাধীন কর্তৃত্ব আছে কি না, সেই বিষয়েই সন্দেহ আসে। এইরূপ সন্দেহ নিরাসের জন্ম 'উপলব্ধিবদনিয়মঃ'। এঃ সঃ ২৷৩৷৩৭, এই সূত্রের ব্যাখ্যায় ভায়্যকার বলিয়াছেন যে, আত্মার কর্তৃত্ব সম্বন্ধে মতভেদ দেখা দিলেও, আত্মার জ্ঞাতৃত্ব ও ভোক্তৃত্ব সম্পর্কে কাহারও কোনরূপ মতভেদ নাই। যাঁহারা ( সাংখ্যকার প্রভৃতি ) আত্মার কর্তৃর স্বীকার ক্রিতে প্রস্তুত নহেন, তাঁহারাও আত্মাকে জ্ঞাতা ভোক্তা বলিয়া থাকেন। দ্রফা, শ্রোতা, মন্তা, বিজ্ঞাতা, এইরূপ শ্রুতিও আল্লার জ্ঞাতৃর বা ভোক্তৃর স্পষ্টতঃ সমর্থন করিয়াছেন। ব্রহ্মসূত্রে যে উপলব্ধির কথা বলা হইয়াছে, দেই উপলব্ধি এবং ভোগ একই কথা। কোনও বিশেষ বিষয়ের উপলব্ধিকেই আত্মার বিষয়ভোগ বলা হইয়। থাকে। এই ভোগ প্রিয় এবং অপ্রিয় ভেদে ছুই প্রকার। চেতন আত্মা স্বতন্ত্র হইয়াও যেমন প্রিয় এবং অপ্রিয়, এই ভুইপ্রকার বিষয়ই ভোগ করিয়া থাকেন; সেইরূপ হিতকর এবং অহিতকর উভয় প্রকার কর্মেরই অনুষ্ঠান করেন। স্বাধীনতা দত্ত্বেও আত্মা যেমন অপ্রিয় বিষয় পরিহার করিয়া কেবল প্রিয় বিষয়ই ভোগ করেন না, তেমনই কর্মে স্বাধীনতা সত্ত্বেও অনিষ্টকর কর্ম পরিত্যাগ করতঃ কেবল স্থ্যময় কর্মেরই অনুষ্ঠান করেন না। অবশ্যই অহিতকর বলিয়া বুঝিলে সেইরূপ কর্মের অনুষ্ঠানে কোন বুদ্ধিমান্ ব্যক্তিরই প্রবৃত্তি হয় না, ইহা দত্য কথা, কিন্তু পরিণামে যাহা তুঃখময় তাহাকে হিতকর ভ্রম করিয়াই অনেক ক্ষেত্রে লোককে অনিষ্টকর কর্মে প্রবৃত্ত হইতে দেখা যায়। ধনী হইবার ছুরাশায় বাণিজ্য করিয়। মানুষ দর্বস্বান্ত হয়। সামাজাবৃদ্ধির দুরাকাঞ্জনায় যুদ্ধে লিপ্ত

ইইয়া পরিণামে দেশ-বিখ্যাত বীরকেও যুদ্ধাপরাণী সাজিয়া ফাঁসীর রজ্জ্ গলার পরিতে হয়। এরূপ ক্ষেত্রে স্বাধীন কর্তা হইলেই যে প্রিয় কর্মেরই অনুষ্ঠান ক্রিবে, অপ্রিয় কর্মের অনুষ্ঠান ভ্রমেও করিবে না, এমন কথা বলা চলে কি ? তারপর, কর্মে আত্মা স্বাধীন হইলেও নিরপেক্ষ নহে। তাঁহাকেও কর্ম সাধনের জন্ম দেশ, কাল, নিমিত্ত প্রভৃতির অপেক্ষা করিতে হয়। ইহা দারা তাঁহার স্বতন্ত্র কর্তত্তের ব্যাঘাত ঘটে, এমন নহে। কার্য করিতে হইলে কর্মীকে অপর কতকগুলি বস্তুর সহায়তা গ্রহণ করিতেই হইবে। ইহা কার্যমাত্রেরই সাধারণ নিয়ম। সহকারীর সহায়তা না লইয়া, একাকী কোন ব্যক্তিই কোন কার্য সম্পাদন করিতে সমর্থ হয় না। মানুষের কথা কি, এই লীলাময়ী বিশ্বপ্রকৃতির যিনি স্রফী তাঁহাকেও বিশ্বস্থিতে জীবের অদুষ্ট 'বা প্রাক্তন কর্মফলের সাহায্য গ্রহণ করিতে হইয়াছে। জীববর্গের কর্মানুসারেই শ্রীভগবান স্থথ-তঃথময় বিচিত্র বিশ্বপ্রপঞ্চ রচনা করিয়াছেন। এই বিশ্বরাজ্যে জীব তাঁহার কর্মানুষায়ী স্থুখ, চুঃখ ভোগ করিতেছে। বিশ্বস্রম্ভার কাহারও প্রতি পক্ষপাতির নাই, কাহারও প্রতি তিনি অকরণও নহেন' — যাঁহার যেট্রু প্রাপ্য তাহাকে দেই প্রাপ্যটুকুই দান করেন, বেশীও দেন না, কমও দেন না। জীবের কর্মানুসারে স্ঠির বৈচিত্র্য বিধান করায়, প্রমেশ্বের স্বাতন্ত্র্য যদি অক্ষুম্ন থাকিতে পারে, তবে দেশ, কাল, নিমিতের সহায়তা গ্রহণ করায়, জীবের আত্মকর্তৃত্বের হানি হইবার কি কারণ থাকিতে পারে ? বিশ্বস্ঞূতিতে পরমেশ্বরই যদি স্বাতন্ত্র্য না থাকে, তবে জগতে স্বাতন্ত্র্য বলিয়া কোন পদার্থই নাই। দেশ-কাল-নিমিত্ত সাপেক্ষ জীবের স্বাতন্ত্র্য হানিরও কোন প্রশ্ন আসে না। কর্মানুষ্ঠানের জন্ম আত্মাকে দেশ-কাল ও নিমিত্তের অধীন হইতে হয় বলিয়াই, এক সময়ে, এক স্থলে, এক কারণে যাহা হিতকর হয়, অন্য সময়ে অন্য স্থলে অন্য কারণে তাহাই হইয়া দাঁডায় অহিতকর। এইরূপে আত্মা স্বতন্ত্র হইয়াও যে প্রিয় ও অপ্রিয় কার্যের অনুষ্ঠান করিতে বাধ্য হইবে, হিতাহিত বিষয় ভোগ করিবে, তাহাতে আপত্তি কি 🤊 আত্মার কর্তৃত্ব যেমন দেশ, কাল, নিমিত্ত প্রভৃতি সাপেক্ষ, আত্মার জ্ঞাতৃত্বও সেইরূপ চক্ষুরাদি করণসাপেক্ষ, নিমিত্তান্তর নিরপেক্ষ নহে। কোন-না-কোন একটি বিষয় অবলম্বন করিয়াই রূপাদিজ্ঞান উৎপন্ন হইয়া থাকে।

২। বৈষম্য নৈঘূল্যে ন সাপেক্ষত্বান্তথাহি দর্শয়তি। বঃ সং ২।১।৩৪ এই স্ক্রভায় দেখুন।

উপলব্ধির বা জ্ঞানের কোন বিষয় থাকিবে না, ইহা হইতেই পরের না। চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়বর্গ জ্ঞেয়বিষয় উপস্থাপিত করিয়া উপলব্ধির সহায়তা সম্পাদন করিলেও, উপলব্ধি বিষয়ে আত্মার স্বাতন্ত্র্যের কোনরূপ হানি হয় না। আত্মা স্বতন্ত্র কর্তা এবং ভোক্তা, ইহাই সিদ্ধ হয়। আত্মার কর্তৃত্ব না থাকিলে, শাস্ত্রে যে ধ্যান-ধারণা, সমাধি প্রভৃতির উপদেশ রহিয়াছে, তাহা কি বার্থ উপদেশ হইয়া পড়ে না ? শাস্ত্র ঐরপ বার্থ উপদেশ দিয়া শাস্ত্রের মর্যাদা লাভ করিতে পারে কিরূপে ?

জীবাত্মার যে স্বতন্ত্র কর্তৃর আছে, তাহা অস্বীকার করা চলে না। এখন জিজ্ঞান্ত এই যে, আত্মার ঐ কর্তৃত্ব কি স্বাভাবিক, না ওপাধিক ? জলের উফতার তায় আগন্তুক ? না, সবিতার প্রকাশের তায় স্বতঃসিদ্ধ ? যদি স্বতঃদিদ্ধ হয়, তবে, "এমন কোন দময় বা অবস্থাই কল্পনা করা যায় না, যাহাতে আত্মার কর্তৃত্ব ধর্ম সম্পূর্ণরূপে বিরত হইতে পারে। কর্তৃত্ব বিরত না হইলে, জীবাজার সংসার নিবৃত্তি বা মুক্তিলাভ একেবারেই অসম্ভব হইয়া পড়ে। কর্তৃত্বই জীবকে সংসারে এবং সাংসারিক ত্রুখভোগে নিয়োজিত করিয়া থাকে; সেই কর্তৃত্ব যদি জীবের স্বাভাবিক বা নিত্যসিদ্ধ হয়, তাহা হইলে মোক্ষ দশায়ও সেই কর্তৃত্বের বিরাম হইবে না; কর্তৃত্বের অবিরামে সংসার ও সাংসারিক তুঃখভোগও নিরুত হইবে না; স্থুতরাং জন্ম-মরণ-সম্পর্কশৃত্য নির্ভুঃখ মোক্ষলাভ কোন কালে বা কোন অবস্থায়ই জীবের পক্ষে সম্ভব হইতে পারে না। পক্ষান্তরে, আত্মার কর্তৃত্ব যদি উপাধিজনিত আগন্তুক ধর্ম হয়, তাহা হইলে পূর্বোক্ত দোষের সম্ভাবনা থাকে না সত্য, কিন্তু জানিতে ইচ্ছা হয় যে, সেই উপাধিটি কি ? ও কি প্রকার ? এবং কি কারণে কোথা হইতে আইসে ? যাঁহার সংস্পর্শে থাকিয়া জীবকে এতদূর অনর্থরাশি ভোগ করিতে হয়।" নৈয়ায়িক. মীমাংসক ও বৈষ্ণৰ বেদান্ত-সম্প্রাদায়ের মতে আত্মার কর্তৃত্ব উপাধিসম্পর্কলব্ধ বা আগন্তুক নহে। কর্তৃত্ব আত্মার স্বাভাবিক ধর্ম। আত্মার স্বভাবসিদ্ধ কর্তৃত্ব আছে বলিয়াই, শাস্ত্রোক্ত বিধি-নিষেধ পালনে জীবকে বাধ্য করা হইয়াছে। আত্মার যদি স্বাভাবিক কর্তৃত্বই না থাকিত, তবে, ঐ সকল বিধি-নিষেধ, কর্তব্য-অকর্তব্যের উপদেশ সমস্তই নিতান্ত অর্থহীন হইয়া

১। শ্রীগোপাল বস্থ মল্লিক ফেলোদিপ প্রবন্ধ ৪র্থ খণ্ড ১৬৯—১৭০ পৃষ্ঠা,

পড়িত। এমন কোন দৃঢ় যুক্তি, প্রমাণ বা অমুপপত্তিও দেখা যায় না, যাহার জন্ম আত্মার কর্তৃরকে আগস্তুক বলিয়া কল্পনা করা যাইতে পারে। জীবের প্রত্যক্ষদুষ্ট কর্তৃত্ব আগস্তুক বা ঔপাধিক নহে, স্বাভাবিক।

ন্সায়, মীমাংসা ও বৈষ্ণৱ-বেদান্ত-সম্প্রাদায়ের এই সিদ্ধান্ত অদৈত-বেদান্তী গ্রাহণ করেন নাই। অনুদ্রতবেদান্তী 'যথা চ তক্ষোভয়থা'। ব্রঃ সুঃ ২।৩।৪০। এই ব্যাসসূত্র উদ্ধৃত করিয়া বলেন, কাষ্ঠশিল্পী যেমন কর্তা এবং অকর্তা, এই উভয়ই ২ইতে পারে, জীবাত্মাও কর্তা এবং অকর্তা, এই উভয়রূপেই অবস্থান করে। কাষ্ঠশিল্লী যতক্ষণ পর্যন্ত তাঁহার যন্ত্রপাতি লইয়া কাঠের জিনিয় প্রস্তুতিতে ব্যাপৃত থাকে, ততক্ষণই দে কাষ্ঠশিল্পী বা কাষ্ঠচেছদন কর্তারূপে পরিচিতি লাভ করে। সে যথন যন্ত্রপাতি বাক্সবন্দী করিয়া কর্ন হইতে বিরত হয়, তখন সে আর কর্তা নহে, অকর্তা। কাঠের মিন্ত্রীর কাঠকাটা, কাঠ খোদাইকরা প্রভৃতি ধর্ম স্বাভাবিক নহে, ঔপাধিক অর্থাৎ নিজের কার্যঘটিত। সেই কার্ঠকাটা প্রভৃতি কার্য (উপাধি) যতকণ বর্তমান থাকে, ততকণই সে কর্তা, আর, সেই কাঠকাটা প্রভৃতি কার্যরূপ উপাধির অভাব ঘটিলেই, সে হয় অকর্তা। জীবাত্মার অবস্থাও ঠিক এইরূপ। আত্মা যতকণ ইন্দ্রিয়, অন্তঃকরণ প্রভৃতি উপাধি সহযোগে ক্রিয়া করে, ততক্ষণই দে কর্তারূপে বিরাজ করে, আবার, যথন উপাধিসম্পর্ক-বহিত হইয়া, ক্রিয়া হইতে বিরত হয়, তথনই সেই আত্মা অকর্তা হইয়া দাঁড়ার। মুক্তি অবস্থায় আত্মার কোনরূপ উপাধিসম্পর্ক থাকে না। অতএব দেই সময়ে ঔপাধিক কর্তৃত্ব এবং তন্মলক অহম্-অভিমান, শোক, ছুঃখ প্রভৃতিও আত্মার থাকে না। আত্মা মুক্তিতে নিজ সচ্চিদানন্দরূপেই বিরাজ করে। জীবের কর্তৃত্বধর্মের সাময়িক অভিব্যক্তি ও নিবৃত্তি আত্মকর্তৃত্বের ঔপাধিকত্বই নিঃসংশয়ে প্রমাণিত করে। আত্মার কর্তৃত্ব স্বভাবসিদ্ধ হইলে, উষ্ণতা যেমন অগ্নির চির্মহচর, অগ্নির উষ্ণতার কথনও বিলোপ হয় না, হইতে পারে না, উষ্ণতা ধর্মের বিলোপে অগ্নিরই বিনাশ ঘটে, আত্মার স্বভাবসিদ্ধ কর্তৃত্বের বিলোপে আত্মার উচ্ছেদই অবশ্যস্তাবী হইয়া পড়ে। জীবের মুক্তি আত্মার অস্তিত্ব বিলোপেরই নামান্তর হয়। মুক্তিতেও আত্মার কর্তৃত্ব স্বীকার করিলে, কর্তৃত্ব চুঃথরূপ বলিয়া মুক্তিতেও চুঃথের তিরোভাব হয় না, এবং এরপ মৃক্তিকে মৃক্তিই বলা চলে না। মুক্তি

আত্মবিনাশ নহে, আত্মার পরিপূর্ণ বিকাশ, পরম আনন্দময় অবস্থা। এইজন্মই স্বীকার করিতে হয় যে, আত্মার কর্তৃহ স্বাভাবিক নহে, ঔপাধিক।

আপত্তি হইতে পারে যে, আত্মা জ্ঞানস্বরূপ। মৃক্তি অবস্থায় জ্ঞেয় বিষয় থাকে না। আত্মার কোনরূপ জ্ঞানোদয়ও হয় না। কিন্তু তাহার দারা আত্মার জ্ঞানরূপতার যেমন ব্যাঘাত হয় না, সেইরূপ মুক্তি অবস্থায় কর্মের অনুকুল পরিবেশ থাকে না, কর্মের সাধন থাকে না, এইজন্মই আত্মা কর্ম করে না। এই অবস্থায় আত্মার স্থপ্ত কর্তৃত্ব স্বীকার করিতেই বা বাধা কি ? এইরূপ আপত্তির উত্তরে অদৈতবেদান্তী বলেন, আত্মা নিত্য বোধস্বরূপ, ইহা যেমন শ্রুতি এবং যুক্তিসিদ্ধ, আত্মার কর্তৃত্ব সেইরূপ শ্রুতি এবং প্রমাণদির তো নহেই, বরং শ্রুতিবিরুদ্ধ। আত্মা উদাদীন, নির্দেপ, কৃটস্থ, অদর, এইরূপেই উপনিবদে আত্মার স্বরূপ পুনঃ পুনঃ বর্ণিত হইরাছে। উদাদীন কুটস্থের কোনরূপ কর্তৃত্ব থাকিতে পারে না। কর্তৃত্ব থাকিলেই তাহার ক্রিয়ার দহিত দম্বন্ধ অবশ্যই থাকিবে। 'যঃ করোতি দ কর্তা', ইহাই কর্তার পরিচয়। কোনরূপ ক্রিয়া করিবে না, অথচ "কর্তা" আখ্যা লাভ করিবে, ইহা সম্পূর্ণ অসম্ভব কথা। আত্মার কর্তৃত্ব স্থাভাবিক হইলে, মুক্তিতেও আত্মার ক্রিয়াযোগ স্বীকার করিতে হইবে। ক্রিয়া থাকিলেই ছুঃখও থাকিবে। ছুঃখাত্যন্তাভাবরূপ মুক্তি অসম্ভব হইয়া দাঁড়াইবে। মুক্তি অবস্থায় আত্মায় কোনরূপ ক্রিয়া থাকে না, অথচ আত্মা থাকে। স্কুতরাং পরিষ্কারই দেখা যাইতেছে যে, আত্মার কর্তৃত্ব স্বভাবসিদ্ধ নহে। বিষয়সম্পর্ক ব্যতীত আত্মার জ্ঞানোদয় হয় না, ইহা জন্ম জ্ঞান বা রুত্তিজ্ঞান। আত্মা বৃতিজ্ঞানস্বরূপ নহে, নিতাবোধরূপ। বৃতিজ্ঞান ও আত্মার স্বরূপ নিত্য চৈত্তন্য, এই দুইএর মধ্যে আকাশ-পাতাল∹প্রভেদ। এই অবস্থায় উল্লিখিত নিত্য আত্মটৈতন্তের দৃষ্টান্তে আত্মাকে কর্তৃস্বভাব বলিয়া ব্যাখ্যা · করিতে যাওয়া নিতান্তই অসঙ্গত নহে কি? ক্রিয়াশক্তিই কর্তৃত্ব। ক্রিয়াযোগ না থাকিলে, আত্মাতে ক্রিয়াশক্তিও থাকিতে পারে না, কর্তৃত্বও থাকিতে পারে না। স্থতরাং ক্রিয়াপরিবেশ ব্যতীতও কর্তৃত্ব থাকে, এইরূপ কল্পনা সম্পূর্ণ যুক্তিবিরুদ্ধ।

সত্য বটে "কর্তা ভোক্তা বিজ্ঞানাত্মা পুরুষঃ"। রহদাঃ, ৬।৩।৭। এইরূপে শ্রুতিই স্পষ্টতঃ আত্মাকে কর্তা ভোক্তা বলিয়াছেন, কিন্তু ঐ কর্তৃত্ব এবং ভোক্তৃত্ব যে জীবাত্মার স্বাভাবিক ধর্ম, ঔপাধিক নহে, এমন কোন কথা শ্রুতিতে বলা হয় নাই।

"আত্মেন্দ্রিয়মনোযুক্তং ভোক্তেত্যাহুর্মনীষিণঃ"।

এইরূপে কঠোপনিষদে ভোক্তা আত্মার যে পরিচয় দেওয়া হইয়াছে, দেখানে স্পায়তঃই বলা হইয়াছে যে আত্মার ভোক্তর স্বাভাবিক নহে<u>.</u> ( আধ্যাসিক)। ইন্দ্রিয় ও মনের সহিত সংযোগের ফলেই আত্মাকে "ভোক্তা" বলা হইয়া থাকে। যিনি ভোক্তা, তিনিই কর্তা। আত্মার ভোক্তর ঔপাধিক বা আধ্যাদিক হইলে, আত্মার কর্ত্বও যে আধ্যাদিক হইবে, তাহাতে দন্দেহ কি ? "ধ্যায়তীব", "লেলায়তীব", আত্মা যেন ধ্যান করেন, ঢালিত হন, এই সকল শ্রুতিতে "ইব" শব্দের দারা আত্মার কর্তৃত্ব যে স্বাভাবিক নহে, কল্লিত, তাহাই ধ্বনিত হইয়া থাকে। কর্তৃত্ব বুদ্ধি বা অন্তঃকরণেরই স্বাভাবিক ধর্ম। ঐ বুদ্ধির প উপাধির সহিত অভেদ-সম্বন্ধ (তাদাল্যাধ্যাস) বশতঃ বুদ্ধির ধর্ম কর্তৃত্ব প্রমাত্মায় অধ্যন্ত বা আরোপিত হয়। প্রমাত্মা কর্তা, সংসারী জীব আগ্যা প্রাপ্ত হয়। বুদ্ধিসম্পর্ক লইয়াই জীবের জীবর। বুদ্ধি-मः अर्भ वार पितन जीरवब जीवच चूिहेशा यात्र ; जीव खीश मिकिनानन्मकरण প্রতিষ্ঠা লাভ করে। আত্মার কতৃত্ব স্বাভাবিক নহে, ওপাধিক, অকতৃত্বই স্বাভাবিক, ইহা সাব্যস্ত হইলে আত্মার কতৃত্ব এবং অকতৃত্ববোধক শ্রুতির মধ্যে আপাততঃ প্রতীয়মান বিরোধেরও অবসান হয়। বুদ্ধির জীবের কর্তৃত্বে কর্তৃত্ব আত্মায় আরোপিত হয় বলিয়া আত্মার কতৃত যেমন ঈখরের প্রভাব স্বাভাবিক নহে, দেইরূপ আরোপিত কত্ত্বের আধার জীবাত্মা কর্মে সম্পূর্ণ স্বাধীনও নহেন। জীব কোথা হইতে এই কতৃত্বশক্তি লাভ করে ? এই প্রশ্নের উত্তরে ব্রহ্মসূত্রকার বলিতেছেন—'পরাত্তুতচ্ছ তেঃ—ব্রঃ সৃঃ ২।৩।৪১। এই সূত্রের সহজ অর্থ এই যে, আত্মার কতৃত্ব আছে সত্য, কিন্তু তাহা 'পরাৎ'—অপর বস্তু হইতে আগত। সেই অপর বস্তুটি মায়ার সর্বপ্রথম পরিণাম বুদ্ধি ভিন্ন আর কিছুই হইতে পারে না ; স্কুতরাং বুদ্ধিই সূত্রোক্ত "পরাৎ" পদের প্রতিপান্ত। আচার্য শঙ্কর ঐ সূত্রের অন্যপ্রকার অর্থ করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন—আত্মার যে কর্তৃত্ব তাহা 'পরাৎ' পরমাত্মা হইতে প্রাপ্ত। পরমেশরের ইচ্ছা অনুসারে জগতের অন্যান্য সমস্ত কার্য যেমন নিষ্পন্ন হয় জীবের কর্তৃত্বও সেইরূপ পরমেশবের অমোঘ ইচ্ছাবশেই উৎপন্ন হয়।

পরমেশর জীবগণের প্রাক্তন শুভাশুভ কর্যানুসারে ভাল-মন্দ-বিষয়ে তাঁহাদের বুদ্ধিবৃত্তি প্রেরণ করিয়া থাকেন; তদনুসারে তাঁহারা কার্য করে। এই অভিপ্রায়ে শ্রুতি বলিয়াছেন—

"এষফ্রেব সাধু কর্ম কার্য়তি তং যমেভ্যো লোকেভ্য উল্লিনীয়তে। এষফ্রেব অসাধুকর্ম কার্য়তি তং যমেভ্যো লোকেভ্যোগ্র্যো নিনীয়তে'। কৌ্যীতকী উপ এ৮।

পরমেশ্র যাহাকে উন্নত বা উর্পলোকগামী করিতে ইচ্ছা করেন, তাঁহাকে উত্তম কর্নে নিয়োজিত করেন, আবার তিনি যাহাকে অবনত বা অপোগামী করিতে ইচ্ছা করেন, তাঁহাকে অসাধু কর্মে নিয়োজিত করেন। অবশ্য এক্দেত্রে পরমেশ্রর কাহারও শত্রুও নহেন, মিত্রও নহেন; তিনি রাগদ্বেয়ের উর্পে অবস্থিত এবং দর্বজীবে দর্বভূতে সমদর্শী। তিনি কখনও রাগদ্বেয়ের বশবর্তী হইরা কাহারও প্রতি অনুচিত অনুগ্রহ বা নিগ্রহ করেন না। জীব জন্মজন্মান্তরে যে প্রকার শুভাশুভ কর্মাশ্র সঞ্চয় করিয়া রাখিয়াছে, পরমেশ্রর তদনুরূপ ফল দান করিয়া থাকেনমাত্র। সেই ফল শুভই হউক, কি অশুভই হউক, সেদিকে তিনি দৃক্পাতেও করেন না, করিতে পারেন না: কারণ, তাহা হইলে পরমেশ্রের পক্পাতিত দোর অপরিহার্য হইরা পড়ে।

ফলদানের ব্যাপারে দর্বশক্তিমান্ পরমেশ্বর জীবের শুভাশুভ কর্মকে অপেক্ষা করিলেও, তাহা দারা ঈশরের দর্বশক্তিমতার ব্যাঘাত হয় না। রাজা যেমন দেবার দৃঢ়তা এবং আন্তরিকতার প্রতি লক্ষ্য রাখিয়াই দেবকদিগকে দেবার ফলদান করেন; দর্বোত্তম দেবককে তিনি যেরূপ ফলদান করেন, ঐরূপ স্থফল তিনি মধ্যম বা অধম দেবককে দান করেন না। প্রদত্তফলের এইরূপ তারতম্যের দারা রাজার ফলপ্রদানের অপ্রতিহত দামর্থ্যের যেরূপ বাধা ঘটে না; বিশ্বরাট্ও দেইরূপ জীবের কর্মানুসারে জীবকে শুভাশুভ ফলদান করায়, তাঁহার ঈশ্বরত্ব বা সর্বশক্তিমতা ক্ষুর্ব হইবার প্রশ্ন আদে না।

এখানে লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, আলোচ্য শ্রুতিতে "উন্নিনীয়তে" এবং "অধোনিনীয়তে" এইরূপ ইচ্ছা অর্থে 'সন্' প্রত্যয়ান্তে তুইটি পদের প্রয়োগ দেখা যায়। ফলে, জীবের ঊর্ধ্ব এবং অধোগতিতে ভগবদিচ্ছার

১। মঃ মঃ চন্দ্রকান্ত তর্কালম্বার, শ্রীগোপাল বস্থান্নিক ফেলোশিপ প্রবন্ধ ৪র্থ খণ্ড, ১৭৩-১৭৪ পৃষ্ঠা।

প্রাধান্তই সূচিত হয়। এই অবস্থায় ঐভিগবান্কে সর্বজীবে সর্বভৃতে সমদর্শী, অণক্ষপাতে কর্মফলদাতা বলা যায় কিরূপে ? "জীব রাগদেষাদিবশতঃ স্বাধীন ভাবেই কর্ম করিতেছে, উহাতে জীবের স্বাধীন কর্তৃত্বই স্বীকার্য। কারণ, জীবের যে সমস্ত কর্ম দেখা যায়, তাহাতে ঈশ্বরের কোন অপেকা বা প্রয়োজন বুঝা যায় না। পরন্তু রাগদেযশূতা পরমকারুণিক পরমেশ্বর জীবকে কর্মে প্রবৃত্ত করিলে, তিনি দকল জীবকে ধর্মেই প্রবৃত্ত করিতেন। তাহা इहेल नकल जीवरे धार्मिक रहेश। स्वथीरे रहेछ। स्वयं जीवत कर्मानुमात्तरे জীবনে দাধু ও অদাধু কর্মে প্রবৃত্ত করেন, স্থতরাং তাঁহার বৈষম্যদােষ इव ना, देशा वना यांव ना। कांवन, नेश्वव জीरवव कर्मरक प्राप्तका कविया তদকুসারেই তাঁহার স্থাঠির রথচক্র চালিত করেন। জীবের শুভাশুভ সেই কর্মও ঈশ্বরই করাইয়াছেন, এইরূপ হইলে জীবের কর্মে স্বাতন্ত্রা না থাকায় ঈশ্বপরতন্ত্র জীবের দুঃখভোগে ঈশ্বরই মূল। এই অবস্থায় জীব কোন পাপকর্ম করিলে, তজ্জন্য তাহার কোন অপরাধও হইতে পারে না। কারণ, জীবের ঐ কর্মে তাঁহার স্বতন্ত্র ইচ্ছা নাই। জীব সকল কর্মেই ঈশ্রপরতন্ত্র। জীবের ইচ্ছা, কর্মপ্রচেফা প্রভৃতি ঈশরেচ্ছাদারা নিয়ন্ত্রিত হইলে, ঈশরের বৈষমাদোৰ অনিবাৰ্যক্রপেই দেখা দেয়। স্থতবাং জীবের স্বাধীন কর্তৃত্বই স্বীকার্য। তাহা হইলেই ঈশবকে জীবের কর্ম দাপেক্ষ বলা যায় এবং তাহাতে বৈষম্যদোষের আপত্তিও চলে না। বেদান্তদর্শনের দ্বিতীয় অধ্যায়ের তৃতীয়পাদে ভগবান বাদরায়ণ নিজেই এই আপত্তির সমাধান করিয়া বলিয়াছেন,

"পরাকুতচ্ছ তেঃ"। বাঃ সূঃ ২।৩।৪১।

জীবের কর্তৃত্ব সেই পরমাত্মা পরমেশরের অধীন। পরমেশরই জীবকে কর্ম করাইতেছেন। তিনি প্রযোজক কর্তা, জীব প্রযোজ্য কর্তা, এরূপ সিদ্ধান্তই শ্রুতিতে ব্যক্ত আছে। ভগবান্ শঙ্করাচার্য এখানে "এষহেইবনং সাধুকর্ম কাররতি" ইত্যাদিশ্রুতি এবং "য আত্মনি তিষ্ঠন্নাত্মানমন্তরো যময়তি" ইত্যাদি শ্রুতিকেই সূত্রোক্ত "শ্রুতি" শব্দদারা গ্রহণ করিয়াছেন। জীবের কর্মে তাহার স্বাতন্ত্র্য না থাকিলে, অর্থাৎ সমরই জীবকে সাধু ও অসাধু কর্ম করাইলে, পূর্বোক্ত বৈষম্যাদিদোষের আপত্তি কিরূপে নিরস্ত হইবে ? এতত্ত্বেরে ভগবান্ বাদরায়ণ উহার পরেই বলিয়াছেন,

"কৃতপ্রযক্নাপেক্ষস্ত বিহিত প্রতিষিদ্ধাবৈয়র্থ্যাদিভ্যঃ"। ব্রঃ সৃঃ ২।৩।৪২।

জীবের কর্ত্ব সাধীন না হইলেও, কর্নে জীবের কর্ত্ব আছে। জীব অবশ্যই কর্ম করিতেছে, ঈশর জীবকৃত প্রযন্ত বা ধর্মাধর্মকে অপেক্ষা করিয়াই তদনুসারে জীবকে সাধু ও অসাধু কর্ম করাইতেছেন, ইহাই শ্রাতির রহস্তা।" জীবের কর্ত্ব ও তন্মূলক ফলভোগ না থাকিলে, শ্রাত্যুক্ত বিধি ও নিবিধের কোন অর্থ থাকে না। শ্রাতির প্রামাণ্যও সেক্ষেত্রে ব্যাহত হয়। বাদরায়ণ ব্রক্ষাসূত্রে—

"কঠা শান্ত্রার্থবিদ্বাৎ"। ব্রঃ সূঃ ২।৩।৩৩। এই সকল সূত্রে অতিস্পাট বাক্যেই জীবের কর্তৃত্ব সমর্থন করিয়াছেন। পরে অবশ্যই তিনি—

'পরাতুতচ্ছুতেঃ'। বাঃ সৃঃ ২।এ।৪১।

এই সূত্রে জীবের কর্ত্ব যে ঈশরের অধীন, ঈশর জীবকৃত ধর্মাধর্ম পাপপুণ্যকে অপেকা করিয়াই জীবকে সাধু বা অসাধু কর্ম করাইতেছেন, এই মতই উপপাদন করিয়াছেন। জীবের কর্তৃত্ব ঈশ্বরের অধীন হইলে, জীবের কর্নে তাহার কোনরূপ স্বাতন্ত্র্য না থাকায়, পরতন্ত্র জীবের পুণ্যাপুণ্য ধর্নাধর্নকে অপেকা করিয়া ঈধর জীবকে শুভ বা অশুভ ফল প্রদান করেন, এই সিদ্ধান্তের কোনই মূল্য থাকে না। ইহা বুঝিয়াই আচার্য শঙ্কর তাঁহার ব্রহ্মসূত্রভাষ্যে 'পরায়ত্তাধিকরণে' (ব্রঃ সূঃ ২া০া১৬ অধিঃ) উক্ত মতের অবতারণা করিয়া তত্নতরে বলিয়াছেন, জীবের কর্তৃত্ব ঈশবের অধীন হইলেও, জীব যে কর্ম করিতেছে ইহা অবশ্য স্বীকার্য। জীব কর্ম করিতেছে, ঈশ্বর তাহাকে সেই কর্ম করাইতেছেন। জীব প্রযোজ্য কর্তা, ঈশর প্রযোজক কর্তা। প্রযোজ্য কর্তার কর্তৃত্ব না থাকিলে, প্রযোজক কর্তারও কর্তৃত্ব উপপন্ন হয় না। এই অবস্থায় ঈশ্বকে কারয়িতা বলিলে, জীবকে কর্তা না বলিয়া উপায় কি ? জীবের এই কতৃত্ব ঈশবের অধীন হইলেও, জীবানুষ্ঠিত শুভ বা অশুভ কর্মের ফলভোগ জীবকে করিতেই হইবে। কারণ, রাগ বা দ্বেষের বশবর্তী হইয়া জীবই তো কর্ম করিয়াছে; কর্ম সম্পাদনের যে ইচ্ছা বা প্রচেষ্টা তাহাও তো জীবেরই হইয়াছে। এইরূপ জীবকে কর্তা না বলিয়া পারা যায় কিরূপে। জীব কেবল কর্তা

১। ৮ম: ম: ফণিভূবণতর্কবাগীশকৃত ভাষদর্শনের টিপ্পনী, ৪ আ: ১ আ: ২১ হত।

২। নত্ন ক্বতপ্রযত্নাপেক্ষত্মেব জীবস্থ পরায়ত্তে কর্ভ্ছে নোপপ্রতে, নৈষ দোযঃ;
পরায়ত্তে২পি হি কর্ভ্ছে করোভ্যেব জীবঃ। কুর্বস্তং হি তমীশ্বঃ কারয়তি। অপি

নহে, কর্মফল ভোক্তাও বটে। এই প্রানঙ্গে লক্ষ্য করা আবশ্যক যে, অনুগত রাজভৃত্য প্রভু কর্তৃক আদিষ্ট হইয়া কোনরূপ শুভ বা অশুভ কর্মের অনুষ্ঠান করিলে, ভৃত্য যেমন পুরস্কৃত বা তিরস্কৃত হয়, আদেশদাতা প্রভুরও দেক্ষেত্রে রাগদেষ থাকায়, প্রভুও ভৃত্যানুষ্ঠিত কর্মফল ভাল বা মন্দ, শুভ বা অশুভ ভোগ করিয়া থাকেন। ঈশরকে কিন্তু জীবকৃত কর্মফল ভোগ করিতে হয় না। কারণ, ঈশরের রাগ ও দেষ নাই। স্থতরাং রাগ ও দেষের বশীভৃত হইয়া, ঈশর কাহাকেও স্থখী করিবার জন্য শাধু কর্ম, কাহাকেও দুঃখী করিবার জন্য অসাধু কর্ম করান না। তিনি স্বভূত্তে স্থান—

"সমোহহং সর্বভৃতেয় ন মে দেয়োগস্তি ন প্রিয়ঃ।" গীতা, ১২১। স্বর অপক্ষপাতে জীবের কর্মফলদাতা। জীবের পূর্ব পূর্ব শুভ বা অশুভ কর্মের অনুরূপ ফলভোগ প্রদানের জন্মই, ঈশর জীবকে কর্ম করাইয়া থাকেন। জীব পূর্ব পূর্ব জন্মে শুভ বা অশুভ, ভাল বা মন্দ যেই জাতীয় কর্মের পুনঃ অনুষ্ঠান করিয়াছে, সেই জাতীয় পূর্ব কর্মের অভ্যাসবশতঃ জীবিচিত্ত সহজেই প্র জাতীয় কর্মের প্রতি ধাবিত হয়। ফলে, এই জন্মেও জীব প্ররূপ শুভ বা অশুভ কর্ম করিতেই সচেফ্ট হয়। পরমেশরও অপক্ষপাতে জীবকে তাহার কর্মানুরূপ শুভাশুভ ফলই প্রদান করিয়া থাকেন। এই অবস্থায় জীবের প্রতি শ্রীভগবানের নির্দয়তা বা পক্ষপাতিত্বের অবকাশ কোথায় গ

আলোচিত শঙ্কর মতের ব্যাখ্যায় বাচস্পতি মিশ্র ভামতীতে বলিয়াছেন—জীবের কর্তৃত্ব পরমেশ্বের অধীন হইলেও, কর্মানুষ্ঠানে ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যও জীবের অবশ্য স্বীকার্য। নতুবা 'ইহা করিবে', 'ইহা করিবে না', ঈশরপরতন্ত্র জীবের সম্পর্কে এইরূপ বিধি ও নিষেধের যে কোনই অর্থ হয় না, তাহা বৃদ্ধিমান ব্যক্তি সহজেই বৃঝিতে পারেন। দ্বিতীয়তঃ জীবের কর্মপ্রবৃত্তির মধ্যে তাহার ইফের প্রতি অনুরাগ, অনিষ্টের প্রতি বিরাগ স্থধীমাত্রেই লক্ষ্য করিয়া থাকেন। জীব কর্মে সম্পূর্ণভাবে ঈশরের অধীন হইলে, ঈশরের থেলার পুতুল জীবের কর্তৃত্বাভিমানকে মিথাা, ইফাপ্রাপ্তি ও অনিষ্ট

চ পূর্বপ্রথমপেক্ষ্যেদানীং কারয়তি পূর্বতরঞ্ প্রযন্ত্রমপেক্ষ্য পূর্বমকারয়দিত্যনাদিত্বাৎ দংসারস্থেত্যনবভ্যম ।

পরিহারের চেফ্টাকে বর্থেপ্রয়াস বলিয়াই গ্রহণ করিতে হয় নাকি ? এই অবস্থায় করা জীবকে সম্পূর্ণভাবে ঈশরের অধীন না করিয়া, জীবের কর্ম-পরিবেশে তাঁহার বাক্তিসাতিয়া সীকার করিয়া লওয়াই অধিকতর মুক্তিসঙ্গত। বাচম্পতিমিশ্র এই দৃষ্টিতেই 'পরায়ত্তাধিকরণের' (ক্রঃ সূঃ ২০১৬ অধিঃ) ভামতীতে ভাল্যকার আচার্য শঙ্করের অভিপ্রায় বাক্ত করিয়াছেন। বাচম্পতি বলিয়াছেন, প্রবল ঝিচিকাবর্ত যেমন অসার তৃণখণ্ডকে সম্পূর্ণভাবে নিজের অধীন করিয়া উড়াইয়া লইয়া যায়, ঈশর কিন্তু সেইভাবে একেবারে অধীন করিয়া কর্মের আবর্তের মধ্যে টানিয়া আনিয়া জীবকে কর্মে প্রবৃত্ত করান না। কর্মে জীবের রাগ প্রভৃতির সঞ্চারের দারাই ঈশর জীবকে কর্মে প্রবৃত্ত করেন। ফলে, কর্মে জীবের কর্ত্রনোধণ্ড আল্মপ্রকাশ লাভ করে, ইফ্ট প্রাপ্তি এবং অনিফ পরিহারের চেফ্টাও জীবের কর্মপ্রকৃত্তির মধ্যে ফুটিয়া উঠে। জীবের সম্পর্কে কর্তব্য ও অকর্তব্যের উপদেশ ও সেক্ষেত্রে সার্থকতা লাভ করে। এরূপ ক্ষেত্রে জীবের ঈশ্বরপ্রতন্ত্রতা থাকিলেও বাক্তিস্বাতন্ত্রাও যে আছে, তাহা না মানিয়া উপায় নাই। জীবের কর্তৃত্বও স্বেচ্ছাতন্ত্র নহে, পরমেশ্রেরই অমোঘ ইচ্ছার অধীন—

ঈশরতন্ত্রাণামেব জন্তুনাং কর্তৃরং, ন তু স্বতন্ত্রাণাম্! ভামতী, ব্রঃ সূঃ ২।৩।৪২। জীবশক্তির উর্ধে এক মহীয়দী মহাশক্তি আছে, দেই শক্তিই ভগবদিচছা। দেই ভগবদিচছার দ্বারা চালিত হইয়াই জীব কর্ম করে। জীবের প্রাক্তন কর্মজাল ভগবদিচছার অন্তরালে প্রচ্ছন থাকিয়া, জীবের ভাগ্য ও কর্মচক্র আবর্তিত করে। ইহারই নাম স্বষ্টিপ্রবাহ। এই প্রবাহের গতি ও প্রকৃতি নিয়ন্ত্রিত করা মানবের সাধ্যায়ত নহে। মানুষ ইহাকে অনাদি বুঝিয়াই সন্তুষ্ট থাকে। স্বষ্টিপ্রবাহ অনাদি বলিয়াই আদিম স্বষ্টির উষায় যথন জীবও ছিল না, জীবের কর্মও ছিল না, তথন এই স্থ্য-ছুঃখসঙ্কুল বিচিত্র বিষম স্বন্থি কিরূপে উৎপন্ন হইল এইরূপ প্রশ্ন আদেন না।

 <sup>।</sup> ন হি ঈশ্বরঃ প্রবলতপন ইব জন্ত্ব্ প্রবর্তয়ত্যপিতৃ তচৈতভামহরুধ্যমানে।
 রাগাত্ব্যপহারমূখেন। এবঞ্চেটানিউপ্রাপ্তিপরিহারাথিনো বিধিনিধেধাবর্থবন্তো ভবতঃ।
 তদনেনাভিসন্ধিনোক্তম্—পরায়ন্তেহপি হি কর্তৃত্বে করোতোব জীব ইতি।

ব্ৰহ্মস্ত্ৰ-ভামতী, থাণা৪২।

২। ন কর্মাবিভাগাদিতি চেনানাদিত্বাৎ। ত্রঃ স্থ: ২।১।৩৫। প্রাকৃসষ্টের বিভাগাবধারণান্নান্তি

জীবের হৃদয়গুহায় দেবী ও আফুরী সম্পদ্ নামে চুই প্রকার সম্পদ্ নিহিত থাকে। জীবের কর্মানুসারে সেই সম্পদের ভাণ্ডার জীবের নিকট উगुक्त इय। শুভকর্মের ফলে জীব যদি দৈবী সম্পদের জীব ও জীবসাক্ষী অধিকারী হয়, ঐাগুরুর প্রদাদে জীবের জ্ঞান বৈরাগ্য প্রভৃতি প্রভৃতির পরিচয় প্রসারলাভ করে, তবেই জীবের মিথ্যা কর্তৃত্বাভিমান তিরোহিত হয়। উদাসী বিরাগী জীব তখন সংসারের আসক্তি শুঙ্খল ছিন্ন করিয়া আনন্দময় প্রমাজায় তনায় হইবার জন্ম অধীর হয়। এইরূপেই জীব শিব-পর্যায়ে উন্নীত হয়। জীবের শিবলোকে যাত্রাপথেরই এক বিশেষ স্তরে, সমস্ত বিশ্বক্ষাণ্ডই যে মায়ার খেলা, ইহা জীবের দৃষ্টিতে ধরা পড়ে। এইরূপ জীবকেই 'দাক্ষী' বলা হইয়া থাকে। দাক্ষীর পরিচয় দিতে গিয়া অদ্বৈতবেদান্তী বলেন, দৃশ্যমান এই বিশ্বপ্রপঞ্চ অন্তঃকরণের বৃত্তির সাহায্যে প্রত্যক্ষগোচর হইয়া থাকে। ঐরূপ বৃত্তির মূলেও থাকে অনাদি অবিভার খেলা। এই অবিহ্যা অন্তঃকরণবৃত্তির সাহায্যে প্রকাশিত হয় না, একমাত্র সাক্ষীই অবিতাকে প্রকাশ করে। এই সাক্ষী কে ? কঃ সাক্ষী ? এই প্রশের উত্তরে বিভারণ্য তাহার পঞ্দশীর 'কুটস্থ দীপ' নামক পরিচেছদে বলিয়াছেন যে, জীবদেহ যেই কৃটন্থ চৈতত্তো অধিষ্ঠিত থাকিয়া প্রকাশ লাভ করে, স্বয়ম্ উদাদীন সেই 'কৃটস্ চৈত্মু'ই জীবের সৃক্ষা ও স্থূল এই দিবিধ দেহকে সাক্ষাদভাবে ঈক্ষণ বা দর্শন করতঃ 'সাক্ষী' আখ্যা লাভ করে ---সাক্ষাদীক্ষণান্নির্বিকারত্বাচ্চ সাক্ষীত্যুচাতে। সিদ্ধান্তলেশসংগ্রহ—সাক্ষিস্তরূপ বিচার, ১৮০ পৃষ্ঠা চৌথাম্বা সং। "দাক্ষাদ্ দ্রম্ভবি সংজ্ঞায়াম্"। এই পাণিনীয় বিধান

কর্ম যদপেক্ষ্য বিষমা স্থাষ্টিঃ স্থাৎ। স্থ্যুত্তরকালং হি শরীরাদিবিভাগাপেক্ষং কর্ম, কর্মাপেক্ষণ্ড শরীরাদিবিভাগ ইতীতরেতরাশ্রয়ত্বং প্রসজ্যেত। অতো বিভাগাদ্দ্বিং কর্মাপেক্ষ ঈশ্বরঃ প্রবর্ততাং নাম। প্রাগ্বিভাগাদ্ বৈচিত্র্যনিমিত্ত কর্মণোহভাবাৎ তুল্যবাভাস্থীঃ প্রাপ্রোতীতি চেৎ. নৈষ দোষঃ। অনাদিছাৎ সংসারস্থ। ভবেদেষ দোষো যভাদিমান্ সংসারঃ স্থাৎ। অনাদে তু সংসারে বীজাঙ্কুরবদ্ধেতু-হেত্র্মন্ভাবেন কর্মণঃ সর্গবৈষম্যন্ত চ প্রবৃত্তির্ন বিক্রধ্যতে।

ব্ৰ: শংভাষ্য, ২া১া৩৫,

। কঃ দাক্ষী ? তত্র কুটস্থদীপে কুটস্থচিৎ স্বয়ম্।
 স্বাধ্যস্তদেহয়ুয়াদেঃ দাক্ষীতি প্রতিপাদিতঃ॥

বেদান্ত স্থক্তি মঞ্জরী।

বলে সাক্ষাৎশব্দের পর দ্রফী অর্থে ইন প্রতায় করিয়া সাক্ষী পদটি নিপান্ন हरा। त्राकृत्रण अनुमात्त माक्की भारकृत अर्थ हरा, एक्की वा पर्भात्व कर्छ। এরপ দাক্ষীকে নির্বিকার বলা যায় কি ? নির্বিকার অর্থ বিকার রহিত। কর্তৃত্বও তো একপ্রকার বিকারই বটে। কর্তৃত্ব থাকিলে বিকার তো থাকিলই; দ্রম্ভা সাক্ষীকে সেক্ষেত্রে আর নিবিকার বলা চলে না। কর্তৃত্ব ও নির্বিকারত্ব পরস্পর বিরোধী বিধায়, ঐরূপে দাক্ষীর নির্বচনও দোষাবহ হয়। প্রতিবাদীর এইরূপ আপত্তির উত্তরে অদৈতবাদী বলেন—সাক্ষীর কর্তৃত্ব আরোপিত, বাস্তব নহে। সবিতা প্রকাশাত্মক হইলেও তাহাতে যেমন 'সবিতা প্রকাশতে' এইরূপে প্রকাশের কর্তৃত্বের আরোপ করা হইয়া থাকে, সেইরূপ 'দৃশি'-স্বরূপ সাক্ষীতে দ্রুষ্ট্রের উপচার করা হইরাছে বুঝিতে হইবে। ব্যাবহারিক জীবনে আমরা দেখিতে পাই, পরস্পর বিবাদ-নিরত পক্ষদ্বয়ের বিবাদের কারণ যিনি বিশেষভাবে (প্রত্যক্ষতঃ) অবগত আছেন, এইরূপ তৃতীয় कान छनामीन वाक्लिकर माकी वला रहा। कवल छनामीन रहेलारे जाराक সাক্ষী বলা যায় না। বিবাদস্থলের তরুরাজিওতো উদাসীন বটে, তাহারা দাকী হইবে কি ? দাকীকে উদাসীনও হইতে হইবে, আবার বোদ্ধা ব। জ্ঞাতাও হইতে হইবে। বোদ্ধত্ব এবং ওদাসীন্ত, এই উভয়বিধ ধর্ম शंकितारे, তবে मि माकी रहेता।

এখন কথা এই যে, এইরূপ সাক্ষী স্বীকারের প্রয়োজন কি ? কর্তা, ভোক্তা জীব হইতে ভিন্ন একজন সাক্ষী জীবের অন্তরবিহারী আছেন, ইহাতে প্রমাণই বা কি ? জীবের সূক্ষম ও স্থূল, এই দ্বিবিধ দেহের অবভাসক চৈতভাকে সাক্ষী বলা হইয়াছে। জীবদেহের অবভাস তো প্রকাশাত্মক অন্তঃকরণরন্তির সাহায্যেই উপপাদন করা যাইতে পারে। এই অবস্থায় আলোচ্য সাক্ষী স্বীকারের কোনই আবশ্যকতা দেখা যায় না। এইরূপ প্রশ্নের উত্তরে অবৈতবাদী বলেন—অন্তঃকরণ জড়বস্তা। জড় অন্তঃকরণের পরিণাম, যাহাকে অন্তঃকরণর্বতি বলা হইয়া থাকে, তাহাও জড়, স্বপ্রকাশ নহে, পরপ্রকাশ (চিৎপ্রকাশ্য বা সাক্ষিভাস্থা)। এইরূপ জড়বৃত্তিকে জীবের দেহদ্বয়ের ভাসক বলা যায় কিরূপে ? জীবের সূক্ষ্ম ও স্থূল দেহের অবভাসের জন্য সাক্ষি-চৈতন্য অবশ্য স্বীকার্য। জড় অন্তঃকরণের ধর্ম স্থ্য-তঃখ প্রভৃতিরও

ভাসক হয় না। উহাদের অবভাসের জন্মও দাক্ষীর আবশ্যকতা অপরিহার্য। অন্তঃকরণ এবং অন্তঃকরণের ধর্ম—স্থুখ, চুঃখ প্রভৃতি অন্তঃকরণেরও বিষয় হয় না, ইন্দ্রিয়েরও বিষয় হয় না; কিন্তু সাক্ষীর বিষয় হয়। স্থূল বহিরিন্দ্রিয়ের মধ্যে তৈজ্ঞস (তেজঃ নামক ভূতের কার্য) চক্ষু রূপ এবং র্এ রূপের আধার, এই উভয়কেই গ্রহণ করে। চক্ষুরিন্দ্রিয়ের ন্যায় বগিন্দ্রিয় ও স্পর্শ এবং তাহার আশ্রেয় ঘটপ্রভৃতিকে গ্রহণ করে। ঘ্রাণ, রসনা ও শ্রোত্র, এই তিনটি ইন্দ্রিয় কেবল গন্ধ, রস এবং শব্দকেই গ্রহণ করে, উহাদের আধার ক্ষিতি, জল বা আকাশকে গ্রহণ করে না। কোন বহিরিন্দ্রিয়ই অতঃকরণকে গ্রহণ করিতে পারে না; বহিরিন্রিরের সাহায্যে অতঃকরণের জ্ঞানোদয়ও সম্ভবপর নহে। বহিরিন্দ্রিয় কেবল স্থূল বিষয়ই গ্রাহণ করে। পঞ্চীকৃত ভূতবর্গ এবং তাহাদের কার্যাবলীর মধ্যেই চক্ষু কর্ণ প্রভৃতি বহিরিন্দ্রিয়ের গ্রহণশক্তি দীমাবদ্ধ। ইন্দ্রিয়বর্গ এবং অন্তঃকরণ অপঞ্চীকৃত ভূতের কার্য এবং দৃক্ষা। স্থূল ইন্দ্রিয় দৃক্ষাকে গ্রহণ করিতে পারে না। চকুরিন্দ্রিয় চকুর বিবয় হয় না, শ্রবণেন্দ্রিয় শ্রোত্রের, রসনেন্দ্রিয় রসনার, এক কথায় কোন ইন্দ্রিয়ই কোন ইন্দ্রিয়ের বিষয় হয় না। অন্তঃকরণ ইন্দ্রিয় অপেক্ষাও আন্তর এবং সূক্ষাতর বস্তু। এইজন্মই অন্তঃকরণও কোন ইন্দ্রিয়ের বিষয় হয় না। অন্তঃকরণ নিজেও নিজের বৃত্তির বিষয় হয় না। বৃত্তির আশ্রয়ই হয় এবং বৃত্তির আশ্রয় হয় বলিয়াই তাহা বৃত্তির বিষয় হুইতে পারে না। যেমন অগ্নি দাহের আশ্রম হয় বলিয়া অগ্নি দাহের বিষয় হয় না, অর্থাৎ অগ্নি অগ্নি দারা দগ্ধ হয় না। অগ্নিভিন্ন তৃণকাষ্ঠাদিই দাহের বিষয় হয়। এইরূপ অন্তঃকরণ ব্যতীত অপর বস্তুমাত্রই অন্তঃকরণ রুত্তির বিষয় হয়। অন্তঃকরণের রুত্তি অর্থ জ্ঞেয় বিষয়ের আকারে অন্তঃকরণের পরিণতি। যথন ঘটাদি পদার্থের জ্ঞান হয়, তথন অন্তকরণ ঘটাদি পদার্থের আকার গ্রহণ করে। অন্তঃকরণের এই জ্রেয় বিষয়ের আকার ধারণ করাকেই অন্তঃকরণের বৃত্তি বা পরিণতি বলা হয়। এখন অন্তঃকরণকে বুত্তির সাহায্যে জানিতে হইলে, সেক্ষেত্রেও অন্তঃকরণকে অন্তঃকরণের আকার ধারণ অবশ্যই করিতে হইবে। কিন্তু অন্তঃকরণ তো নিজ আকারেই বিগুমান. সে আবার অন্তঃকরণের আকার ধারণ করিবে কিরূপে? ফলে, অন্তঃকরণকে আর অন্তঃকরণবৃত্তির বিষয় বলা চলিবে না। অন্তঃকরণের ন্যায় "অন্তঃকরণের

ধর্মও অন্তঃকরণরুত্তির বিষয় হয় না। এইরূপ নিয়ম আছে যে, যাহা বৃত্তির আশ্রম হইতে কিঞ্চিৎ দূরে অবস্থিত হয়, তাহাই বৃত্তির বিষয় হয়. যে বস্তু বৃত্তির আশ্রয়ের নিতান্ত সমীপবর্তী হয়, তাহা বৃত্তির বিষয় হয় না। যেমন চক্ষুরিন্দ্রিয়ের রুত্তির আশ্রায় যে নেত্র, তাহার অত্যন্ত সমীপবর্তী যে (নেত্রস্থ) অঞ্জনাদি, তাহারা চঙ্গুরিন্দ্রিয়ের বুন্তির বিষয় হয় না। সেইরূপ অন্তঃকরণরুতির আশ্রয় যে অন্তঃকরণ, তাহার অত্যন্ত সমীপবর্তী যে স্থুখ প্রভৃতি অন্তঃকরণ-ধর্ম, তাহারা অন্তঃকরণবৃত্তির বিষয় হয় না। কিন্তু উহা সাক্ষীর বিষয় হয়"। স্বতঃকরণ বুত্তি সাক্ষীর বিষয় হইয়া থাকে বলিয়াই, সাকী চৈতন্তের আলোকে আলোকিত বৃত্তিও ভাস্বর বলিয়া বোধ হয়; এবং একপ ভাস্বর বৃত্তিই বৃত্তিগ্রাহ্ম বিষয়ের ভাসক হয়। বৃত্তিতে বৃত্তির ভাসক সাক্ষী চৈতন্মের প্রতিবিদ্ধ পড়ায়, চৈতন্মোজ্জল বৃত্তিকেও প্রকাশস্বভাব বলিয়া মনে হয়। বৃত্তির অন্তরালে বৃত্তির ভাসক নিত্য স্বপ্রকাশ সাক্ষী না থাকিলে, জড়বুতি বুতিগ্রাহ্ম বিষয়ের ভাসক **इ**हेरव किकार १ करल, वृद्धित ভामक माक्कीत অस्त्रिय मानिएउहे इहेरव। "অহং কর্তা, স্থূলোংহম্" এইরূপে জীবের দেহসম্পর্কে যে অভিমান ্ ( অহংকার ) জন্মে, বৃত্তির উদয়ে তাহা পরিস্ফুট হইয়া অপরোক্ষ সাক্ষাৎকারে পরিণতি লাভ করে। বৃত্তির অনুদয়েও ঐরূপ অভিমান জীবের মনোরাজ্য হইতে সম্পূর্ণ তিরোহিত হয় না; অস্পষ্টভাবে এরপ অভিমানের বিকাশ চলিতেই থাকে। এইজন্মই আমি আছি কিনা, আমার প্রাণ আছে কিনা, মন আছে কিনা, [ অহং বর্তে নবা, অহং প্রাণিমি নবা ] এইরূপ সংশয় কদাচ কোনও স্থধী বাক্তির উদয় হইতে দেখা যায় না। এরূপ সংশয় না ঘটিবার কারণই এই যে, উল্লিখিত বিবিধ অভিমানের মূলে সনাতন স্বপ্রকাশ দাক্ষী বিরাজ করিতেছে, এবং অহমাকারে বৃত্তির অনুদয়কালেও অহন্তার বিকাশ ঘটাইতেছে। এই অবস্থায় 'অহং' সম্পর্কে সংশয় অপনোদন এবং অহন্তার প্রকাশ উপপাদনের জন্মও সাক্ষী স্বীকার একান্ত আবশ্যক।

এই সাক্ষীর কল্পনা অলীক নহে। "কণ্ঠা ও ভোক্তার স্বরূপ যে সংসারী, তাহার এক বিশেষ ভাগকে (অর্থাৎ তাহার অপরিবর্তনীয় আসল ভাগকে) সাক্ষী বলা হয়। যদি সাক্ষীর নিষেধ করা হয়, তাহা হইলে

১। সাধু নিশ্চলদাস বিরচিত 'বিচার সাগর,' দ্বিতীয় তরঙ্গ।

সংসারীর সেই বিশেষ ভাগের নিষেধ হইয়া যাইবে. আর তজ্জ্ব্য কর্তা ও ভোক্তার স্বরূপ যে সংসারী, তাহারও নিষেধ হইয়া পড়িবে।"—বিচারসাগর, দ্বিতীয় তরঙ্গ। জীবের স্থায় জীব-সাক্ষীও অবশ্য স্বীকার্য। অন্তঃকরণ দাক্ষি-চৈতত্তের উপাধি ও জীবচৈতত্তের বিশেষণ। বিশেষণযুক্তকে "বিশিষ্ট" বলে এবং উপাধিযুক্তকে "উপহিত" বলে ( অর্থাৎ অন্তঃকরণ-উপহিত চৈতগ্য সাক্ষী এবং অন্তঃকরণবিশিষ্ট চৈতত্যকে জীব বলা হয়)।—বিচারসাগর দ্বিতীয় তরঙ্গ। এই অবস্থায় দাক্ষী এবং জীবকে পৃথক্ভাবে বুঝিতে হইলে উপাধি এবং বিশেষণ কাহাকে বলে, উপাধি এবং বিশেষণের পার্থক্য कि, তাহাই সর্বাত্রে জানা আবশ্যক। যে-বস্ত বা ধর্ম নিজে পৃথক্ থাকিয়া নিজের স্থানে অবস্থিত অন্ম বস্তুকে বিজ্ঞাপিত করে, তাহাকে উপাধি বলে। যেমন গ্রায়মতে কর্ণগোলকের মধ্যবর্তী আকাশকে শ্রোত্র বলা হয়। সেহলে কর্ণগোলক শ্রোত্রের উপাধি। কারণ, ঐ কর্ণগোলক নিজে যতথানি স্থানে অবস্থিত, ততথানি স্থানের আকাশকে শ্রোত্ররূপে জ্ঞাপন করে এবং নিজে শ্রোত হইতে ভিন্নভাবে অবস্থান করে। কর্ণগোলক শ্রোত্রের স্বরূপান্তর্গত হয় ন। এইজন্ম কর্ণগোলককে শ্রোত্রের উপাধি বলা হয়। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে দেখা যায় যে, অন্তঃকরণ নিজের অবস্থান যতথানি স্থানে আছে, ততথানি স্থানে অবস্থিত চেতনকে দে সাক্ষী সংজ্ঞা দ্বারা জ্ঞাপন করে, অথচ নিজে দাক্ষী হইতে পৃথক্ থাকে। এইজন্ম অন্তঃকরণ হয় সাক্ষীর উপাধি। সাক্ষীর মধ্যে সাক্ষীর উপাধি অন্তঃকরণের প্রবেশ থাকে না। কিন্তু বিশিষ্টের মধ্যে বিশেষণের প্রবেশ থাকে। যে বস্তু নিজের সহিত সম্বদ্ধ বস্তুকে জ্ঞাপন করিবার অবসরে নিজেকেও জ্ঞাপন করে, তাহাকে বিশেষণ বলে। যেমন 'কুণ্ডল বিশিষ্ট পুরুষ আসিয়াছে' এন্থলে কুণ্ডলটি পুরুষের বিশেষণ। কারণ, কুণ্ডল নিজের সহিত (নিজেকে বাদ দিয়া নহে) পুরুষের আগমন বিজ্ঞাপিত করিতেছে। এজন্ম উহা বিশেষণ হইল। অন্তঃকরণও কর্তা ভোক্তা জীব চৈতন্মের বিশেষণ। কারণ, অন্তঃকরণ সম্বলিত চেতনকে কর্তা ভোক্তা সংসারী বলা হয়, অন্তঃকরণকে বাদ দিয়া নহে। অন্তঃকরণে আশ্রিত চেতন এবং অন্তঃকরণ এই চুইটিকে একযোগে সংসারী বলা হয়। অন্তঃকরণ সংসারী জীবের বিশেষণ, উপাধি ন্ছে। একই ব্রহ্মচৈতত্তে অন্তঃকরণ উপাধি হইলে,

তাহা সাক্ষী আখ্যা লাভ করে, বিশেষণ হইলে তাহা জীব সংজ্ঞা প্রাপ্ত হয়। জীবের মধ্যে অন্তঃকরণের প্রবেশ থাকে, দাক্ষীর মধ্যে অন্তঃকরণের প্রবেশ থাকে না। এইজন্য জীব বলিলে অন্তঃকরণ সহিত চেতন বুঝায়; দাক্ষী বলিলে কেবল চেতনই বুঝায়। দাক্ষী উদাদীন বলিয়া রাগ-দ্বেষ প্রভৃতি সংসারী জীবেই থাকে, সাক্ষীতে থাকে না। সংসারী জীবের বিশেষণ যে অন্তঃকরণ রাগ-দেষ তাহারই ধর্ম, বিশেষ্য যে চৈতন্যাংশ রাগ-দ্বেষ তাহার (বিশেশ্য চৈত্ত্যাংশের) ধর্ম নহে। ইহা হইতে সংসারীর যাহা বিশেশুরূপ চৈত্যাংশ, তাহার দহিত দাক্ষীর যে কোনও ভেদ নাই তাহাই স্পন্টতঃ বুঝা যায়। (১) "এক চৈতগ্যই অন্তঃকরণ সহযোগে সংসারী নামে অভিহিত হন, এবং (২) অন্তঃকরণাংশ পরিত্যাগ করিয়া, কেবল ঐ চৈতন্মই সাক্ষী নামে অভিহিত হন।" বিচার সাগর, দ্বিতীয় তরঙ্গ। শাক্ষী ও সংসারীর মধ্যে বিশেষ্যাংশে কোন ভেদ না থাকিলেও সংসারীর বিশেষণ যে অন্তঃকরণ তাহার ধর্ম স্থখ-দুঃখ রাগ-দ্বেয় প্রভৃতি দারা সংসারী রাগ-দ্বেয় ক্রেশাদি ভোগ করেন; আর দাক্ষী হন— উদাদীন রাগ-দ্বেষ রহিত। দাক্ষীর ঔদাদীত্তই দাক্ষীকে দংদারী কর্মী হইতে পৃথক করিয়া রাখিয়াছে। ১ কর্মফলভোক্তা জীব হইতে উদাসীন সাক্ষী যে সম্পূর্ণ পৃথক্ তত্ত্ব, ইহা শ্রাতি স্পষ্টবাকোই প্রকাশ করিয়াছেন—"তয়োরন্যঃ পিপ্ললং স্বদ্বতানমান্যোইভি-চাকশীতি ইতি"। এই শ্বেতাশ্বতর শ্রুতিবাক্যের তাৎপর্য এই যে, কৃটস্থ হইতে পৃথক্ জীব—বিচিত্ৰ বিবিধ কর্মফল ভোগ করে; জীব হইতে পৃথক্ কূটস্থ কর্মফল ভোগ করে না, স্বয়ম্ উদাসীন থাকিয়া জীবের বিষয়োপভোগ দাক্ষাদ্ভাবে পরিদর্শন করে। ইহা হইতে উদাদীন দ্রফ্টুত্বই যে দাক্ষিত্ব তাহা নি;সংশয়ে বুঝা যায়। জীব হইতে পৃথক্ উদাসীন সাক্ষীর স্বরূপ দৃষ্টান্ত-বলে ব্যাখ্যা করিতে গিয়া বিভারণা তাঁহার পঞ্চদশীর নাটকদীপে নাট্যশালাস্থিত প্রদীপের উল্লেখ করিয়াছেন—

১। ন চ জীবচৈতন্তমেব দাক্ষী ভবতু কিং কৃটস্থেনেতি বাচ্যম্। লোকিক বৈদিক ব্যবহার কর্তৃস্তস্যোদাদীন দ্রষ্ট্,ত্বাসম্ভবেন "দাক্ষী চেতা কেবলো নিগুণশ্চেতি" শ্রুত্যক্তদাক্ষিত্বাযোগাৎ।

দিদ্ধান্তলেশদংগ্রহ, দাক্ষিস্বরূপবিচার, ১৮৩-১৮৪ পৃ:, চৌথাম্বা দং।

নাট্যশালাস্থিতো দীপঃ প্রভুং সভ্যাংশ্চ নর্তকীম্। দীপয়েদবিশেষেণ তদভাবেইপি দীপ্যতে॥

পঞ্চদী, নাটকদীপ, ১১৷

নাট্যমঞ্চয় প্রদীপ যেমন নাট্যাধ্যক্ষ, নট, নর্তকী, নাট্যদর্শক প্রভৃতি সকলকেই সমানভাবে প্রকাশ করে, এবং নাট্যাভিনয়ের অবসানে, নট, নটা, নাট্যাধ্যক, প্রেক্ষকবর্গ চলিয়া গেলে, জনবিরল নাট্যমঞ্চেও প্রদীপ পূর্বের স্থায়ই আল্রেক বিকিরণ করে। নট, নটা প্রভৃতির গমনাগমনে, অভিনয়ের প্রযোজনায় বা সমাপ্তিতে প্রদীপের কিছুমাত্র আদে যায় না। নাট্যাভিনয়ের প্রতি প্রদীপ একেবারেই উদাসীন। এইরূপ সংসারের রঙ্গমঞ্চে রঙ্গাধ্যক্ষ অভিমানী জীবের প্রযোজনায় জীবননাট্যের যে অপরূপ অভিনয় হয়, তাহাতে চক্ষু-কর্ণ প্রভৃতি ইন্রিয়বর্গের বিবিধ কার্যাবলীর বিচিত্র ত্বর ও তাল লয়ের মধ্যে নৃত্যপটীয়সী বৃদ্ধির নৃত্যভঙ্গিমায় রূপ-রস-গন্ধ-শব্দ-স্পর্শময় জগতের ভোক্তা বিমুয় হয়। জীবননাট্যের নৃত্যগীতমুথর এই অভিনয়ের ডামাডোলের মধ্যে অহম্-অভিমানী জীব, ইন্রিয়বর্গ ও বৃদ্ধির ভাসক, মঞ্চ-দীপস্থানীয় সাক্ষী সদা অচঞ্চল উদাসীনভাবেই অবস্থান করে। জীবন নাটকের এই অভিনয় যখন সাঙ্গ হয়, নাট্যশ্রান্ত জীব, নৃত্যক্লান্ত বৃদ্ধি ও শ্রমকাতর ইন্রিয়রাজি যখন স্বাস্থির ক্রোড়ে চলিয়া পড়ে, জীবসাক্ষী কিন্তু ত্থনও অপলক নেত্রে জাগরক থাকে। এই সদা জাগৃতি এবং উদাসীনতাই সাক্ষীর স্বরূপ লক্ষণ বলিয়া জানিবে।

সাক্ষীর একান্ত গুদাসীন্মই সাক্ষী যে জীব বা ঈশ্বরের পর্যায়ে পড়ে না, তাহা নিঃসংশ্বে প্রমাণিত করে। কর্মী সংসারী জীব যেমন উদাসীন নহেন, বিশ্বের স্পষ্টি স্থিতি লয়কুৎ ঈশ্বও সেইরূপ উদাসীন নহেন, ইহারা সাক্ষী হইবেন কিরূপে ?

সাক্ষী যথা জীবকোর্ট্নিভবতি, জীবস্থ উদাসীনস্বাভাবাৎ, তথা ঈশ্বর-কোর্টিরপি ন ভবতি, জগৎস্প্তিনিয়মনাদিব্যাপারকর্তু স্তস্থ উদাসীনস্বাভাবাৎ। সিদ্ধান্তলেশসংগ্রহটীকা, ১৬৮ পৃঃ। পঞ্চদশীর কূটস্থদীপে এবং নাটকদীপে মহামুনি বিভারণ্য সংসারী জীব যে উদাসীন সাক্ষী হইতে পারে না তাহা প্রস্তুতঃই উল্লেখ করিয়াছেন—

> কূটস্থদীপে যঃ সাক্ষী জীবাদ্ভেদেন দর্শিতঃ। সৈব নাটক দীপেইপি ততো ভেদেন দর্শিতঃ॥

> > সিদ্ধান্তলেশ সংগ্ৰহ টীকা, ১৮৬ পৃঃ।

শৈব-পুরাণ প্রভৃতিতেও উক্তমতেরই প্রতিধ্বনি করিয়া, দাক্ষী যে জীবও ঈশর হইতে পৃথক্ তত্ত্ব, এবং নিত্যশুদ্দ উদাসীন পরম শিবই যে একমাত্র দাক্ষী আখ্যায় আখ্যাত হইবার যোগ্য, তাহা ব্যক্ত করা হইয়াছে—

> ইতি শৈব পুরাণেয় কৃটস্থঃ প্রবিবেচিতঃ। জীবেশত্বাদিরহিতঃ কেবলঃ স্বপ্রভঃ শিবঃ॥

> > সিদ্ধান্তলেশ টীকা, ১৮৬ পৃষ্ঠা।

শাক্ষী যে জীবকোটি বা ঈশরকোটি, এই কোন কোটিরই অন্তর্ভুক্ত হয় না, হইতে পারে না, ইহা আচার্য মধুসূদন সরস্বতীও তাঁহার 'অদৈত সিদ্ধিতে' দিতীয় পরিচেছদে বিচার করিয়া দেখাইয়াছেন। ঈশরর, জীবর চৈতন্মেরই সোপাধিক অভিব্যক্তি; স্ত্তরাং চৈতন্যাংশে ইহাদের কোনরূপ ভেদ না থাকিলেও উপাধি অংশে যে ভেদ আছে, তাহা অস্বীকার করা যায় কিরূপে ? ঈশরর জীবর প্রভৃতি ধর্মরহিত জীবাধিষ্ঠান শুদ্ধ ব্রহ্ম-চৈতন্যই জীবাভিন্ন হইয়া সাক্ষী পদবী লাভ করে।

তর্কোমুদীর মতে দাক্ষী প্রমেশ্বই রূপভেদ—
"ঈশস্তরূপভেদোহদো কারণরাদিবর্জিতঃ।"

বেদান্ত সৃক্তি মঃ ১৪ কারিকা।

ঈশর বলিতে এখানে জগতের স্প্রিস্থিতি লয়ে ব্যাপৃত, বিশ্বকর্তা প্রমেশ্বরকে বুঝার না, দর্বভূতের হাদয়গুহায় অবস্থিত, জীবের প্রবৃত্তি নির্ত্তির নিয়ামক, স্বয়ম্ উদাদীন, জীবের পরম অন্তরঙ্গ পরমেশ্বরকেই বুঝিতে হইবে। উদাদীন না হইলে পরমেশ্বর দাক্ষী হইবেন কিরূপে ? স্ব্যুপ্তি অবস্থায় ইন্দ্রিয়বর্গের এবং তাহাদের চালক বুদ্ধিবৃত্তির উপরতি ঘটিলে, জীবের ব্যপ্তি অজ্ঞানের ভাসক ঈশ্বরদাক্ষী পরমেশ্বরই জীবের সহিত অভিন্ন হইয়া "প্রাজ্ঞ" আখ্যা লাভ করেন। এইরূপ উদাদীন সাক্ষী পরমেশ্বরকেই শ্রুতিতে বলা হইয়াছে—

"একো দেবঃ সর্বভূতেষু গৃঢ়ঃ সর্বব্যাপী সর্বভূতান্তরাত্মা। কর্মাধ্যক্ষঃ সর্বভূতাধিবাসঃ সাক্ষী চেতা করলো নিগুর্পশ্চ"॥

শ্রুতির প্রতিধ্বনি করিয়া গীতায়ও জীবের অন্তরবিহারী মাক্ষী ঈশ্বরকে "ঈশ্বরঃ সর্বভূতানাং হুদ্দেশে২ঙ্জুনতিষ্ঠতি"। গীতা ১৮৮১। বলিয়া প্রকাশ করা

হইয়াছে। তরকোমুদীর মতানুসারে উদাসীন পরমেশ্বরও যে সাক্ষী হইতে পারেন; অর্থাৎ দাক্ষিত্র যে ঈশ্বরকোটির অন্তর্ভুক্ত হইতে পারে তাহা বুঝা গেল। ইহা হইতে সাক্ষীর জীবকোটিতে অন্তর্ভাবও যে অসম্ভব নহে তাহাও সূচিত হইল। আধ্যাসিক বস্তুদ্বের একের ধর্ম অপরে সংক্রামিত হয় ইহা সকলেই অনুভব করিয়া থাকেন। 'ইদং রজতম্' প্রভৃতি ভ্রমস্থলে শুক্তির ধর্ম ইদন্তার রজতে অবভাস হইয়া থাকে, ইহা কে না জানেন ? এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে, জীবের সহিত অভিন্ন জীবের অধিষ্ঠান প্রমেশবের সাক্ষিত্বের প্রতিভাস জীবেও যে সম্ভবপর, তাহা অস্বীকার করা চলে না। > ফলে, স্থুখ, দুঃখ প্রভৃতি দাক্ষিভাস্ত পদার্থের "অহংস্থুখমনুভবামি" এইরূপে জীবগত হইয়া যে ভাতি হয়, তাহারও স্কুপু সমাধান পাওয়া যায়। এইজন্ম কোন কোন বেদান্তী স্তথ, চুঃখ অজ্ঞান প্রভৃতির সাক্ষাৎ দ্রফা অবিত্যোপাধিক জীবকেই দাক্ষী বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন; অর্থাৎ দাক্ষীর জীবকোটিতে অন্তর্ভাব সমর্থন করিয়াছেন। কর্তা ভোক্তা জীব কিভাবে উদাসীন শাক্ষী হইতে পারেন ? এইরূপ প্রশের উত্তরে জীবের শাক্ষিত্র-সমর্থনকারী বলেন, জীব স্বয়ং বস্তুতঃ অদঙ্গ এবং উদাদীন। এ অদঙ্গ এবং উদাদীনরূপেই জীব দাক্ষীর স্থান লাভ করে। জীবের কর্ত্বর প্রভৃতি ধর্মদংবলিত অন্তঃকরণের সহিত জীবচৈতত্যের তাদাত্মাধ্যাদের ফলে জীবে কর্তৃর, ভৌক্তর প্রভৃতি আরোপিত হইয়া থাকে। আরোপ মিথ্যা, স্থতরাং জীবের আরোপিত কর্তৃত্ব প্রভৃতিও মিথ্যা। তাঁহার উদাসীন অসঙ্গরূপই সত্য এবং এইরূপেই

সিদ্ধান্তলেশ দংগ্রহ, সাক্ষিত্বরূপ বিচার, ১৯০ পৃ:, চৌথাম্বা দং ;

১। যথা 'ইদং রজতমিতি ভ্রমস্থলে বস্ততঃ শুক্তিকোট্যন্তর্গতোহপীদমংশঃ প্রতিভাগতো রজতকোটিঃ, তথা ব্রহ্মকোটিরেব দাক্ষী প্রতিভাগতো জীবলোটিরিতি জীবস্থা স্থাদিব্যবহারে তস্থোপযোগ ইতি।

তত্ত্বেম্দ্রীর মতের আলোচনায় পরমেশরের যে (১) স্ষ্টিকার্যে ব্যাপৃতরূপ ও (২) উদাসীন সাক্ষিরপের পরিচয় দেওয়া হইল, তাহার তাৎপর্য এই যে, মায়াশবলিত চৈতয় (মায়াপ্রতিষ্বিত)ই পরমেশর । এই মায়া যখন পরমেশরের বিশেষণ হইবে, তখন মায়াবিশিষ্ট পরমেশরই হইবেন জগতের স্ষ্টি-স্থিতি-লয়য়ৎ; আর মায়া যখন উপাধি হইবে, তখন পরমেশর হইবেন ঈশরসাক্ষী, 'সর্বভৃতান্তরাল্পা', 'সর্বভৃতাধিবাদঃ', সর্বকার্যাধ্যক্ষ, সর্বান্তর্যামী অথচ সয়য়ুদাসীন, এইয়পেই ঈশরও ঈশরসাক্ষীর ভেদ বুঝিতে হইবে।

জীব দাক্ষী হইয়া থাকেন। কহ কেহ অবিভোপাধিক জীবকে দাক্ষী না বলিয়া, অন্তঃকরণোপাধিক জীবকে দাক্ষী বলিয়া থাকেন। তাঁহাদের যুক্তির স্থুলমর্গ এই যে, অন্তঃকরণ পুরুষভেদে ভিন্ন ভিন্ন, অন্তঃকরণোপাধিক দাক্ষীও পুরুষভেদে ভিন্ন ভিন্নই হইবে। ফলে, রামের স্থুখ-চুঃখবোধ আর শ্রামের হইতে পারিবে না। কারণ, রামের অন্তঃকরণ ও শ্রামের অন্তঃকরণতো এক নহে, ভিন্ন। এই অবস্থায় রামীয় অন্তঃকরণে ততুপাধিচৈতন্যের দারা (অর্থাৎ দাক্ষিদ্বারা) স্থুখের অভিবাক্তি ঘটিলে, শ্রামের তাহা জানিবার কোনই হেতু নাই। একই দর্বব্যাপিনী অবিভায় উপহিত চৈত্তা দাক্ষী হইলে, দেই ব্যাপিনী অবিভার দহিত রাম, শ্রাম প্রভৃতি দকলের চিত্তের যোগ থাকায়, রামের স্থুখবোধ শ্রামের উদয় হইতে পারে বলিয়া অবিভোপাধিক চৈত্তাকে দাক্ষী না বলিয়া, অন্তঃকরণোপাধিক জীবকে দাক্ষী বলাই দমধিক যুক্তিসহ।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, অন্তঃকরণোপহিত চৈতল্যকে প্রমাতা বলে।
প্রমাতা উদাদীন দাক্ষী হইতে পারে কিরূপে ? দ্বিতীয়তঃ স্ব্যুপ্তিতে জীবের
প্রমাতৃর থাকে না, দাক্ষির থাকে। এইরূপে প্রমাতা ও দাক্ষীর বিভেদ
দহজেই বুঝা যায়। এই অবস্থায় প্রমাতাকে দাক্ষী বলা চলে না। ইহার
উত্তরে অদৈতবাদী বলেন, অন্তঃকরণ যথন চৈতল্যের উপাধি হয়, তথন তাহাকে
দাক্ষী বলা হয়; আর বিশেষণ হইলে অন্তঃকরণ বিশিষ্টকে বলে জীব।
বিশেষণ এবং উপাধি এক বস্তু নহে, ভিন্ন বস্তু; বিশিষ্ট এবং উপহিতও
স্তুতরাং এক পদার্থ নহে, ভিন্ন পদার্থ। ইহা আমরা এই প্রবন্ধের আরস্তে
দাক্ষীর লক্ষণ বিচার প্রদঙ্গে পূর্বেই বিস্তৃত আলোচনা করিয়াছি।

১। অবিভোপাধিকো জীব এব সাক্ষাদ্র ষ্ট্ ত্বাৎ সাক্ষী। লোকেংপি হ্যকর্ত্ত্বে সতি দ্রষ্ট্ ত্বং সাক্ষিত্বং প্রসিদ্ধন্। তচ্চাসঙ্গোদাসীনপ্রকাশে জীবে এব সাক্ষাৎ সম্ভবতি, জীবস্থ অন্তঃকরণতাদাখ্যাপত্যা কর্তৃত্বাভারোপতাক্ত্বেংপি স্বয়মুদাসীনত্বাৎ

দিদ্ধান্তলেশনংগ্রহ, দাক্ষিস্বরূপ বিচার। ১৯০ পৃঃ, চৌখাষা দং।

২। দত্যং জীব এব দাক্ষী, নতু দর্বগতেনাবিভোপহিতেন রূপেণ তিক্মানন্ত:-করণোপধানেন জীবং দাক্ষী।

৩। ন চান্তঃকরণোপহিতস্থ প্রমাতৃত্বেন ন তস্থ সাক্ষিত্বন্, স্কুর্থে প্রমাত্রভাবেছপি সাক্ষিপত্বেন তয়োর্ভেদশ্চাবশ্যং বক্তব্য ইতি বাচ্যম্। বিশেষণোপাধ্যোর্ভেদস্থ সিদ্ধান্ত-সন্মতত্বেন অন্তঃকরণবিশিষ্টঃ প্রমাতা, তত্বপহিতঃ সাক্ষীতি তেদোপপত্তঃ।

সিদ্ধান্তলেশসংগ্রহ, সাক্ষিম্বরূপবিচার, ১৯৪--১৯৫ পৃঃ চৌখামা সং।

শাক্ষী এক না অনেক, এই প্রশ্নের উত্তরে বক্তব্য এই, ঈশ্বর শাক্ষীর উপাধি মায়া এক, ঈশ্বর সাক্ষীও স্বতরাং এক, নানা নহে। জীব সাক্ষীর উপাধি অন্তঃকরণ। এই অন্তঃকরণ জীবভেদে বিভিন্ন এবং পরিচিছ্ন: জীব সাক্ষীও স্থতরাং নানা এবং অনেক পরিচ্ছিন্ন। জীব-সাক্ষীকে এক বলা চলেনা। জীব-শাক্ষীকে এক বলিলে, যখন একটি অন্তঃকরণে স্থুখ বা দুঃখের উদয় হইবে, জীব-দাক্ষীর একত্ববিধায় দকল অন্তঃকরণেই দেই স্থুখ বা দুঃখের অভিব্যক্তি হইতে পারে। সাক্ষীকে জীবভেদে বিভিন্ন বলিয়া গ্রহণ করিলে **এই দোষ ঘটে না।** কারণ, যেই অন্তঃকরণ যেই সাক্ষীর উপাধি হুইবে, দেই দাক্ষীর নিকটেই দেই উপাধি-অন্তঃকরণের *স্থু*খ-চুঃখ প্রভৃতি বিবিধ ধর্মের ভাতি হইবে, অত্য সাক্ষীর নিকট হইবে না। শ্যামের স্থথ-চুঃখ শ্যামই জানিবে, রাম তাহা জানিতে পারিবে না। কেননা, শ্যামের অন্তঃকরণ-উপহিত সাক্ষীর নিকটই শ্যামের স্থথ-ঢুঃথের প্রকাশ ঘটিয়াছে. রামের অন্তঃকরণ-উপহিত দাক্ষীর নিকট তো শ্যামের স্থ্য-তুঃথের প্রকাশ জীব-সাক্ষী জীবভেদে নানা হইলেও, ব্রহ্ম তে। এক। নানা জীব-সাক্ষীর সহিত এক ব্রন্ধের অভেদ হইবে কিরূপে গ্রাপক এক ব্রন্ধের সহিত জীব-সাক্ষীর অভেদ স্বীকার করিলে, জীব-সাক্ষীকেও শেষ পর্যন্ত সকল-শরীর ব্যাপী একই বলিতে হয়। ফলে, শ্রামের স্থ্য-তুঃথের বোধ শ্রামের ন্যায় রামেরও হইতে পারে। এইরূপ আপত্তির উত্তরে অদ্বৈতবেদান্ত্রী বলেন, জীব-সাক্ষী জীবভেদে নানা এবং পরিচ্ছিন্ন হইলেও, তাহা ব্যাপক পরব্রহ্ম হইতে ভিন্ন নহে। যেমন ঘটাকাশ ঘটভেদে নানা এবং পরিচ্ছিন্ন হইলেও মহাকাশ হইতৈ ঘটাকাশ ভিন্ন হয় না। সেইরূপ নানা পরিচ্ছিন্ন জীব-সাক্ষীও পরব্রহ্ম হইতে ভিন্ন হইবে না। কোন একটি ঘটাকাশ ধলি-মলিন হইলে যেমন সকল ঘটাকাশই ধূলি-মলিন হয় না, সেইরূপ কোনও জীবের অন্তঃকরণে স্থথ-চুঃথের উদয় হইলে, সকল জীবের অন্তঃকরণেই সেই ব্যক্তিগত স্থথ-দুঃথের বিকাশ হইবার সম্ভাবনা ঘটে না। বস্তুতঃ সাক্ষীর একত্ব ও নানাত্ব উপাধিগত, উপহিত চৈতগ্যগত নহে। চৈতগ্যাংশে কোনরূপ ভেদ না থাকায়, সাক্ষীর শুদ্ধচৈতন্তাংশের সহিত বিশুদ্ধ ব্রহ্ম

চৈতত্তের অভেদ হইতে বাধা কি ? অদৈতবেদান্তের দিন্ধাত্তে জীব ও ব্রহ্মের যে অভেদ (জীব ও ব্রহ্মের ঐক্য) সমর্থিত হইয়াছে, সেই অভেদ দাক্ষীর চৈতত্তের দহিতই বুঝিতে হইবে, অন্তঃকরণবিশিষ্ট দংদারী জীবের দহিত নহে। বেদান্তোক্ত দাক্ষী ব্রহ্মস্বরূপই বটে, ব্রক্মস্বরূপ দাক্ষীর দহিত ব্রক্মের অভেদ ব্যাখ্যায় অদক্ষতির কিছু নাই।

বেদান্তে চারপ্রকার চেতনের পরিচয় পাওয়া যায়—কৃটস্থ, জীব, ঈশ্বর ও পরব্রন্ম। ইহাদের স্বরূপ এবং পরস্পার সম্পর্ক কি, তাহাই এখন আলোচনা করা যাইতেছে। একই আকাশ যেমন (১) জীব, ইম্ম কৃট্য ঘটাকাশ (২) জলাকাশ (৩) মেঘাকাশঃ ও (৪) মহাকাশ পর্ভাগ ইহাদের পর্পার সম্পর্ক বা মহাব্যোম, এই চারপ্রকারে আমাদের নিকট প্রতিভাত হয়, সেইরূপ আকাশের তায় সর্বব্যাপী পরব্রহ্মও উপাধিযোগে কৃটস্থ, জীব, ঈশর প্রভৃতি আখ্যা লাভ করেন। বুদ্ধিরূপ অন্তঃকরণ বা ব্যষ্টি অজ্ঞানের অধিষ্ঠান যে চৈত্তত্য তাহাকেই 'কৃটস্থ' বলা হয়। (ক) যাঁহারা বৃদ্ধি বা অন্তঃকরণ-প্রতিবিদ্বিত চৈতন্সকে জীব বলিয়া ব্যাখ্যা করেন, তাঁহাদের মতে বুদ্ধি বা অন্তঃকরণের অধিষ্ঠানকে কূটস্থ (চৈতন্ম) বলা ইইয়া থাকে। (খ) আর, যাঁহারা ব্যস্তি অজ্ঞানোপহিত চৈত্সকে জীব আখ্যা দেন, তাঁহাদের সিদ্ধান্তে ঐ ব্যপ্তি অজ্ঞানের যে অধিষ্ঠান-চৈতন্ম তাহাকে 'কৃটস্থ' বলে। এই কৃটস্থ অজ। ব্রহ্ম হইতে পৃথক্ভাবে যেমন 'চিদাভাদ' উৎপন্ন হয়, > কুটত দেইরূপ উৎপন্ন হয় না। ইহা ত্রক্ষরূপ, তবে কুটস্থ ইহা ঘটাকাশ, ব্রহ্ম মহাকাশ। ঘটাকাশ যেমন মহাকাশ হইতে বস্তুতঃ ভিন্ন হয় না, মহাকাশস্বরূপই হয়, কূটস্থও সেইরূপ প্রব্রহ্ম হইতে ভিন্ন নহে, পরত্রহ্মস্বরপই বটে। কূটশব্দের অর্থ মিথ্যাবুদ্ধি বা চিদাভাস, তাহাদের মধ্যে নির্বিকার অসঙ্গরূপে যে চৈতন্য অবস্থান করে,

<sup>\*</sup> ঘট মধ্যস্থিত জলে আকাশের যে প্রতিবিম্ব পড়ে, তাহাকে 'জলাকাশ' বলে। মেঘের অন্তর্বর্তী জলকণায় আকাশের যে প্রতিবিদ্ব পড়ে, তাহাকে বলে 'মেঘাকাশ'।

১। চিদাভাদকে ব্রহ্ম হইতে পৃথক্ বলার তাৎপর্য এই যে, ব্রহ্মে ভ্রান্তি প্রভৃতি নাই, কিন্ত চিদাভাদে অর্থাৎ জীবে ভ্রান্তি প্রভৃতি আছে। পরব্রহ্মে যেমন ভ্রান্তি নাই, কূটস্থেও সেইরূপ ভ্রান্তি প্রভৃতির সম্ভাবনা নাই।

তাহাকেই 'কৃটস্থ' বলা হইয়া থাকে। এইরূপ অদঙ্গ কৃটস্থ যে পরব্রহ্মস্বরূপই হইবে তাহাতে দন্দেহ কি ? এই কূটস্থেরই অপর নাম জীবসাক্ষী বা প্রত্যগান্ধা 🗱 'তর্মিদি', 'অয়মান্ধা ব্রহ্ম' প্রভৃতি বেদান্ত-মহাবাক্যের 'রুম্' বা 'আত্মা' পদে এই কৃটস্থকেই লক্ষ্য করা হইয়া থাকে। এই কৃটস্থই 'অম্' প্রভৃতি পদের লক্ষ্যার্থ, আর জীব বাচ্যার্থ বলিয়া জানিবে। জীব বুদ্ধিদর্পণে প্রতিফলিত চিদাভাদ এবং বৃদ্ধির অধিষ্ঠান চৈতন্য, এই উভয়কেই একযোপ্তা জীব আখ্যা দেওয়া হইয়া থাকে। সহজ কথায় বিশ্বরূপ কৃটস্থের প্রতিবিশ্ব বা আভাদই জীব। এই জীব 'জলাকাশ'তুলা। ঘটাকাশদহ ঘট মধ্যস্থিত জলে প্রতিবিম্বিত আকাশকে যেমন জলাকাশ বলে, সেইরূপ কূটস্থের সহিত বুদ্ধির চিদাভাসকে জীব বলে। "যেমন বৃহৎ রক্তবর্ণ পুষ্পোপরি স্থাপিত শেতবর্ণ ক্ষটিকে ঐ পুপোর রক্তিমা প্রতিফলিত হয়, সেইরূপ কূটস্থের আশ্রিত যে বুদ্ধি, তাহার মধ্যে কুটস্থের প্রকাশ-স্বরূপতার প্রতিফলন দেখা যায়।" এই প্রতিফলনই কুটন্থের জীবভাব। ফুটিক যেমন অত্যন্ত স্বচ্ছ এবং উচ্জ্ল, দেইরূপ অবিভার দত্ধ-গুণকার্য বুদ্দিও অতিশয় স্বচ্ছ এবং শুদ্ধ। এরপ স্বচ্ছ শুভ্র বুদ্ধিতে কূটস্থের যে প্রতিবিদ্ধ পড়ে, তাহাই চিদাভাদ বা জীব আখ্যা লাভ করে। কোন কোন অদৈতবেদান্তীর মতে জীব ত্রন্মেরই প্রতিবিদ্ধ। যেমন ঘট মধ্যবর্তী জলে মহাকাশেরই প্রতিবিদ্ধ পড়ে, ঘটমধ্যস্থ আকাশের প্রতিবিদ্ধ পড়ে না। কারণ, জলে যতদূর গভীরতা অনুভূত হয়; ততদূর গভীরতা ঘটমধ্যস্থ আকাশে থাকে না,

অধ্যাসভাষ্য-ভামতী।

প্রাতিলোম্যেন অসজ্জ্জ্ত্বংখাত্মকাহঙ্কারাদি বিলক্ষণতয়া সচ্চিৎস্থাত্মকত্বেন অঞ্চি প্রকাশত ইতি প্রত্যকৃ।

প্রতীপং দেহেন্দ্রিয়াদিভ্যো বিপরীতম্ অঞ্চি গচ্ছতীতি প্রত্যক্; প্রত্যক্ চামে।
 আল্লা চেতি প্রত্যগালা।

আত্মাকে দেহ, ইন্দ্রিয় প্রভৃতি জড় বস্তু হইতে পৃথক্ বলিয়াই লোকে জানে। জড়ের বিপরীত পথেই আত্মা গমন করে। অজড় বা জড়বিরুদ্ধরূপেই চিন্ময় আত্মা প্রকাশিত হয়। এইজন্মই জড় দেহ প্রভৃতির অন্তরচারী আত্মাকে প্রত্যগাত্মা বলা হইয়া থাকে। অশক্যনির্বচনীয়েভ্যো দেহেন্দ্রিয়াদিভ্য আত্মানং প্রতীপম্ অঞ্চতি জানাতীতি প্রত্যক্, দ চ আত্মা প্রত্যগাত্মা।

ভাষ্য রত্ব-প্রভা।

থাকিতে পারে না। স্থতরাং ঘটের জলে আকাশের ঐ প্রতিবিন্ধকে ঘটের বহির্দেশে বিরাজমান মহাকাশের প্রতিবিদ্ধ বলিয়াই গ্রহণ করিতে হইবে। ঘটের জলে মহাকাশের প্রতিবিদ্ধ যেমন সম্ভবপর, সেইরূপ সম্বর্গুণময় স্বচ্ছবুদ্ধিতে সূর্বব্যাপী ব্রহ্ম-চৈতন্মের প্রতিবিদ্ধ পড়াও সম্ভবপর এবং সেই প্রতিবিশ্বই জীব। যদিও বুদ্ধিগত চিদাভাস এবং বৃদ্ধির অধিষ্ঠান কৃটস্থনৈতত্য, এই উভয়কে জীব বলা হইয়া থাকে, তথাপি জীবের কর্মফল স্থুখ, দুঃখ, পাপপুণ্য প্রভৃতি বুদ্দিগত চিদাভাদই ভোগ করে, পরলোক বা ইহলোকে গমনাগমন প্রভৃতিও চিদাভাদই করিয়া থাকে, কুটস্থ করে না। কারণ, কূটস্থ সদা অদল্প এবং নির্বিকার। তাঁহার সহিত কর্মফল-ভোগের, পরলোক ইহলোকে গতাগতি প্রভৃতির কোনরূপ সম্পর্ক নাই। ভ্রান্তিবশতঃই কৃটস্থকে কর্মজনভুক্ সংসারী বলিয়া মনে হয়। নিজ্ঞিয় এবং স্বতঃ অসঙ্গ, কৃটস্থের কর্মফল ভোগপ্রভৃতির সম্ভাবনা কোথায় ৽ স্থ্য-চুঃখ, পাপ-পুণা প্রভৃতি অদৈতবেদান্তের সিদ্ধান্তে বুদ্ধি বা অন্তঃকরণের ধর্ম। এই অবস্থায় সুখ-ছুঃখ ভোগ প্রভৃতি যেই বৃদ্ধির উহারা ধর্ম, দেই বুদ্ধির হওয়াই স্বাভাবিক। কোনরূপ ভোগই উদাসীন কূটস্থের হওয়া সম্ভবপর নহে। তবে বুদ্ধির সহিত কূটস্থের ঘনিষ্ঠ আধ্যাসিক দম্বন্ধ আছে বলিয়া, কূটন্থে কর্মফল-ভোগ প্রভৃতি ভ্রান্তিবশতঃ কল্পিত হইয়া থাকে এইমাত্র। ফলে, কৃটস্থও স্থ্যভূঃখফলভুক্ বলিয়া মনে হয়। যেমন জলপূর্ণ ঘটকে একস্থান হইতে স্থানান্তরে আনয়ন করিলে, ঘটমধ্যস্থ জলে প্রতিবিদ্বিত আকাশও অর্থাৎ আকাশের আভাসও ঘটের সহিত গমনাগমন করে বলিয়া ভ্রম হয়, দেইরূপ কামনা ও কর্মরূপ জলে পরিপূর্ণ বুদ্ধিরূপ ঘট পাপ-পুণ্য স্থ্য-চুঃথ প্রভৃতির একমাত্র আশ্রয় হইলেও, সেই বুদ্ধির সহিত অন্তরঙ্গ-সম্বন্ধবশতঃ কৃটস্থও স্থখতুঃখময় বলিয়া বোধ হয়। বুদ্ধিতে প্রতিবিশ্বিত চিদাভাদের কূটস্থ চৈতন্মই বিম্ব বটে। এই বিম্ব বস্ততঃ কূটস্থ হইলেও, বুদ্ধির ধর্ম স্থ্য-ছঃখ প্রভৃতি বুদ্ধিতে প্রতিবিদ্বিত চিদাভাদে যেমন অজ্ঞানবশতঃ কল্পিত হইয়া থাকে, কৃটস্থেও দেইরূপ ভ্রান্তিবশতঃ কল্পিত হইয়া থাকে। ফলে, কূটস্থ এবং জীব, সাক্ষী চিৎ এবং চিদাভাস, এই উভয়ই স্থখছুঃখভুক্ বলিয়া ভ্রম হইয়া থাকে। চিৎ এবং চিদাভাস, কূটস্থ এবং জীব ইহাদের সহিত বুদ্ধির ধর্ম স্থথ-ছুঃখ, পুণ্যাপুণ্য প্রভৃতির ফলভোগের কোনই বাস্তব সম্পর্ক নাই।

বুদ্ধিগত চিদাভাদ এবং ঐ ব্যষ্টিবুদ্ধির অধিষ্ঠান কৃটস্থচৈতন্ম, এই উভয়ই একযোগে জীব আখ্যা লাভ করিলেও, স্বয়প্তি-অভিমানী 'প্রাক্ত' জীবকে আর জীব বলা চলে না। কারণ, সুষ্প্তি অবস্থায় বৃদ্ধির বিলয় ঘটে। ফলে, বুদ্ধিগত চিদাভাদ, অর্থাৎ বুদ্ধিতে চৈতন্তোর প্রতিবিশ্ব তথন অসম্ভব হইয়া পড়ে। বুদ্ধিদর্পণ না থাকিলে চৈতন্তের প্রতিবিদ্ধ পড়িবে কোথায় ? এইজন্ম কেহ কেহ বুদ্দিগত চিদাভাদকে জীব না বলিয়া, ব্যষ্টি অজ্ঞানে ? চৈতন্মের যে আভাস বা প্রতিবিম্ব পড়ে, সেই চিদাভাসকে এবং ব্যষ্টি অজ্ঞানের অধিষ্ঠান কৃটস্থ চিৎকে, এই উভয়কেই জীব-সংজ্ঞা দিয়া থাকেন। এইরূপে জীবের লক্ষণ নিরূপণ করিলে, স্বযুপ্ত্যাভিমানী জীবকেও জীব বলিতে কোন বাধা নাই। স্বযুপ্তিকালে অজ্ঞান বর্তমান থাকে। স্বযুপ্তিতে চৈতত্তের প্রতিবিদ্ব সহিত অজ্ঞানের যে অংশটি বুদ্ধির রূপ প্রাপ্ত হয়, অজ্ঞানের দেই অংশে চৈতত্যের যে প্রতিবিদ্ধ, তাহাও দেই দঙ্গে বুদ্ধিতে উপহিত হইয়া থাকে। এইজন্ম 'প্রাক্তে'র উপাধি হয় ব্যাষ্ট্রি অজ্ঞান, আর জীবের উপাধি হয় ব্যপ্তি অতঃকরণ বা বৃদ্ধি। এইভাবে জীবত্বের স্বরূপ ব্যাখ্যা করিলেও তাহাতে বিরোধের কোন আশঙ্কা ঘটে না। কারণ, ব্যাষ্ট অজ্ঞানই বুদ্ধির রূপ প্রাপ্ত হইয়া থাকে বলিয়া, জীবের উপাধিও সূক্ষা দৃষ্টিতে ব্যষ্টি অজ্ঞানই বটে।

স্বির কাহাকে বলে ? এই প্রশ্নের উত্তরে অদ্বৈত্বেদান্তী বলেন, শুদ্ধসরপ্রধানা মায়ায় চৈতন্তের যে ছায়া বা প্রতিবিদ্ধ এবং মায়ার অধিষ্ঠান চৈতন্তা, এই ছুইকেই মিলিতভাবে ঈশ্বর বলা হইয়া থাকে। ঈশ্বর সর্বান্তর্যামী। সকল জীবের অন্তরে ঈশ্বরই কর্মপ্রেরণা প্রদান করেন। ঈশ্বের কোন আবরণ নাই, তিনি নিরাবরণ; এইজন্ত তিনি দদাই মুক্তা। নিত্য মুক্তবিধায়, ঈশ্বরের জন্ম-মৃত্যু প্রভৃতি বন্ধন-সংস্পর্শ নাই। ঈশ্বর সর্বজ্ঞ। নিথিল বিশ্বই তিনি করামলকবৎ প্রত্যক্ষতঃ দেখিতে পান। সর্ববিষয়েই তাঁহার জ্ঞান, ইচ্ছা প্রভৃতি অপ্রতিহত। সন্বন্তুণ প্রকাশস্বভাবই হয়। যেথানে প্রকাশ থাকে, সেথানে আবরণের অন্ধকার থাকিতে পারে না। এইজন্ত ঈশ্বরেরও নিজের স্বরূপ-সম্পর্কে কিংবা জীব, জগৎ প্রভৃতি সম্পর্কে কোনরূপ আবরণ নাই। কেননা, যে জীবরূপ-আভাসে আবরণ আছে, জন্ম-মৃত্যুর বন্ধন তাহাতেই আছে, ঈশ্বরের স্বরূপে বা পররূপে

১। অজ্ঞানের খণ্ড অংশকে ব্যষ্টি অজ্ঞান এবং সমগ্র অজ্ঞানকৈ সমষ্টি অজ্ঞান বলে।

কোনই আবরণ নাই। ঈশর নিতাসুক্ত। তাঁহাতে বন্ধন থাকিবে কিরূপে १ মলিন-সত্তপ্রধান বাষ্ট্রি অবিভায় প্রতিবিদ্যিত চিদাভাসই জীব। অবিভায় রজঃ এবং তমোগুণের আধিকা থাকায়, রজঃ এবং তমোগুণদারা সম্বন্ধণ অভিভূত হওয়ায়, অবিত্যাস্থসরকে মলিনদর বলা হইয়া থাকে। রজঃ এবং **তমোগুণে**র আধিক্য বশতঃ অবিছা অজ্ঞান আখ্যা লাভ করে, এবং অবিছায় চৈতন্মের যে আভাস বা প্রতিবিদ্ধ পড়ে (যাহাকে জীব বলা হইয়া থাকে). তাঁহার সরপকে অবিভা আবৃত করে। ফলে, জীবে আবরণ থাকায় জীব হয় বদ্ধ, আর শুদ্ধসত্তে আবরণ থাকে না বলিয়া, ঈশ্বর হয় সদামৃক্ত। যদিও অবিক্যা, অজ্ঞান এবং মায়া অদৈতবেদান্তে একই বস্তু, তথাপি উহাদের প্রকৃতিতে যে সম্ব-রজঃ এবং তমোগুণ পরস্পার মিশ্রিতভাবে বিল্লমান থাকে. সেই গুণের আধিকাবশতঃ মারা, অবিছ্যা, অজ্ঞানের মধ্যে একটা ভেদ কেহ কেহ খুঁজিয়া বাহির করিবার চেফা করেন। শুদ্ধসরগুণের প্রাধান্ত ঘটিলে সেক্ষেত্রে মায়াশক্ষের প্রয়োগ করা হয়; মলিন সরগুণের অর্গাৎ রজঃ এবং তমোগুণের প্রাধান্য ঘটিলে এবং তাহা দারা দরগুণ অভিভূত হইলে, দেখানে অবিহ্যা বা অজ্ঞান শব্দের ব্যবহার করা হইয়া থাকে। ঈশ্বরের উপাধি মায়াকে শুদ্ধমন্ত্রপ্রধানা বলিয়া ব্যাখ্যা করিলেও, বস্তুতঃ ঐ সম্বন্ধণও রজঃ, তমঃ বর্জিত নহে। তবে সেক্ষেত্রে প্রকাশস্বভাব সম্বন্ধণের প্রাধান্ত থাকায়, রজঃ এবং তমোগুণ সত্বগুণের দারা অভিভূত হইয়া থাকে. রজঃ এবং তমোগুণ সম্বগুণকে অভিভূত করিতে পারে না। ত্রিগুণাত্মিকা মায়া বা প্রকৃতির উপাদান দর, রজঃ এবং তমোগুণ এমনভাবে পরস্পর মিশ্রিত থাকে যে, তাহাদিগকে একেবারে পৃথক্ করা যায় না। কেবল কোনও গুণের আধিক্যনিবন্ধন, দেই গুণের উল্লেখ করা হইয়া থাকে এইমাত্র। ইহা দ্বারা অভিভূত অপর চুইটি গুণের অস্তিত্ব বিলুপ্ত হয় না। শান্তে দেব-দেহকে যে সত্তগোত্মক বলা হইয়া থাকে, তাহাও অবিমিশ্র (রজঃ এবং তমঃ বর্জিত) সত্তগুণ নহে; রজস্তমোমিশ্রিত সত্তগুণ। সত্তগুণের প্রাধান্ত নিবন্ধন দেব-দেহে রজঃ এবং তমোগুণ অভিভূত অবস্থায় বর্তমান থাকে। এইজন্মই দেব-দেহের কল্পনায় বিভিন্নগুণের প্রাধান্য বশতঃ একই পুরুমেশুর ব্রহ্মা, বিষ্ণু, মহেশুর প্রভৃতি নামে অভিহিত হইয়া থাকেন। ১

১। (ক) স চ পরমেশ্বর একোহপি স্বোপাধিভূতমায়ানিষ্ঠসত্ত্বজন্তমোগুণভেদেন ব্রহ্মবিষ্ণুমহেশ্বাদিশক্বাচ্যতাং ভজ্তে। বেদান্ত পরিভাষা, বিষয় পরিচ্ছেদ।

অবশ্য বৈষ্ণবশান্তে শ্রীভগবানের দেহকে যে শুদ্ধসন্তগুণাত্মক বলা হইয়াছে, ঐ গুণকে বৈষ্ণব পণ্ডিতেরা মায়া বা প্রকৃতির গুণ বলেন না। ঐ শুদ্ধসন্তগুণকে শ্রীভগবানের সর্ব্ধান্তর্গত শক্তিবিশেষ বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়া খাকেন। ঐরপ শুদ্ধসন্তে রজঃ এবং তমের লেশমাত্রও নাই।

সন্ধপ্রধানা মায়ায় চিদাভাদ, যাহাকে ঈশ্বরনামে অভিহিত করা হইয়া থাকে, তাহাই তব্মদি প্রভৃতি বেদান্তবাক্যোক্ত 'তৎ' পদের বাচ্যার্থ; আর মায়াধিষ্ঠান শুদ্ধ চৈতগ্রুই তৎপদের লক্ষ্যার্থ বলিয়া জানিবে। ভগবদৈশর্য আভাদেই বিগ্রমান, চৈতগ্রে নহে। চৈতগ্র দদা একরূপ, আকাশের গ্রায় অদঙ্গ এবং কৃটস্থ। বিশের উৎপত্তি, স্থিতি, বিলয় প্রভৃতিও মায়ায় চিদাভাদেরই ক্রিয়া, সর্বপ্রকার সঙ্গরহিত (অধিষ্ঠান) চৈতগ্রের নহে। মায়ায় চিদাভাদ মিথ্যা, ঈশরও স্থতরাং অদৈতবেদাত্তের দিদ্ধান্তে মিথ্যা, সত্য নহে। আকাশের গ্রায় ভূমা চৈতগ্রুই একমাত্র সত্য বস্তু।

বিনি মহাকাশের ন্থায় সর্বব্যাপী, বিশের অন্তরে বাহিরে বিরাজ করেন্ত্র এইরূপে বিশ্বানুগ হইরাও বিনি বিশ্বাতিগ, বিনি সদা পূর্ণ, স্বপ্রকাশ, বাহা হইতে নিখিল জীব জগৎ প্রকাশিত হয়, তিনি বর্দারাল কাহারও নিকটেও নহেন, দূরেও নহেন। তিনি সর্বোপাধি বিবর্জিত, তিনিই ব্রহ্মা, তিনিই আত্মা। এই ব্রহ্মই সত্য। জীবই বল, আর ঈশরই বল, সবই ছায়া, সবই মায়া। জগতের এই খেলার ঘরে জীবরূপ আভাস কর্ম করে। ঈশররূপ আভাস কর্মী জীবকে কর্মানুরূপ ফল দান করেন। এইসব ছায়ায় কায়ারূপী চৈতন্ম সম্পূর্ণ অসঙ্গভাবে ছায়ার অন্তরে বিরাজ করে, ছায়ার প্রকাশে সহায়তা করে। ছায়াই কর্মী, ছায়াই ফলদাতা, এই ছায়াকে আশ্রেম করিয়া কর্ম ও উপাসনার প্রতিপাদক শান্তরাজি এবং ভেদবাদ সার্থকতা লাভ করে। চৈতন্মাংশে জীব, ঈশর ও ব্রহ্মা অভিন্ন। ভেদ কেবল আভাসাংশে। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে

<sup>(</sup>খ) অথ যোহ খলু বাবাস্থ রাজদোহংশোহসৌ স যোহয়ং ব্রহ্মা, অথ যোহখলু বাবাস্থ তামদোহংশোহসৌ স যোহয়ং রুদ্রং, অথ যোহখলু বাবাস্থ সান্ত্রিকোহংশোহসৌ স যোহয়ং বিষ্ণুঃ।" মৈত্রেয়ী উপনিষৎ।

১। পরত্রন্ধের বিস্তৃত বিবরণ প্রথম অধ্যায়ে দেওয়া হইয়াছে।

ভেদ ও অভেদবাদের মধ্যে সামজ্জের সূত্র থুঁজিয়া পাওয়া যায়। বেদের কর্মকাণ্ড এবং জ্ঞানকাণ্ড এই উভয়ের প্রামাণ্যে সংশয়ের কোন অবকাশ থাকে না। ব্রহ্ম বিরাট জ্ঞানপারাবার। জীব ঐ ব্রহ্ম-পারাবারের বিভিন্ন লহরী, ঈশর জলাবর্ত। জলাবর্ত বা লহরী জলভিন্ন অন্যকিছু নহে; জলেরই একপ্রকার অভিব্যক্তি। জলকে ছাডিয়া ঐ অভিব্যক্তির কোনই সত্যতা নাই। জীব ও ঈশর কৃটস্থ বা পরত্রন্দোরই বিচিত্র বিকাশ। কৃটস্থ পরত্রন্দা কায়া, জীব ও ঈশর ঐ কায়ারই ছায়া। এই ছায়া কায়াকে ছাডিয়া থাকিতে পারে না। কায়ার সত্যতা ব্যতীত ছায়ার কোন সত্যতাও নাই। জীব এবং ঈশরের মত্যতা স্থতরাং ইহাদের অধিষ্ঠান চৈতন্মের মত্যতারই মোপাধিক অভিব্যক্তি। চৈত্যাংশে ছায়া কারা সবই একাকার। ভেদের লেশমাত্রও দেখানে নাই। ভেদ কেবল ছায়ারূপে। মিথ্যা ছায়াকে ছাড়িয়া মূল কায়ার সন্ধানই অদৈতবেদান্তের লক্ষ্য। 'অহং ব্রহ্মাস্মি' প্রভৃতি বেদান্ত-মহাবাক্য সেই লক্ষ্যেরই ইঙ্গিত করে। যাঁহার গুরু আছে, শাস্ত্র আছে, দাধনা আছে, দেইরূপ ভাগ্যবান জীবই শুধু ঐ ইঙ্গিত বুঝিতে পারেন। অজ্ঞানান্ধ জীব তাহা বোঝে না, অবিভার কুহকে পড়িয়া কামেরই দাসত্ব করিয়া আত্মপ্রসাদ লাভ করে।

## চতুর্থ পরিচ্ছেদ স্কার্ম ও মধ্য

অজ্ঞানী জীব ভঙ্গুর পার্থিব স্থুখকেই আনন্দের পরাকাষ্ঠা জানিয়া জগল্লক্ষনীর কোমল অঙ্কে স্থুখের উৎসের সন্ধান করে। জ্ঞানী জানেন, শ্যামলা এই প্রকৃতি সত্য নহে, পার্থিব স্থুখভোগও শাশ্বত নহে। রূপ-রসময়ী এই স্থুন্দরী ধরিত্রী মিথ্যা। গিরিকিরীটিনী মোহিনী এই ধরণী কিভাবে রূপায়িত হইল ? এই স্থান্থি-লীলানাটকের মহানট কে ? এই প্রশ্ন স্মরণাতীত কাল হইতে মানুষের চিত্তকে আলোড়িত করিয়াছে। কেবল সাধারণ পর্যায়ের মানুষ্ই নহে; সত্যদ্রস্তী খ্রিও বিশ্মধ্বিজড়িত কণ্ঠে প্রশ্ন করিয়াছেন—

## "কুত ইয়ং বিস্ঠিঃ" ?

ভারতীয় মনীষা বেদবারিধির বেলাভূমি হইতে দর্শন ও বিজ্ঞান-গিরির, তৃঙ্গশৃঙ্গে বিচরণ করিয়াও এই সর্বজনীন প্রশ্নের সমাধান খুঁজিয়াছে; এবং নানা বিরোধী দিন্ধান্তে উপনীত হইয়াছে। আমরা বর্তমান প্রবন্ধে ঐ দকল দিন্ধান্তের দার সংকলন করতঃ স্বস্তির রহস্ত উদ্ঘাটনে বেদান্তের স্থান কোথায়, তাহা নির্দেশ করিতে চেক্টা করিব।

নান্তিক ও আন্তিক এই দ্বিবিধ ভারতীয় দার্শনিকের মধ্যে নান্তিক শিরোমণি চার্বাক কোনরূপ নিমিত্ত বা কারণ ব্যতিরেকেই ভাবপদার্থের উৎপত্তি সমর্থন করিয়াছেন। চার্বাক্তের এই মত মহামুনি গৌতম তাঁহার ন্যায়সূত্রে উল্লেখ করিয়াছেন।

"অনিমিত্ততো ভাবোৎপত্তিঃ কন্টকতৈক্ষ্যাদিবৎ।" স্থায়সূত্ৰ, ৪।১।২২। আলোচ্য সূত্ৰের ব্যাখ্যায় ভায়্যকার বাৎস্থায়ন বলিয়াছেন, কন্টকের তীক্ষ্ণতা, পার্বত্য ধাতুসমূহের বর্ণ বৈচিত্র্যা, শিলাখণ্ডের কাঠিন্য প্রভৃতি যেমন কোনরূপ নিমিত্ত ব্যতীতই উৎপন্ন হইয়া থাকে, সেইরূপ বিচিত্ররূপে রূপায়িত বিভিন্ন জগৎপ্রপঞ্চও নিমিত্ত ব্যতিরেকেই উৎপন্ন হইয়াছে, বৃথিতে হইবে।

<sup>&</sup>gt;। অনিমিতা রচনাবিশেষাঃ শরীরাদয়ঃ সংস্থানবত্বাৎ কণ্টকাদিবদিতি।

ভায় বার্তিক, ৪।১।২২ স্থ:।

এই শ্রেণির নাস্তিক মতবাদেরও প্রাচীনতা অনস্বীকার্য। উপনিষৎ প্রভৃতিতেও এই দকল মতবাদের বিবরণ দেখিতে পাওয়া যায়। কোনরূপ কারণের অপেক্ষা না রাখিয়া কার্য 'অকস্মাৎ' জন্মলাভ করে, জগতের স্পৃতি এবং লয় অকারণে ঘটিয়া থাকে, এইরূপ 'অনিমিত্তবাদ' বা 'অকারণবাদ'ই 'আকস্মিক' বা 'যদৃচ্ছাবাদ' নামে প্রাচীন উপনিষৎ প্রভৃতিতে আলোচিত ও ব্যাখ্যাত হইয়াছে। মেতাশ্বতর উপনিষদে—

"কালঃ স্বভাবো নিয়তির্যদৃচ্ছা," শেতাশ, ১।২।

এইশ্রোকে 'কালবাদ,' 'স্বভাববাদ' ও 'নিয়তিবাদের' সহিত যদৃচ্ছাবাদেরও উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়। আলোচ্য শেতাশতরোক্তির শঙ্করভাষ্য এবং শঙ্করানন্দকৃত দীপিকা আলোচনা করিলে, 'যদৃচ্ছাবাদ' যে পূর্বোক্ত আকস্মিক-বাদেরই নামান্তর, তাহা নিঃসন্দেহে বুঝিতে পারা যায়।' স্বভাতসংহিতাতেও স্বভাববাদ, ঈশরবাদ, কালবাদ, যদৃচ্ছাবাদ, নিয়তিবাদ ও পরিণামবাদের উল্লেখ দেখা যায়।

স্বভাবমীশরং কালং যদৃচ্ছাং নিয়তিত্তথা। পরিণামঞ্চ মন্তত্তে প্রকৃতিং পৃথুদর্শিনঃ॥

স্থ্ৰুত সংহিতা, শারীরস্থান, ১৷১১৷৩।

স্ক্রশতসংহিতার প্রাচীন টীকাকার জন্ননাচার্য এথানে 'যদৃচ্ছাবাদ' বলিতে আকস্মিকবাদ বোঝেন নাই। জন্ননাচার্য 'যদৃচ্ছাবাদে'র অন্তরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাঁহার ব্যাখ্যানুসারে যদৃচ্ছাবাদীর সিদ্ধান্তেও কার্যমাত্রেরই

খেতাখতর, শং ভাষ্য।

<sup>(</sup>খ) কালো নিমেষাদি পরাধান্তপ্রত্যযোৎপাদকে। ভূতো বর্তমান আগামীতি ব্যবহিষমাণো জনৈ:। স্বভাবঃ স্বস্ত তত্তৎপদার্থস্ত ভাবোহসাধারণকার্যকারিত্বম্, যথাগ্রেদাহাদিকারিত্বমপাং নিমদেশগমনাদি। নিয়তিঃ সর্বপদার্থেম্বর্গতাকার-বিরয়মনশক্তিঃ। যথা ঋতুষেব্যোষিতাং গর্ভধারণম্, ইন্দ্দয়ে সমুদ্রকৃদ্ধিরিত্যাদি। যদৃচ্ছা কাকতালীয়স্তায়েন সংবাদকারিণী কাচ শক্তিঃ।

খেতাখতর, শংকরানন্দত্বত দীপিকা।

নিমিত্ত অবশ্য স্বীকার্য। কোন কার্যই নিমিত্তশৃন্ম (নির্নিমিত্তক) নহে। ডন্ননাচার্য পূর্বোক্ত স্বভাববাদ প্রভৃতি সমস্ত মতবাদকেই আয়ুর্বেদের মত বলিয়া গ্রহণ করিয়া, স্থশ্রুতসংহিতা হইতেই ঐ সমস্ত মতের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। পরিশেষে তিনি তাঁহার পূর্ববর্তী টীকাকার জেড্জট ও গয়দাসের ব্যাখ্যারও উল্লেখ করিয়াছেন। জেজ্জটের মতে ঈশর ব্যতীত স্বভাব, কাল. যদৃচ্ছা প্রভৃতি সমস্তই ত্রিগুণাত্মিকা প্রকৃতির পরিণাম। স্বভাব, কাল প্রভৃতি ত্রিগুণময়ী মূলপ্রকৃতি হইতে বস্তুতঃ ভিন্ন পদার্থ নহে। এইজন্য আয়ুর্বেদের দিন্ধান্তে স্বভাব প্রভৃতিকে জগতের মূল কারণ বলিয়া ব্যাখ্যা করিলে, প্রকারান্তরে ত্রিগুণাত্মিকা প্রকৃতিই জগতের মূল কারণ হইয়া দাঁড়ায়। গয়দাদের মত যতদূর জানা যায় তাহাতেও দেখা যায়, গয়দাস স্ক্রুতাক্ত স্বভাব, ঈশর, কাল প্রভৃতিকেই জগতের কারণ বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন। বিশেষ শুধু এই যে, স্বভাব প্রভৃতি প্রথমোক্ত পাঁচটি গয়দাদের মতে জগতের নিমিত্তকারণ, এবং গুণময়ী প্রকৃতি গুণময়বিশের উপাদান কারণ। স্বস্রুতাক্ত শ্লোকের ব্যাখ্যায় টীকাকারগণের মধ্যে মতভেদ দেখা দিলেও, যদৃচ্ছাবাদের বিবরণে ষদৃচ্ছাবাদীরাও কার্যের নিয়ত কারণ স্বীকার করেন বলিয়া যে অভিমত ডল্লনাচার্য তাঁহার টীকায় ব্যক্ত করিয়াছেন, তাহা আমরা কোন-মতেই অকুন্তিত চিত্তে গ্রহণ করিতে পারি না। আমাদের মতে 'যদুচ্ছাবাদ' 'আকস্মিকবাদের'ই নামান্তরমাত্র। কোনরূপ নিয়তকারণকে অপেক্ষা না করিয়া কার্য যেক্ষেত্রে স্বরংই উৎপন্ন হয়, তাহাই 'আকস্মিকবাদ' বলিয়া পরিচিত। 'যদৃচ্ছা'বাদের দারাও ঐরূপ অর্থই বুঝা যায়। ভায়দর্শনের তৃতীয় অধ্যায়ের দ্বিতীয় আহ্লিকের ৩১শ সূত্রে স্থায়গুরু গৌতমও 'অকস্মাৎ' অর্থে 'যদৃচ্ছা' শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। আকস্মিক অর্থে যদৃচ্ছাশব্দের প্রয়োগ অন্তত্রও দেখিতে পাওয়া যায়। বেদান্তদর্শনের দ্বিতীয় অধ্যায়ের প্রথমপাদের ৩৩শ সূত্রের শঙ্কর-ভাষ্মের টীকা ভামতীতে বাচস্পতি মিশ্রের 'যদৃচ্ছয়া স্বভাবাদা' এই উক্তির ব্যাথ্যায় আচার্য অমলানন্দ স্বামী তাঁহার কল্লতরু টীকায় যদুচছা শব্দের আকস্মিক অর্থই গ্রহণ করিয়াছেন। যদুচছা এবং স্বভাব যে ভিন্নপদার্থ তাহাও অমলানন্দ স্বামী কল্লতরুতে স্পষ্টতঃ

<sup>&</sup>gt;। . যো যতো ভবতি তৎতন্নিমিত্তমিতি যাদৃচ্ছিকা:। যথা ভূণারণিনিমিত্তো বহিরিতি।
স্থশতসংহিতা—শারীরস্থান ১।১১, ডল্লনাচার্যকৃত টীকা।

**ર**ા

01

উল্লেখ করিয়াছেন। শেতাশতরের উক্তিতেও স্বভাব এবং যদৃচ্ছার পৃথক্
উল্লেখই দৃষ্ট হয়। কিন্তু ইহাও এই প্রসঙ্গে লক্ষ্য করা আবশ্যক যে,
স্বভাববাদ সমর্থনের জন্ম স্বভাববাদীরাও যদৃচ্ছাবাদীর কন্টকের তীক্ষ্ণতাকেই
দৃষ্টান্ত হিসাবে উপন্যাস করিয়াছেন। ডল্লনাচার্য স্বভাববাদের ব্যাখ্যায় তদীয়
টীকায় লিখিয়াছেন—

"কঃ কন্টকানাং প্রকরোতি তৈক্ষ্যং চিত্রং বিচিত্রং মৃগপক্ষিণাঞ্চ। মাধুর্যমিক্ষো কটুতা মরীচে, স্বভাবতঃ সর্বমিদং প্রবৃত্তম্॥"

স্থ্রভাতদংহিতা, শারীর স্থান, ডল্লনকৃতটীকা ১।১১।

"কে কাঁটাকে তীক্ষাগ্র করিয়া স্থিষ্টি করিয়াছে? মৃগ ও খগকুলের চিত্র-বিচিত্র তনু কাহার স্থিষ্টি? ইক্লুকে মধুর ও মরীচকে কটু কে করিয়াছে? সভাববশতঃ ঐ সকল ঐরপ হইরাছে।" ডল্লনাটার্যের অনুরূপ উক্তি আমরা অধ্যোধের বুরুচরিতেও দেখিতে পাই। জৈনপণ্ডিত নেমিচন্দ্রের প্রাকৃতভাষায় লিখিত 'গোন্দাট্দার' নামক গ্রন্থেও 'স্বভাববাদে'র ব্যাখ্যায় এইরূপ কথাই শুনা যায়।" ফলে, ভায়সূত্রোক্ত অনিমিত্তবাদ যে সভাববাদেরই নামান্তর তাহা সহজেই বুঝা যায়। কার্যের কোন নিয়ত কারণ নাই; অকারণে অনিয়মেই কার্য উৎপন্ন হইয়া থাকে, এইরূপ মতই 'আক্ম্মিকবাদ' বলিয়া পরিচিত, ইহা আমরা পূর্বেই বলিয়াছি। এই আক্মিকবাদের দহিত আলোচ্য স্বভাববাদেরও মূলতঃ কোন প্রভেদ নাই। উদয়নাচার্য তাহার 'ভায়কুস্থমাঞ্জলি' গ্রন্থের প্রথম স্তবকের চতুর্য কারিকায় 'সাপেক্ষত্বাৎ' এই উক্তি দারা কারণ-দাপেক্ষ কার্যই জন্মলাভ করে, অকারণে বা অক্মাৎ কোন কার্য কদাচ জন্মে না, এই সত্যই প্রকাশ করিয়াছেন। পরিদৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ সকলই কার্য-কারণের

>। নিয়ত নিমিত্তমনপেক্ষ্য ঘদা কদাচিৎ প্রবৃত্ত্যুদয়ো ঘদ্চ্ছা, স্বভাবস্ত স এব যাবদ্বস্তভাবী যথা শ্বাদাদে।।

বেদান্তকল্পতরু, ব্র: স্থ: ২।১।৩৩।

কঃ কণ্টকস্থ প্রকরোতি তৈক্ষ্যং বিচিত্রভাবং মৃগপক্ষিণাং বা। স্বভাবতঃ সর্বমিদং প্রবৃত্তং ন কামকারোহস্তি কৃতঃ প্রবৃত্তঃ॥

অশ্বঘোষরচিত বুদ্ধচরিত, ৫২।

কো করই কন্টয়াণং তীক্থওং মিগ্বিহংগমাদীণং। বিবিহত্তং তু সহাত্মো ইদি সকং প্রিয় সহাত্মোতি॥

নেমিচন্দ্রকৃত গোম্মট্সার, ৮৮৩ লোক।

নিগৃঢ় পাশে আবদ্ধ। অকস্মাৎ বা অকারণে কার্যোৎপত্তির সম্ভাবনা কোথায় 🤊 (ক) 'অকস্মাদেব ভবতি' এই বাক্যের দ্বারা কার্যের হেতুর নিষেধ হইতে পারে, অর্থাৎ কার্যের কিছুমাত্র কারণ নাই, ইহাও বলা যায় না। (খ) কার্যের 'ভূতি' অর্থাৎ উৎপত্তিই হয় না, ইহাও বলা যায় না। (গ) কার্য নিজেই নিজের কারণ, কার্যের অতিরিক্ত কোন কারণ নাই, ইহাও বলা ঘায় না। (ঘ) এবং কোন 'অমুপাখা' অলীক পদার্থ ই কার্যের কারণ, কার্যের বাস্তব কোন কারণ নাই, ইহাও বলা যায় না। অর্থাৎ 'অকস্মাদেব ভবতি' এই বাক্যের দ্বারা পূর্বোক্তরূপ চতুর্বিধমতের কোন মতই সংস্থাপন করা যায় না"। "ত্যায়কুস্থমাঞ্জলি"র প্রথম স্তবকের পঞ্চম কারিকায় আচার্য উদয়ন 'আকস্মিকবাদে'র স্থায় 'স্বভাববাদে'রও খণ্ডন করিয়াছেন। 'স্বভাববর্ণনা নৈবম' অর্থাৎ স্বভাব হইতেই কার্য জন্মে ইহাও বলা যায় না, আচার্যের এই উক্তি অতি স্পার্য। কার্য-কারণ-শৃঙ্খলা উল্লঙ্খন করিয়া, আকস্মিকবাদী—'অকস্মাদেব ভবতি ন কিঞ্চিদপেকং কার্যম্'—কার্য অকস্মাৎই জন্মে, অন্ম কিছুরই অপেকা রাথে না, এইরূপ যে দিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন, তাহা আচার্য উদয়ক্ত কার্যমাত্রই কারণদাপেক্ষ ( দাপেক্ষত্বাৎ ) এই যুক্তিবলে খণ্ডন করিয়াছেন। কার্য সর্বকালীন নহে। কার্য কথনও আছে, কথনও নাই। কারণ থাকিলেই কার্য জন্মে, কারণ না থাকিলে কার্য জন্মে না। এই কার্য-কারণ-পাশ স্থুদুঢ়। এইরূপ দুঢ়পাশে জাগতিক বস্তুসকল আবদ্ধ বলিয়াই যখন তখন বা অকস্মাৎ কোন কার্যই জন্মিতে পারে না। এই শৃঙ্খলা অস্বীকার করিলে কার্যের উৎপত্তির কোনরূপ নিয়ম থাকে না। কার্য কথন হয়, কথন হয় না, তাহাও ব্যাখ্যা করা যায় না। দর্বদাই অনিয়মে কার্যের উৎপত্তি অনিবার্য হইয়া পড়ে। এই কারণেই 'আকস্মিক বাদ' গ্রহণ করা চলে না। স্বভাৰবাদীরা উদয়নাচার্যের উল্লিখিত আপত্তির খণ্ডনে বলেন, কার্যের আকস্মিক উৎপত্তি অবশ্য স্বীকার করা চলে না; তবে, বস্তুর 'স্বভাব' বলিয়া যে একটি পদার্থ আছে, তাহাও অস্বীকার করা যায় না। কার্য কোন নিয়ত দেশে নিয়ত কালেই উৎপন্ন হয়, সর্বদেশে সর্বকালে উৎপন্ন হয় না। ইহার কারণ কি ? বস্তুর স্বভাবই ইহার নিয়ামক নহে কি ? এথানে লক্ষ্য করা

۱ د

হেতৃভূতনিবেধো ন স্বান্থপাথ্যবিধির্ন চ। স্বভাববর্ণনাইনবমবধেনিয়তত্বতঃ॥

আবশ্যক যে, আক্স্মিকবাদীরা 'অক্সাদেব ভবতি', কার্য কারণনিরপেক্ষ হইমা অকস্মাৎই জন্মলাভ করে, এইরূপে স্বীয় মত ব্যাখ্যা করিয়া কার্য-কারণ-শৃষ্মলার তুর্লজ্যা নিয়মকেই অস্বীকার করিয়াছেন। স্বভাববাদীরা কার্য-কারণপা**শ** অচ্ছেদ্য বুঝিয়া তাহা উড়াইয়া দেন নাই। বস্তুর স্বভাবকে বস্তুর উৎপত্তির কারণ বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন। এখন এই স্বন্ডাব পদার্থটি কি তাহা পরিষ্কার করিয়া বলা আবশ্যক। স্থায়কুস্থমাঞ্জলির টীকাকার বরদরাজ এবং বর্ধমান উপাধ্যায় তাঁহাদের টীকায় স্বভাববাদীর উক্তি উদ্ধৃত করিয়া স্বভাববাদের বিবরণ লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। মাধবাচার্যও 'সর্বদর্শন সংগ্রাহে' চার্বাকমতে ব্যাখ্যায় স্বভাববাদীর ঐ উক্তি উদ্ধৃত করিয়াছেন। আলোচ্য সভাববাদের খণ্ডনে আচার্য উদয়ন বলিয়াছেন, স্বভাব বলিয়া কোন স্বতম্ব পদার্থ তর্কের খাতিরে মানিয়া লইলেও, ঐ স্বভাবের কোন স্বরূপ ব্যাখ্যা করা যায় না: এবং আকস্মিকবাদের বিরুদ্ধে উদয়ন যে দকল দোষ প্রদর্শন করিয়াছেন, স্বভাববাদ স্বীকার করিয়াও ঐ সকল দোষের সমাধান করা চলে না। প্রথমতঃ স্বভাব বলিলে কি বুঝা বায়, তাহাই বিচার করা আবশ্যক। সহজ কথায় স্বভাব বলিলে "স্বঃ ভাবঃ", বস্তুর স্বকীয় ভাব বা ধর্মবিশেষকে নুঝায়। "এখন ঐ স্বভাব কি কার্য্যের স্বভাব, অথবা কারণের স্বভাব, ইহা বলা আবশ্যক। কার্য্যের স্বভাব বলিলে উহা কার্য্যের উৎপত্তির পূর্বে না থাকায়, উহা নিয়ত দেশকালে কার্য্যের উৎপত্তির নিয়ামক হইতে পারে না। ঘটের উৎপত্তির পূর্বে ঘটের কোন স্বভাব থাকিতে পারে না। আর যদি ঐ স্বভাবকে কারণের স্বভাব বলা হয়, তাহা হইলে কারণ স্বীকার করিতেই হইবে। কারণ বলিয়া कान भागर्थ ना थाकिला कांत्रराव खांचाव, देश कथनहे वला घाय ना। কারণ স্বীকার করিতে হইলে আর 'স্বভাববাদ' থাকে না। 'স্বভাব' বলিয়া

১। নিত্যসন্থা ভবস্তান্থে নিত্যাসন্থাশ্চ কেচন।
বিচিত্রাঃ কেচিদিত্যত্ত তৎস্বভাবো নিয়ামকঃ॥
অগ্নিক্ষো জলং শীতং সমস্পর্শন্তথানিলঃ।
কেনেদং চিত্রিতং ( রচিতং ) তত্মাৎ স্বভাবান্তদ ব্যবস্থিতিঃ॥

অয়েকুস্থমাঞ্জলির ১।৫ শ্লোকের বরদরাজক্বত টীকা ও বর্ধমান উপাধ্যায়ক্বত টীকা ও মকরন্দ দ্রষ্টব্য।

এই প্রসঙ্গে সর্বদর্শনসংগ্রহের চার্বাকদর্শন আলোচনা করুন।

কোন অতিরিক্ত পদার্থ স্বীকারেরও কোন প্রয়োজন থাকে না। কিন্তু কারণের শক্তিই কারণের স্বভাব, ইহা অবশ্য স্বীকার্য। শক্তি বলিয়া কোন অতিরিক্ত পদার্থ নৈয়ায়িকগণ স্বীকার করেন নাই। উদয়নাচার্য 'স্যায়কুসুমাঞ্জলির' প্রথম স্তবকে বিশেষ বিচারপূর্বক উহা খণ্ডন করিয়া কারণত্বই যে কারণের শক্তি? এবং উহা কারণের সভাব, ইহা প্রতিপন্ন করিয়াছেন। স্কুতরাং কার্যের কারণ অস্বীকার করিয়া স্বভাববাদের প্রতিষ্ঠা হইতে পারে না।" কার্যের কোন নিয়ত কারণ নাই, কার্য উৎপত্তিতে নিজের স্বভাব ব্যতীত অপর কিছুরই অপেক্ষা রাথে না ইহা বলিলে, 'আক্ম্মিকবাদে'র স্থায় স্বভাববাদেও সর্বদা কার্যের উৎপত্তি ও স্থিতির প্রসঙ্গ অনিবার্য হইয়া দাঁড়ায়। কার্য কথনও হয়, কথনও হয় না, সর্বদা সর্বকালেও কার্য জনো না, ইহা স্বধীন্মাতেই প্রত্যক্ষ করিয়া থাকেন। এই অবস্থায় কার্যমাত্রেরই কোন-না-কোন-রূপ নিয়ত কারণ আছে, ইহা অস্বীকার করা চলে না। আলোচ্য স্বভাববাদের খণ্ডন ও নিয়তকারণবাদের সমর্থন করিতে গিয়া উদয়নাচার্য স্থায়কুসুমাঞ্জলির প্রথম স্তরকের পঞ্চম শ্রোকে বলিয়াছেন—

## "श्रुভाववर्गनारेनवभवर्धानंग्रुडवडः।"

"সকল কার্যেরই নিয়ত অবিধি আছে। যাহা হইতে অথবা যে দেশে ও কালে কার্য জন্মে, যাহার অভাবে ঐ কার্য জন্মে না, তাহাকে ঐ কার্যের 'অবিধি' বলা হয়। ঐ 'অবিধি' নিয়ত অর্থাৎ উহা 'নিয়মবদ্ধ'। সকল দেশ বা কালই সকল কার্যের অবিধি নহে; তাহা হইলে সকল দেশে সকল কালেই সর্বপ্রকার কার্যের উৎপত্তি হইতে পারে, কিন্তু তাহা তো হয় না। কোনও বিশেষ দেশে বিশেষ কালেই কার্য উৎপন্ন হইয়া থাকে। ফলে, বিশেষ কাল বা দেশই যে কার্যের 'অবিধি' ইহা অস্বীকার করিবার উপায় নাই।" কার্যের যাহা নিয়ত 'অবিধি' তাহাকেই ঐ কার্যের কারণ বলা হইয়া থাকে। কার্যনাত্রই কারণসাপেক্ষ। কার্যের উৎপত্তি কারণসাপেক্ষ বিলিয়াই কারণ থাকিলে কার্য থাকে, কারণ না থাকিলে কার্য থাকে না,

১। অথ শক্তিনিষেধে কিং প্রমাণং, ন কিঞ্চিৎ, তৎ কিমস্ত্যেব ? বাচ্ম্ নহি নো দর্শনে শক্তিপদার্থ এব নাস্তি। কোহসৌ তর্হি ? কারণমিত্যাদি।

ভাষ কুসুমাঞ্জলির ১ম স্তবকের ১০ কারিকার গভ ব্যাখ্যা দ্রষ্টব্য।

২। ম: ম: ৺ফণিভূবণ তর্কবাগীশু মহাশ্যের ভাষদর্শনের টিপ্পনী ৪। ১।২৪ স্ত্র দ্রষ্টবা।

এইরূপ কার্য-কারণের স্থাপন নিয়ম এবং কার্যের দাময়িক উৎপত্তি ব্যাখ্যা করা যায়। উদয়নাচার্যের ব্যাখ্যা বৌদ্ধসম্প্রদায়েরও অনুমোদিত, ইহা দেখাইবার জন্ম ন্যায়কুস্থমাঞ্জলির টীকাকার বরদরাজ তদীয় টীকায় বৌদ্ধপণ্ডিত ধর্মকীর্তির শ্লোক উদ্ধৃত করিয়াছেন। স্থতরাং কার্য আকস্মিকভাবে, অথবা সীয় স্বভাববশেই জন্মলাভ করে, এইপ্রকার কোনরূপ মতবাদই গ্রহণ করা যায় না।

কার্যমাত্রেরই কোন-না-কোন কারণ আছে, ইহা সাব্যস্ত হইল।

এখন কার্যের ঐ কারণের স্বরূপ কি, তাহাই বিচার করা যাইতেছে।
ভূগর্ভে বীজের বিনাশ না হওয়া পর্যন্ত অঙ্কুরের উৎপত্তি
অভাবকারণনাদ
ত্ত হাহার পত্তন করে। ইহা হইতে বীজের বিনাশই যে অঙ্কুরের কারণ,
তাহা সহজেই বুঝা যায়। বীজের বিনাশের ফলে উৎপন্ন
অঙ্কুরকে দৃটোন্তরূপে উপন্তাস করিয়া, ঘট, পট প্রভৃতি ভাবকার্যের অভাবই
যে উপাদান-কারণ, তাহা অনুমানের সাহায়েও উপপাদন করা যাইতে
পারে—

"পটাদিকম্ অভাবোপাদানকম্ ভাবকার্যথে অঙ্কুরাদিবং"।

এই অভাব কারণবাদের উল্লেখ আমরা বিভিন্ন উপনিবদেও দেখিতে পাই। ইহা হইতে এই মত যে অমূলক নহে, "অসদেবেদমগ্র আসীৎ" ইত্যাদি শ্রুতিই যে আলোচ্য অসৎকারণবাদের মূল, তাহা নিঃসন্দেহে বুঝা যায়। এই মতের প্রাচীনতাও স্কুতরাং অনস্বীকার্য। এই মত শূখবাদী বৌদ্ধমত বলিয়া পরিচিত। ভাষা, সাংখ্যা, বেদান্ত প্রভৃতি দর্শনে প্রতিবাদী বৌদ্ধের উল্লিখিত অভিমত খণ্ডনের উদ্দেশ্যেই আলোচিত হইয়াছে।

নিত্যসন্থ্যসন্থং বা হেতোরন্থানপেকণাৎ। অপেক্ষাতো হি ভাবানাং কদাচিৎকত্ব দম্ভবঃ॥ ন্থায়কুত্মমাঞ্জলির ১ম স্তবকের ৫ম কারিকায় বরদরাজ কর্তৃক উদ্ধৃত বৌদ্ধাচার্য ধর্মকীর্তির কারিকা।

- ২। (ক) তদ্ধেক আহ্রদদেবেদমগ্র আদীদেকমেবাদিতীয়ং তত্মাদদতঃ দজ্জায়তে। ছান্দোগ্য, ৬।২।১।
  - (খ) অসদা ইদমগ্র আদীৎ ততোবৈ দদজায়ত। । তৈতিরীয়, ব্রহ্মবল্লী ৭০১।

<sup>🔷 ।</sup> তদাহ কীতি:—

স্থায়সূত্রকার মহিষ গৌতম—

"অভাবাদ্ ভাবোৎপত্তির্নানুপমৃত্য প্রাচুর্ভাবাৎ" ( ক্যায়সূত্র, ৪।১।১৪।) এই সূত্রে শৃহ্যবাদী বৌদ্ধের 'অসতঃ সদুৎপগতে', অভাব হইতে ভাব-পদার্থের উৎপত্তি হয় এই মত উপত্যাস করিয়া, পরবর্তী সূত্রে ( স্থায়-সূত্র, ৪।১।১৭) ইহা খণ্ডন করিয়াছেন। স্থায়ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন বলেন, বিনফ্ট বীজ হইতে অঙ্কুর উৎপন্ন হয় না। অতএব অভাব হইতে ভাবের উৎপত্তি হয় না। "কারণ, যাহা বিনফ, কার্যের পূর্বে তাহার সত্তা না থাকায়, তাহা কোন কার্যের কারণই হইতে পারে না। যদি বল, বীজের বিনাশরূপ অভাবই অন্ধরের উপাদান-কারণ, ইহাই আমার (বৌদ্ধের) মত, ইহাই আমি বলিয়াছি। কিন্তু তাহাও কোনরূপে বলা যায় না। কারণ, বীজের বিনাশ-রূপ অভাবকে অবস্তু বলিলে, উহা কোন বস্তুর উপাদান-কারণ হইতে পারে না। জগতের মূল কারণ অসৎ বা অবস্তু, কিন্তু জগৎ সৎ বা বাস্তবপদার্থ, ইহা কোনমতেই সম্ভব নহে। কারণ, সজাতীয় পদার্থই সজাতীয় পদার্থের উপাদান-কারণ হইয়া থাকে। যাহা অভাব বা অবস্ত তাহা উপাদান-কারণ হইলে, তাহাতে রূপরসাদি গুণ না থাকায়, অঙ্কুরাদি কার্যে রূপরসাদি গুণের উৎপত্তিও হইতে পারে না। পরন্ত, ঐ অভাবের কোন বিশেষ [রূপ ] না থাকায়, শালিবীজের বিনাশরূপ অভাব হইতে যবের অঙ্করও উৎপন্ন হইতে পারে। কারণের ভেদ না থাকিলে, কার্যের ভেদ হইতে পারে না। অবস্তু অভাবকে বস্তুর উপাদান-কারণ বলিলে, ঐ কারণের ভেদ না থাকায়, উহার শক্তিভেদও থাকিতে পারে না। স্থতরাং বিভিন্ন প্রকার কার্যের উৎপত্তিও সম্ভব হয় না। বীজের বিনাশরূপ অভাবকে বাস্তবপদার্থ বলিয়া স্বীকার করিলে, উহাও অঙ্কুরের উপাদান-কারণ হইতে পারে না। কারণ, দ্রব্য পদার্থ ই উপাদান-কারণ হইয়া থাকে। রূপরসাদি গুণশূন্য অভাব পদার্থ কোন দ্রব্যের উপাদান হইলে, ঐ দ্রব্যে রূপরসাদি গুণের উৎপত্তিও হইতে পারে না, স্বতরাং অভাব পদার্থকে উপাদান-কারণ বলা যায় না"।

১। ন বিনষ্টাদ্ বীজাদস্কুর উৎপন্থতে ইতি তস্মান্নাভাবাদ্ ভাবোৎপতিরিতি। বাৎস্থায়নভায় ৪।১।১৭ স্ত্র।

২। মঃ মঃ ৺ফণিভূষণ তর্কবাগীশের ভাষদর্শনের টিপ্পনী, দাসাংগ হত।

নৈয়ায়িকের উল্লিখিত যুক্তির অনুরূপ যুক্তিবলেই আচার্ন শঙ্কর বেদান্তদশনে—-

"নাসতোহদৃষ্টবাৎ। বঃ সূঃ ২।২।২৬।

এই সূত্রের ও তৎপরবর্তী সূত্রের শারীরক-ভাষ্মে বৌদ্ধাক্ত অভাব-কারণবাদ খণ্ডন করিয়াছেন। শঙ্করাচার্য বলেন যে, অভাব হইতে কোন প্রকারেই ভাব পদার্থের উৎপত্তি ব্যাখ্যা করা যায় না। অভাব অভাবই। অভাবের কোন স্বরূপ নাই; উহা নিঃস্বরূপ এবং অবস্তু। ঐরপ অবস্তু নিঃস্বরূপ অভাব জাগতিক ভাবপদার্থের উপাদান হইলে, অবস্ত অভাবাত্মক শশশৃঙ্গ প্রভৃতিরই বা ভাববস্তুর উপাদান কারণ হইতে বাধা কি ? কারণ, অভাবের তো কোন বিশেষ রূপ নাই। এই অবস্থায়, বীজের অভাব, মাটির অভাব, শশশুঙ্গের অভাব, ইহাদের পার্থক্য বুঝা যাইবে কিরূপে ? যদি বল যে, অলীক শশশুঙ্গ প্রভৃতির অভাব আর ভাববস্ত বীজ, মাটি প্রভৃতির অভাব একরূপ নহে। ভাববস্ত মাটি প্রভৃতির অভাবের অন্তরালে ভাব পদার্থ (মাটি প্রভৃতি) আছে বলিয়া উহা সবিশেষ অভাব, আর শশশৃঙ্গ প্রভৃতি অলীক বস্তুর অভাব নির্বিশেষ অভাব। এইরূপে অভাবের মধ্যে ইতর-বিশেষ স্বীকার করিলে, এবং এই দৃষ্টিতে অভাবের স্বভাব ব্যাখ্যা করিলে, সেই অভাব অবস্ত নিঃস্বভাব থাকিল কৈ ? অভাবের সভাব স্বীকার করায় (বীজের অভাব প্রভৃতি) অভাব একপ্রকার ভাবপদার্থ ই হইয়া দাঁড়াইল নাকি ? উপাদান-কারণের কার্যে অনুবৃত্তি হইয়। থাকে। মুন্ময় বস্তমাত্রেই মাটির অনুবৃত্তি, কাঞ্চনময় ভূষণে কাঞ্চনের অনুবৃত্তি সকলেই প্রত্যক্ষ করিয়া থাকেন। অভাব জাগতিক ভাববস্তুর উপাদান-কারণ হইলে, ভাবকার্যে অভাবের অনুবৃত্তি অবশ্যস্তাবী হইত। ফলে, বিশ্বপ্রপঞ্চমাত্রই অভাবান্বিত হইয়া প্রতীতিগোচর হইত। বস্তুতঃ তাহাতো হয় না। উৎপন্ন বস্তুমাত্রকেই আমরা ভাবপদার্থ বলিয়াই বুঝিয়া থাকি। কার্যের উপাদান সংগ্রহের জন্ম কর্মীর যে প্রচেষ্টা আমরা দেখিতে পাই, মৃৎশিল্পীর মাটির জন্ম, স্বর্ণশিল্পীর স্বর্ণের জন্ম, তন্ত্রবায়ের তন্ত্রর ( সূতার ) জন্ম যে প্রয়াস পরিলক্ষিত হয়, অভাব-কারণ-বাদে তাহা নিতান্তই নিক্ষল প্রচেষ্টা হয় নাকি ? মাটির অভাব ও স্বর্ণের অভাবের মধ্যে কোন বিশেষত্ব না থাকায়, মাটির অভাব হইতে মুন্ময়বস্তুর

যেমন উৎপত্তি হয়, সেইরূপ স্বর্ণময় ভূষণরাজিরই বা উৎপত্তি হইতে বাধা কোথায় 

এইরূপে সকল বস্তু হইতেই সকল বস্তুর উৎপত্তির প্রশ্ন আসিয়া পড়ে। নির্দিষ্ট কারণ হইতে নির্দিষ্ট কার্য উৎপন্ন হয়, মাটি হইতে ঘট হয়, কাঞ্চন হইতে কাঞ্চনময় ভূষণ প্রভৃতি উৎপত্তি লাভ করে, এইরূপ কার্য-কারণের নিয়ম ও শৃঙ্খলা অর্থহীন হয়। অসৎ শৃশশুঙ্গ হইতে সৎ, ভাবপদার্থের উৎপত্তি কস্মিন্ কালেও হইতে দেখা যায় না। সত্য স্ত্বৰ্ণাদি উপাদান হইতেই স্বৰ্ণময় ভূষণরাজির উৎপত্তি হইতে দেখা যায়। এই অবস্থায় অসৎ বা অভাব-কারণবাদকে নির্বিবাদে কিরূপে গ্রাহণ করা যায় ? অবস্তু অভাব যে কাহারও উপাদান-কারণ হইতে পারে না, অভাব ভাবকার্যের উপাদান হইলে, দর্বপ্রকার অভাব হইতেই যে দর্বপ্রকার ভাবকার্যের উৎপত্তি অবশ্যস্তাবী হয়, তাহা শ্রীবাচম্পতি মিশ্র তদীয় সাংখ্যতত্বকৌমুদীতে [নবম শ্লোকের ব্যাখ্যায়] অতি স্পষ্ট ভাষায় ব্যক্ত করিয়াছেন। বাচম্পতি বলিয়াছেন যে. "অভাব হইতে ভাবের উৎপত্তি হইলে, অভাব সর্বত্র স্থলভ বলিয়া, সকল স্থলেই সকল রকম কার্যের উৎপত্তি হইতে পারে।"<sup>২</sup> অবস্ত অভাবেরও ইতর-বিশেষ আছে এবং তাহা কিজন্ম ঘটে ইহা যদি পরীক্ষা করা যায়, তবে দেখা যাল যেই বস্তুর অভাব বুঝায়, অভাবের সহিত তাহাকে ( অভাবের প্রতিযোগীকে ) বিশেষণ হিসাবে জডিয়া দিলেই নিঃস্বরূপ, নির্বিশেষ অভাবের এক বিশেষরূপ ফুটিয়া ওঠে। বীজের অভাব, মার্টির অভাব, সোনার অভাব, এই সকল

১। (ক) 'নাসতোহদুষ্টত্বাং'। বঃ रঃ ২।২।২৬। এই ব্রহ্ম ও তাহার শংভায় দুষ্টব্য।

<sup>(</sup>থ) অভাবাচ্চ ভাবোৎপত্তো অভাবান্বিতমেব দর্বং কার্যং স্থাৎ। শং ভাষ্য, ২।২।২৬।

<sup>(</sup>গ) নাভাবাৎ কার্যোৎপতি:। কন্মাৎ ? অদৃষ্টত্বাৎ। নহি শশবিবাণাদক্ষুরাদীনাং কার্যাণামুৎপতিদৃ শ্রতে। যদি তু অভাবাৎ ভাবোৎপত্তি: স্থাৎ ততোহভাবত্বা-বিশেবাৎ শশবিবাণাদিভ্যোহপ্যক্ষুরোৎপত্তি:। ন হভাবো বিশিয়তে। বিশেষণ-যোগে বা সোহপি ভাব: স্থাননিক্ষপাথ্য ইত্যুৰ্থ:। ভামতী, ব্র: স্থ: ২।২।২৬।

<sup>(</sup>ঘ) অপি চ যদ্যেনানম্বিতং ন তত্তস্ত বিকার:। যথা ঘটশরাবোদঞ্চনাদয়োহেমা অনম্বিতা ন হেমবিকারা:। অনম্বিতাশৈচতে বিকারা অভাবেন। তত্মান্নাভাব-বিকারা:। ভামতী ২।২।২৬ স্ত্র।

২। যগুপি বীজমৃৎপিণ্ডাদি প্রধাংশানন্তরমন্ত্র্রঘটাত্যুৎপত্তিরূপলভাতে তথাপি ন প্রধাংশশু কারণত্বম্, অপিত্ ভাবস্থৈব বীজাগুবয়বস্থা। অভাবান্ত্ ভাবোৎপন্তে তশু দর্বত্র স্থলভত্বাৎ দর্বত্র দর্বকার্যোৎপাদপ্রদঙ্গঃ। সাংখ্যতত্ত্ব কৌমুদী, ৯ম কারিকা।

অভাব বীজ, মাটি, সোনা প্রভৃতি ভাববস্তুর সহিত যুক্ত থাকায়, উহাদিগকে আর নিঃস্বরূপ অবস্তু বলা যায় না। উহারা তথন এক শ্রেণির ভাববস্তুই হইয়া দাঁড়ায়। এইরূপে সবিশেষ অভাবকে কারণ বলিয়া গ্রহণ করিলে সকল বস্তু হইতে সকল বস্তুর উৎপত্তির প্রশা (সর্বং সর্বস্মাৎ উৎপত্তেত) অবশ্য অবান্তর হইয়া পড়ে। কিন্তু সেক্ষেত্রেও ইহা মনে রাখিতে হইবে যে, বীজকে অঙ্কুরের কারণ না বলিয়া বীজের অভাবকে অঙ্কুরের কারণ কারণ বিলেন, লঘুতরকে উপেক্ষা করিয়া গুরুতর কারণ কল্পনারই শরণ লওয়া লয়।

ভূগর্ভে বীজ বিনষ্ট হইয়া অঙ্গুরের উৎপত্তি হয়। বীজের বিনাশ এবং অঙ্কুরের উৎপত্তির মধ্যে পৌর্বাপর্য ক্রমও অনস্বীকার। বাহা নিয়তপূর্বভাবী তাহাই কারণ, আর কারণের যাহা প্রভাবী তাহাই কার্য। কার্য-কারণের এইরূপ ক্রম বা পৌর্বাপর্য বীজনাশ এবং অঙ্গুরের উৎপত্তির মধ্যে অব্যাহতই আছে। এই অবস্থায় বীজের বিনাশরূপ অভাবকে অঙ্গুরোৎপত্তির কারণ বলিলে তাহাতে দোষের কথা কি আছে? ইহাই সংক্ষেপে অভাববাদীর বক্তব্য। বীজের অভাব অর্থাৎ বীজের বীজাবস্থার ধ্বংস যে অঙ্কুরোদ্গমের কারণ, তাহা স্বধী দার্শনিক অস্বীকার করিতে পারেন না। নৈয়ায়িকও ভূগর্ভে বীজের বিনাশকে অঙ্গুরোৎপত্তির অহ্যতম (নিমিত্ত) কারণ বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। বাঁজের বিনাশ না হইলে অঙ্কুরোদ্গম সম্ভবপর হয় না বলিয়া, বীজের বিনাশকে অঙ্কুরোৎপত্তির সহকারী কারণ বলিয়া গ্রহণ করিতেও কোনরূপ বাধা দেখা যায় না। বীজের নাশ ও অঙ্কুরের উৎপত্তির পৌর্বাপর্য দেখিয়া অভাবকারণবাদী বীজের বিনাশরূপ অভাবকে যে অঙ্কুরোৎপত্তির উপাদান-কারণ বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, ঐরূপ সিদ্ধান্ত কোনপ্রকারেই সমর্থন করা যায় না। অবস্তু, নিঃশ্বরূপ অভাব কাহারও উপাদান-কারণ হয় না, হইতে পারে না। ভাববস্তর যে ভাববস্তুই উপাদান-কারণ হইবে ইহা আমরা পূর্বেই আলোচনা করিয়া দেখাইয়াছি। অঙ্কুরোদ্গমের ক্ষেত্রেও স্থতরাং বীজের বিনাশকে উপাদান-কারণ বলা চলিবে না। বীজের ভাবরূপ অবয়বসমূহই অঙ্কুরের উপাদান-কারণ, বীজের অভাব নহে, এইরূপ সিদ্ধান্তই গ্রহণ করিতে হইবে। ভূগর্ভে বীজ উপ্ত হইলে ভূগর্ভের তেজে উহা ক্রমশঃ বিশ্লিষ্ট হইয়া যায়; এবং বীজের আকৃতির ক্রমপরিবর্তন ঘটিতে থাকে। বীজাবস্থায় বীজের অবয়ব সমূহের পরস্পর সংযোগ বশতঃ বীজের যে আকার পরিদৃষ্ট

হইয়াছিল, বিশ্লিফাবস্থায় সেই বীজাকৃতির ক্রেমিক পরিবর্তনের ফলেই অক্বর আত্মপ্রকাশ লাভ করে। বীজের বিনাশের পরক্ষণেই অবশ্য অক্বর জন্মে না। তবে, বীজের বীজাকৃতির বিনাশ না হইলে, অক্বরাকৃতি যখন জন্মিতে পারে না, তখন অক্বরের উৎপত্তিতে বীজের বীজাকৃতির বিনাশ, অর্থাৎ বীজের বিনাশ অবশ্য স্বীকার্য। বীজের বিনাশের পূর্বে অক্বরের উৎপত্তি হয় না, বীজনাশের পরই অক্বরোদ্গম হয়। এই অবস্থায় বীজের নাশ এবং অক্বরোদ্গমের পৌর্বাপর্যনিয়্রমও অস্বীকার করা চলে না। কিন্তু তাহা দ্বারাই বীজের বিনাশই অক্বরের উপাদান, এই সিদ্ধান্ত সমর্থন করা যায় না। বীজের বীজাকৃতি বিনষ্ট হইয়া বীজের বিশ্লিফ অবয়ব সমূহের দ্বারা অভিনব আকৃতি স্বস্থি হইলে, তাহার পরই অক্বরোদ্গম হয়। ইহা হইতে বীজের অবয়ব সমূহই যে অক্বরের উপাদান-কারণ, তাহাই সিদ্ধ হয়। বীজনাশ বীজের বিশ্লিফ অবয়বসমূহের পুনরায় মিলনের ফলে উৎপন্ন অভিনব আকৃতি স্প্তিরই সাক্ষাৎ কারণ, অক্বরোৎপত্তির উহা সাক্ষাৎকারণ নহে, সহকারী মাত্র।

উৎপত্তির পূর্বে কার্য অসৎ থাকে। অসৎকার্যেরই উৎপত্তি ঘটিয়া থাকে। উৎপত্তির পূর্বে কার্যের যে অভাব (প্রাগভাব) থাকে, তাহাই (কার্যের প্রাগভাবই) সেই কার্যের উপাদান-কারণ, এইরূপ দিন্ধান্তও গ্রহণযোগ্য নহে। কারণ, সেক্ষেত্রে কার্যমাত্রেরই প্রাগভাব অনাদি বিধায়, কার্যবর্গকেও অনাদি বিনিয়াই স্বীকার করিয়া লইতে হয়। প্রাগভাবেরও স্বাভাবিক কোন ভেদ না থাকায়, উহা হইতে বিভিন্ন শক্তিয়ুক্ত বিচিত্র কার্যবর্গের উৎপত্তিও সম্ভবপর হয় না। স্কৃতরাং বীজের বিনাশ (ধ্বংসাভাব)ই বল, অঙ্কুরের প্রাগভাবই বল, কোন প্রকার অভাবকেই অঙ্কুরের উপাদান-কারণ বিলিয়া ব্যাথায় করা চলে না।

অসৎবাদ বা অভাববাদ এইরূপে সর্বপ্রকারে যুক্তিবিরুদ্ধ বলিয়া প্রতিভাত হইলে, নিখিল জ্ঞানাকর বেদ ঐরূপ অযৌক্তিক 'অসং'বাদের উপন্যাস করিলেন কেন ?

'অসতঃ সজ্জায়তে', 'অসদেবেদমগ্র আসীৎ'।

এইরূপে শ্রুতি অতিস্পষ্টবাক্যে 'অসৎ'বাদ বা অভাববাদের উল্লেখ করিয়াছেন এবং অসৎ হইতে সতের উৎপত্তি ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ইহার রহস্থা কি ? এইরূপ প্রশ্নের উত্তরে সৎকারণবাদীরা বলেন, শ্রুতিতে 'অসৎ'বাদ খণ্ডনের

উদ্দেশ্যেই আলোচিত হইয়াছে; সিদ্ধান্ত হিসাবে গ্রহণ করা হয় নাই। 'একে আন্তঃ' এই কথা দারা উহা যে শ্রুতির সিদ্ধান্ত নহে, তাহা স্পষ্টতঃই বুঝা যায়। "অসদেব" ইত্যাদি শ্রুতিদার। এই বিশ্বপ্রপঞ্চ শূক্সতার বিবর্ত, অর্থাৎ রক্তাতে কল্লিড সর্পের আয় এই বিপ্রপ্রাপ শৃন্মতায় কল্লিড, উহার সতাই নাই, এইরূপ সিদ্ধান্তও সমর্থিত হইতে পারে না। কারণ, যাহার কোন সত্তাই নাই, সেই বিষয় সম্পর্কে কোনরূপ জ্ঞানই জন্মিতে পারে না। কিন্তু বিশ্বপ্রপঞ্জের যখন জ্ঞান হইতেছে, তখন উহাকে "অসৎ" বা অলীক বলা যায় না। "অসৎখ্যাতি" আমরা স্বীকার করি না। সর্বশূন্যতা স্বীকার করিলে, জ্ঞাতার অভাবে জ্ঞানেরও অভাব হইয়া পড়ে। জ্ঞানের অভাব স্বীকার করিলে, সর্বশৃহ্যতাবাদী কোনরূপ বিচারই করিতে পারেন না। স্কুতরাং শৃহ্যতা অর্থাৎ অভাবই জগতের উপাদান কারণ অথবা জগৎ শৃহতারই বিবর্ত, এই সিদ্ধান্ত কোনরপেই সিদ্ধ হইতে পারে না"। 'অসৎ' বা শৃত্যতার সহিত 'আসীৎ' এই সতা বা অন্তিবের বোধক, অস্ধাত্র কর্তৃত্বের অরমও চুর্ঘট হয়। যাহা অসং বা শৃত্য তাহা দতার আশ্রায় হইবে কিরূপে ? শৃত্যকে দতার আশ্রে বা সংস্ক্রপ বলিয়া গ্রাহণ করিলে, শৃত্য সেক্ষেত্রে আর শৃত্য থাকে না; তাহা নির্বিশেষ সদরূপই হইয়া দাঁড়ায়। শূন্মবাদের ব্রহ্মবাদেই পর্যবসান হয়।

উৎপত্তির পূর্বে ঘট প্রভৃতি কার্যবর্গ যে 'অসং' তাহা স্থায়-বৈশেষিকও সমর্থন করেন। মহামুনি গোতম তাঁহার ন্থায়দর্শনে "বুদ্ধিসিদ্ধন্ত তদসং"। ন্থায়সূত্র, ৪।১।৪৯। এই সূত্রে কার্যমাত্রই উৎপত্তির পূর্বে কার্যকারণভাব— অসং, ইহাই অনুভব সিদ্ধ (বুদ্ধিসিদ্ধ) বলিয়া ব্যাখ্যা কার্যবাদ, পরিণাম-বাদ ও বিবর্তনাদ কার্যিয়াছেন। ঘট প্রভৃতির উৎপত্তির পূর্বে কেহই ঘট প্রভৃতি আছে বলিয়া জানে না। মাটি আছে, ঘট নাই, এইরূপই লোকে বুঝিয়া থাকে। এই সর্বজনীন অনুভবের বিরুদ্ধে ঘট প্রভৃতি কার্যবর্গকে উৎপত্তির পূর্বে কার্যকে অসৎই

৪।১।১৮ স্থতের টিপ্পনী দ্রষ্টব্য।

২। (ক) ছান্দোগ্য শং ভাষ্য, ৬।২।১

<sup>(</sup>খ) শৃভ্যমাসীদিতি ক্রমে দদ্যোগং বা দদাত্বতাম্।
শৃভ্যভাব তু তদ্যুক্তমুভাষং ব্যাহতছতঃ ॥ পঞ্চদশী, ২।৩২।

বলিতে হয়। # উৎপত্তির পূর্বে কার্য ঘট প্রভৃতি অসৎ হইলে অসৎকার্যবাদে সকল বস্তুই সকল বস্তুর উপাদান হইতে পারে, নিয়ত উপাদানের নিয়ম ব্যাহত হয়, এইরূপে অসৎকার্যবাদী বৌদ্ধ-সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে যে সকল আপত্তি প্রদর্শিত হইয়াছে, সেই আপত্তি ছ্যায়-বৈশেষিকের বিরুদ্ধেও প্রযুক্ত হইতে পারে নাকি? এইরূপ প্রশ্নের উত্তরে নৈয়ায়িক বলেন, অসৎ ভাবী ঘটপ্রমুখ কার্য, মাটি প্রভৃতি উপাদান কারণের দারাই জন্মে, অহ্য কোন কারণের দারা জন্মে না। মাটি হইতে ঘটের, দৃতা হইতে বল্লের, তিল হইতে তৈলের উৎপত্তি দেখিয়া, এবং ইহার ব্যতিক্রম না দেখিয়া, স্থুণী ব্যক্তি সহজেই অনুমান করিতে পারেন যে, মাটিই ঘটের উপাদান, সূতাই বত্ত্রের উপাদান। মাটিতেই ঘটোৎপাদনের শক্তি আছে, সূতায় তাহা নাই; সূতাতেই বস্ত্রোৎপাদনের শক্তি আছে, মাটিতে তাহা নাই। এইরূপে বিশেষ উপাদানে বিশেষ কার্যোৎপত্তির যে শক্তি দেখা যায়, তাহা হইতে কার্যমাত্রেরই যে নিয়ত কারণ আছে; যে-কোন কারণ হইতেই যে, যে-কোন কার্য জন্মে না, তাহা দহজেই অনুধাবন করা যায়। কার্য-কারণের নিয়মের উপপাদনও সহজ্বদাধ্য হয়। ঘটাদি কার্যবর্গের উপাদান মাটি প্রভৃতিতে ঘট প্রভৃতি উৎপাদনের যে শক্তি আছে, যাহাকে সংকার্যবাদী সাংখ্য 'শক্তস্থ শক্যকারণাৎ' ( সাংখ্যকারিকা ৯ম ) বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন, কারণগত কার্যজননী দেই শক্তিকেই নৈয়ায়িক 'কারণত্ব' নামে অভিহিত করিয়াছেন। উদয়নাচার্য তাঁহার "তায়কুস্তমাঞ্জলি" গ্রন্থের প্রথম স্তবকে কার্যের উপাদানকারণে কারণৰ ব্যতীত আর যে কোনও শক্তি নাই, তাহা বিচার করিয়া দেখাইয়াছেন। মাটি হইতে ঘটের, তিল হইতে তৈলের উৎপত্তি দেখিয়া, মাটিতে ঘটের তিলে তৈলের উৎপাদন শক্তি অর্থাৎ কারণত্ব আছে, ইহাই বুঝা যায়। মাটি হইতে তৈল জন্মে না, তিল হইতে ঘট হয় না, ইহা দ্বারা মাটিতে তৈলের কারণত্ব নাই. তিলে ঘটের কারণত্ব নাই. ইহাই নিঃসন্দেহে প্রমাণিত হয়।

এই প্রদক্ষে মনে রাখা আবশ্যক যে, বৌদ্ধও অসৎকার্যবাদী, নৈয়ায়িকও অসৎকার্যবাদী।
পার্থক্য এই যে, বৌদ্ধ উৎপত্তির পরেও ঘটাদি কার্যকে অসৎ বলেন, আরম্ভবাদী
নৈয়ায়িক তাহা বলেন না। নৈয়ায়িক বৈশেষিক প্রভৃতির মতে উৎপত্তির পূর্বে কার্য
অসৎ হইলেও উৎপত্তির পরে আর ঘট প্রমুখ কার্য অসৎ নহে, সত্য।

गार्याक अमर्थाािक्तारम्य यस्त मरकार्यामी मार्थामार्मिक वलम, কার্য উৎপত্তির পূর্বেও সৎ, পরেও সৎ। কার্য যদি উৎপত্তির **পূর্বে অসৎই** হয়, অর্থাৎ গ্রায়-বৈশেষিক যাহা বলিয়াছেন তাহাই যদি সত্য **সাংখ্যোক্ত** হয়, তবে এ অসৎ কার্যের উৎপত্তি কোন প্রকারেই উপপাদন **সংকার্যাদ** করা যায় না। কারণ, যাহা অসৎ, তাহা অসৎই। তাহাকে কেহই সং করিতে পারে না, তাহা উৎপন্ন করাও যায় না। সহস্র শিল্পী একত্রিত হইয়াও নীলকে হলুদ করিতে পারে না। সাংখ্যের এইরূপ আপত্তির উত্তরে ত্যায়-বৈশেষিক বলেন, কার্য উৎপত্তির পূর্বে অসৎ বটে, কিন্তু তাহা বলিয়া কার্য তো আর আকাশকুস্থুমের মত অলীক নহে। যাহা অলীক, সর্বকালেই অসৎ. সেই আকাশকুস্থম প্রভৃতিকে কেহই উৎপন্ন করিতে পারে না। সর্বকালীন অসতের সভ্যতা সাধন করা কাহারও পক্ষে কদাচ সম্ভবপর নহে, ইহা তো সত্য কথা। স্থায়মতে কার্য উৎপত্তির পূর্বে অসৎ হইলেও উৎপত্তির পরে তো তাহা অসৎ নহে, সত্য স্বাভাবিকই বটে। মাটি হইতে ঘট হইল। ঘটের সাহায্যে নদী হইতে জল আহরণ করিয়া যথেচছ পান করা গেল, স্নান সম্পন্ন করা গেল। এই অবস্থায় মুন্ময় ঘটকে আকাশ-কুম্বমের মত অসৎ বা অলীক বলা চলে কি ? কাৰ্যৰৰ্গ একান্তই অসৎ হইলে অবশ্য সাংখ্যের যুক্তি মানিয়া লওয়া ষাইত। কার্য তো অলীক নহে। কার্যমাত্রেরই ডুইটি ধর্ম আছে—সত্ত ও অসত্ত্ব। কার্যের উৎপত্তির পূর্বে কার্বে অসত্ত্ব ধর্ম থাকে। কার্য উৎপন্ন হইলে সেই উৎপত্তিকাল হইতে কার্যের স্থিতিকাল পর্যন্ত উহাতে সত্তা বা সর্ব্বর্ম থাকে।

কার্যের উৎপত্তির পূর্বে কার্যরূপ ধর্মী না থাকায়, <u>আহা</u>তে ধর্ম থাকিবে কিরূপে ? উৎপত্তির পূর্বেও যদি কার্যের ধর্ম স্বীকার কর, তবে ধর্মীর

১। (ক) অসচেৎ কারণব্যাপারাৎ পূর্বং কার্যং নাস্ত সন্তুং কেনাপি শক্যং,
নহি নীলং শিল্পিসহস্রেণাপি পীতং কর্তুং শক্ততে।

সাংখ্যতত্ত্বকৌমুদী, ৯৫ কারিকা।

<sup>(</sup>খ) কার্যং (পক্ষ), সৎ (সাধ্য), ক্রিয়মাণছাৎ (হেড়ু)। যন সৎ তন্ন ক্রিয়মাণম্ (ব্যাপ্তি), যথা নীলে পীতম্, নরবিষাণম্ (দৃষ্টান্ত)। যাহা সৎ নহৈ (অসৎ), তাহাকে কোন প্রকারেই উৎপন্ন করা যায় না। যেমন নীলকে পীতবর্ণ করা যায় না, নরবিষাণও (মাহুটের শৃঙ্গও) উৎপন্ন করা চলে না।

সত্যতাও অবশ্যই নৈয়ায়িককে স্বীকার করিতে হইবে। ফলে, ঘটোৎপত্তির পূর্বেও ঘট প্রভৃতি ধর্মীর সতা স্বীকার করায়, সৎকার্যবাদকেই প্রকারান্তরে স্বীকার করিয়া লওয়া হইল নাকি ? সাংখ্যের এইরূপ আপত্তির প্রত্যুত্তরে নৈয়ায়িক বলেন, কার্য যখন আকাশকুস্থম নহে, কার্য ঘটাদিরূপ ধর্মীও যখন অসিদ্ধ পদার্থ নহে, তখন উৎপত্তির পূর্বে ধর্মী না থাকিলেও ভাবীকার্যে কালভেদে সত্ত্ব ও অসত্ত্ব, এইরূপ ছুইটি ধর্ম থাকিতে কোন বাধা নাই। সব ও অসব এই বিরুদ্ধ ধর্মদ্বয় একই সময়ে ঘটে থাকে না; কালভেদেই থাকে। উৎপত্তির পূর্বে ঘটে অসব থাকে। উৎপত্তির পরে তাহাতেই সব থাকে। ধর্মী দকল অলীক নহে বলিয়া, উৎপত্তির পূর্বে ঘট প্রভৃতি ধর্মী না থাকিলেও উহাদের ধর্ম সত্ব অসত্ব প্রভৃতি অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে, নতুবা সাংখ্যোক্ত সৎকার্যবাদের উপপাদনও অসম্ভব হইয়া দাঁড়াইবে।

তিলের মধ্যে যেমন তৈল থাকে, ধানের মধ্যে যেমন চাউল থাকে, মাতৃস্তনে যেমন হ্রগ্ধ থাকে, দেইরূপ মাটির মধ্যে ঘট, সূতার মধ্যে কাপড় থাকে কি ? যেই ঘটের দারা জল আনিয়া পিপাদার নিবৃত্তি করা যায়, যেই বম্রের দারা লজ্জা নিবারণ করা যায়, সেই ঘট বা বস্তু ঠিক সেই-রূপেই মাটি বা সূতার মধ্যে ছিল বা আছে, ইহা অবশ্য সৎকার্যবাদী সাংখ্যদার্শনিকও বলিবেন না। 'ঘট হয় নাই', 'ঘট হইবে', 'কাপড় হয় নাই', 'কাপড় হইবে', ইহা অসৎকার্যবাদী যেমন বলেন, সৎকার্যবাদী সাংখ্যকারও সেইরূপ বলেন। সাংখ্যকার এইরূপ উক্তি দ্বারা ঘট ও বন্ত্র প্রভৃতিরূপে আবির্ভাবের পূর্বে ঘটাদি পদার্থের অসন্তাই প্রকাশ করেন না কি? তিলের মধ্যে তৈলের যেমন দত্তা আছে, দেইরূপই মাটির মধ্যে ঘটের, সূতার মধ্যে কাপড়ের সত্তা আছে, ইহা কোন স্কুধীই বলিবেন না। ঘটরূপে আবিভাবের পূর্বে ঘটের উপাদান মাটিতে ঘট যে অসৎ, ইহা সৎকার্যবাদীও স্বীকার করিতে বাধ্য।

উন্নিথিত স্থাম্যোক্তির বিরুদ্ধে সংকার্যবাদী সাংখ্যের বক্তব্য এই যে. কার্য ঘটপ্রমুখ পদার্থের উৎপত্তির পূর্বে কার্য ঘটাদিরূপ ধর্মী না থাকিলেও, উহাতে অসন্তর্মপ ধর্ম থাকিতে পারে বলিয়া নৈয়ায়িক যে অসংকাৰ্যবাদী সিদ্ধান্ত করিয়াছেন তাহার কোনই মূল্য নাই। সত্ত, অসত শৈয়ায়িকের বিৰুদ্ধে সংকাৰ্য-কাহার ধর্ম ? অবশ্যই কোনরূপ ধর্মীর উহা ধর্ম। ধর্মী না বাদী সাংখ্যের থাকিলে ঐ ধর্ম তখন কোথায় থাকিবে কার্য ন্যায়-বৈশেষিক দিন্ধান্তে আকাশকুস্থুমের তায় অলীক না হইলেও, উৎপত্তির পূর্বে ঘট প্রভৃতি কার্যবর্গ যে অসং, ইহা তো অসংকার্যাদী ভায়-বৈশেষিক উচ্চকণ্ঠেই ঘোষণা করিয়া থাকেন। এখানে জিজ্ঞান্ত এই যে, উৎপত্তির পূর্বে কার্য যখন অসং বলিয়া স্থির হইল, সেই অসম্বকে নিয়ায়িক কাহার ধর্ম বলিবেন ? ধর্মী নাই অথচ তাহার ধর্ম বর্তমান আছে এবং ঐ ধর্ম ধর্মীতে সমবায়-নামক নিত্য সম্বন্ধে সম্বন্ধ আছে, ইহা কেমন কথা ? ধর্ম মানিলে ধর্মীরও অস্তিত্ব অবশ্যই মানিয়া লইতে হইবে। ফলে সংকার্যবাদই সিদ্ধ হইবে।

তারপর, তিলে যেমন তৈল থাকে, ধানের মধ্যে যেমন চাউল থাকে, দেরূপ মাটির মধ্যে ঘট থাকে না, সূতার মধ্যে কাপড় থাকে না, স্তরাং দাংখ্যাক্ত দৎকার্যবাদ গ্রহণ করা চলে না; এইরূপে ভায়-বৈশেষিক ষে আপত্তি প্রদর্শন করিয়াছেন তত্ত্ত্বে দাংখ্যের বক্তব্য এই যে, কার্যদকল স্বস্ব কারণে সূক্ষারূপেই অবস্থান করে, স্থূলরূপে করে না। স্ক্ষারূপে স্বীয় উপাদানকারণে অবস্থিত কার্যবর্গের ব্যবহারোপযোগী স্থূলরূপতা দম্পাদনই কার্যোংপত্তি বলিয়া দাংখ্যকার গ্রহণ করিয়াছেন। দাংখ্যাদিদ্ধান্তে উৎপত্তি অর্থ অভিব্যক্তি, অর্থাৎ সূক্ষা বস্তুকে ব্যবহারযোগ্য স্থূলরূপে আনয়ন [ যাহা পূর্বে ছিল না, তাহার উপপাদন নহে ]। কার্যমাত্রই আমাদের স্থূল দৃষ্টির অগোচরে সূক্ষাশক্তিরূপেই স্বস্থ কারণে অবস্থান করে। বিশেষ বিশেষ কারণের (তিল, মাটি প্রভৃতির) বিশেষ কারণে কার্যের স্ক্ষাশক্তিরূপে ঐপাক বলিয়া অভিহিত হইয়া থাকে। কারণে কার্যের স্ক্ষাশক্তিরূপে ঐপাক অবস্থিতির মধ্যে ভেদের রেখা টানা সম্ভবপর হয় না। এইজন্ম তিলের মধ্যে যেমন তৈল থাকে, মাটির মধ্যে সেরূপ ঘট থাকে না, নৈয়ায়িকের এইরূপ আপত্তিরও কোন মূল্য দেওয়া যায় না।

কার্য-কারণের রহস্ত বিচারে আরও দেখা যায় যে, "যাহা কার্যের সহিত

১। (ক) সদসত্ত্বউন্থ ধর্মাবিতি চেৎ, তথাপ্যসতি ধর্মিণি স তম্ম ধর্ম ইতি সন্ত্বং তদবন্ধমেব, তথা চ নাসত্তম্।

সাংখ্যতত্ত্বেম্দী, ১ম কারিকা।

<sup>(</sup>থ) যদি তয়ো: ( দত্বাদত্ত্যো: ) ধর্মত্বং তর্হি ধর্মিরূপং বস্তু দণ্ডায়মানং দদাতন্মিতি ন কস্থাচিৎ তদ্বিকার ইত্যাপভেত, অথাদত্ব্দময়ে তন্নান্তি তর্হি কম্ম ধর্মোহদত্ত্বং, নহি অবিভ্নানে ধর্মিণি তদ্ধর্মো বিভ্নান ইত্যুপপভতে।

वानदारमानानीनकृष्ठ विष्ठाशिनी हीका, नाःशाकादिका, व्य कादिका।

দম্বন্ধ, তাহাই ঐ কার্যের জনক হইতে পারে ও হইয়া থাকে। অন্তথা মৃত্তিকা হইতেও বস্ত্রের উৎপত্তি এবং সূত্র হইতে ঘটের উৎপত্তি কেন হয় না ? কার্যের সহিত কারণের চিরন্তন সম্বন্ধ স্বীকার করিলে উক্তরূপ আপত্তি হইতে পারে না। কারণ, যে কার্যের সহিত যে পদার্থ সম্বন্ধযুক্ত, সেই পদার্থই সেই কার্যের উৎপাদক হইয়া থাকে, এইরূপ নিয়ম স্বীকার করা যায়। ঘটের দহিত মৃত্তিকার দেই দম্বন্ধ আছে; বম্বের দহিত উহা নাই, অতএব মৃত্তিকা হইতে ঘটেরই উৎপত্তি হয়, বন্তের হয় না। এখন পূর্বোক্ত মুক্তিবশতঃ যদি ঘটের দহিত মৃত্তিকার দম্বন্ধ অবশ্য স্বীকার্য হয়, তাহা হইলে ঐ ঘটের উৎপত্তির পূর্বেও উহার মতা স্বীকার করিতেই হইবে। কারণ, পূর্বে ঘট অসৎ হইলে তাহার সহিত বিভ্যমান মৃত্তিকার স্বন্ধ থাকিতে পারে না। 'সং' ও 'অসতে' সম্বন্ধ অসম্ভব। সম্বন্ধের যে চুইটি আশ্রম, তাহার একটি না থাকিলেও সম্বন্ধ থাকিতে পারে না। যেমন ঘট বা ভূতন, ইহার কোন একটি পদার্থ না থাকিলেও, ঐ উভয়ের সংযোগ-সম্বন্ধ থাকিতে পারে না। স্থুতরাং কারণের সহিত কার্যের সম্বন্ধ অবশ্য স্বীকার্য, এবং তাহা কারণ ও কার্য উভয়ই বিগ্রমান না থাকিলে থাকিতে পারে না। অতএব উৎপত্তির পূর্বেও কারণের সহিত সম্বন্ধযুক্ত কার্য আছে, কার্য তথনও দং, ইহা স্বীকার করিতেই হইবে"। উপাদানসম্বদ্ধ কার্য যে উৎপত্তির পূর্বেও সৎ তাহা নিম্নলিথিত অনুমানের বলেও উপপাদন করা যায় :---

- (ক) উৎপত্তির পূর্বেও কার্য (পক্ষ), স্বীয় উপাদানে দৎ (সাধ্য), যেহেতু কার্যমাত্রই স্ব স্ব উপাদানের সহিত সম্বন্ধযুক্ত (হতু), যেই কার্য যেই উপাদানের সহিত সম্বন্ধযুক্তও হইতে পারে না (ব্যাতিরেকব্যাপ্তি), যেমন মার্টিতে পট প্রভৃতি (দৃষ্টান্ত), মার্টিতে পট প্রভৃতি দৎ নহে, স্কৃতরাং ঘটের উপাদান মার্টির সহিত পট প্রভৃতি সম্বন্ধও নহে।
- (খ) উৎপত্তির পূর্বেও কার্য (পক্ষ) উহার উপাদানের সহিত সম্বন্ধযুক্ত (সাধ্য), যেহেতু কার্য সকল স্ব স্থ উপাদানজন্ম (হেতু)। যেই
  কার্য যেই উপাদানের সহিত সম্বন্ধ নহে, সেইরূপ উপাদান কদাচ ঐ

১। यः मः ফণিভূষণ তর্কবাগীশ মহাশয়ের ভাষদর্শন ৪।১।৫৯ হতের টিপ্পনী।

অসম্বদ্ধ কার্যের জনক হয় না (বাাপ্তি); যেমন মাটি কাপড়ের জনক হয় না (দৃষ্টান্ত)।

যেই কার্য উৎপত্তির পূর্ব হইতেই তাহার উপাদান-কারণের সহিত্ত সম্বন্ধযুক্ত, উপাদান-কারণ শুধু সেইরূপ কার্যই উৎপাদন করে, আলোচ্য অনুমানে এই কথাই বলা হইয়াছে। যেই কার্য উপাদানের সহিত সম্বন্ধযুক্ত নহে, উপাদান যদি সেইরূপ অসম্বন্ধ কার্যেরই জনক হয়, তবে মাটি
হইতে ঘট না হইয়া কাপড় হইতেই বা বাধা কি ? ফলে, 'সর্বং
সর্বস্মাত্রৎপত্যেত' এই দোষই আসিয়া দাঁড়ায়। বস্তুতঃ তাহা তো হয় না।
কোন কার্য করিতে হইলেই কর্মীকে উপযুক্ত উপাদান সংগ্রহে তৎপর হইতে
দেখা যায়। সাংখ্যসূত্রকার বিজ্ঞানভিক্ষু, 'উপাদাননিয়মাৎ' ১৷১১৫ 'সর্বত্র
সর্বদা সর্বসন্তবাভাবাৎ' ১৷১১৬ এই সূত্র ছুইটিতে সাংখ্যাক্ত সৎকার্যবাদের
অন্তর্নিহিত রহস্তাই প্রকাশ করিয়াছেন। যেই কারণের সহিত যেই কার্যের কোন
সম্বন্ধ নাই, কারণ কদাচ সেইরূপ কার্য উৎপাদন করে না। উৎপত্তির পূর্ব
হইতেই যেই কার্যের সহিত যেই কারণের সম্বন্ধ আছে। কারণ ঐক্রপ সম্বন্ধ
কার্যই উৎপাদন করে। অসম্বন্ধ কারণ অসম্বন্ধ কার্য উৎপাদন করে না।

অসদকরণাদ্ উপাদানগ্রহণাৎ সর্বসম্ভবাভাবাৎ। শক্তস্ত শক্যকারণাৎ কারণভাবাচ্চ সৎকার্যম।

এই শ্লোকে কার্য সৎ ইহাই সাধ্য, পঞ্চমান্ত পদগুলি হেতুর বোধক। অসদকরণাৎ এই হেতু দারা যেরূপ অনুমান প্রযোগ করা যাইতে পারে, তাহা আমরা "সাংখ্যোক্ত সৎকার্যবাদে"র প্রারম্ভেই পাদটীকায় দেখাইয়াছি। 'উপাদান গ্রহণাৎ এই হেতু দারা কিরূপ অনুমানের প্রয়োগ করিয়া সৎকার্যবাদ সাধন করা যায়, তাহাই এখানে দেখান হইল।

- (ক) কার্যম্ উপাদানে দদ্ উপাদানেন দহ দম্বত্বাং, যদ্ যত্ত ন দদ্ ন তং তেন দম্বাং যথা মৃত্তিকয়া পটাদিকম্।
- (খ) উৎপত্তে: প্রাক্ কার্যমুপাদানসম্বন্ধং তজ্জভাত্বাৎ যচ্চ নোপাদানসম্বন্ধং ন তত্তজভাতং যথা মৃদ: পটাদিকম্ ইত্যমুমানমত্র স্চিত্ম।

বালরামোদাসীনক্বত বিদ্বজোষিণী টীকা,

সাংখ্যকারিকা, ১ম কারিকা।

১। সাংখ্যকারিকার রচয়িতা ঈশ্বরক্ষ সাংখ্যকারিকায় সংকার্যবাদ সিদ্ধির জন্ম নিমোক্ত কারিকা প্রণয়ন করিয়াছেন: –

"তম্মান্নাসম্বন্ধমসম্বন্ধেন জন্মতে, অশি তু সম্বন্ধং সম্বন্ধেন জন্মতে।"
( সাংখ্যতম্বকৌমুদী ১ম কাঃ)

কারণ অসম্বন্ধ কার্যের জনক হইলে, সর্বং কার্যজাতং সর্বস্মাৎ ভবেৎ।
সকল কারণ হইতেই সকল কার্য জন্মিতে পারে। ইহাই ঈশরকৃষ্ণ তদীয়
কারিকায় 'সর্বসন্তবাভাবাৎ' এই হেতুদারা প্রকাশ করিয়াছেন। নাংখ্যবৃদ্ধেরা
বলেন, কার্য উৎপত্তির পূর্বে অসৎ হইলে, সৎ কারণের সহিত তাহার
কোনরূপ সম্বন্ধ থাকিতে পারে না। কেননা, সৎ ও অসতের মধ্যে
কোনরূপ সম্বন্ধ হয় না। কারণ অসম্বন্ধ কার্যের জনক হইলে মাটি হইতেই
মৃন্ময় ঘট হয়, সোনা হইতে কাঞ্চনময় ভূষণরাজি জন্মে, এইরূপ নিয়ম
সম্পূর্ণই অর্থহীন হয়।

যদি বল যে, কারণ অসম্বন্ধ কার্যের জনক হইলেও উপাদানে কার্যজননী যে বিশেষ শক্তি আছে, দেই শক্তিবশতঃ যে কারণ যেই কার্য উৎপাদনে সমর্থ, সেইরূপ কারণ হইতে অনুরূপ কার্যই উৎপন্ন হয়, যে-কোন কার্য জন্মে না। ফলে, কার্য-কারণশৃঙ্খলার ব্যতিক্রমেরও আশস্কা দেখা দেয় না।

অসংকার্যবাদীর এইরূপ উক্তির প্রতিবাদে সংকার্যবাদী বলেন, উপাদান কারণে কার্যজননী শক্তি আছে; সেই শক্তিবশতঃই বিশেষ কারণ হইতে বিশেষ কার্য উৎপন্ন হয়, ইহা কে অস্বীকার করে? কিন্তু প্রশ্ন এই য়ে, সেই কার্যজননী শক্তির স্বরূপ কি? দ্বিতীয়তঃ কার্য ঘটপ্রভৃতির পূর্বে ঘটের উপাদান মাটিতে যে ঘটজননী শক্তি আছে, সেই শক্তির সহিত ভাবী ঘটের কোনরূপ সম্পর্ক আছে কিনা? প্রথম প্রশ্নের উত্তরে বক্তব্য এই, মাটির শুধু মুনায় ঘট প্রভৃতি উৎপাদনেরই সামর্থ্য (শক্তি) আছে, বন্ত উৎপাদনের সামর্থ্য নাই, সূতার বন্ত উৎপাদনেরই সামর্থ্য আছে, ঘট উৎপাদনের সামর্থ্য নাই। বিশেষ কারণে বিশেষ কার্য উৎপাদনের এই যে সামর্থ্য, ইহাই কারণের কার্যজননী শক্তি। শক্তির কার্য দেথিয়াই এই

অসত্ত্বে নান্তি সম্বন্ধ: কারণৈ: সন্ত্রসঙ্গিভি:। অসম্বন্ধস্য চোৎপত্তিমিচ্ছতো ন ব্যবস্থিতি:॥

<sup>)।</sup> यथाङः माःचातृकाः—

সাংখ্যতত্ত্বৌমুদীর ১ম কারিকায় উদ্ধৃত স্নোক।

শক্তির অনুমান হইয়া থাকে। এই শক্তি অসৎ পদার্থ নহে; কারণে এই শক্তি নাই, তাহাও নহে। কারণে যদি এই শক্তি না থাকিত, কিংবা ইহা যদি অসৎ পদার্থ হইত, তবে মাটি হইতে মূনায় ঘটই কেন জন্মে, কাপড কেন জন্মে না, তাহার কোন সত্নত্তর পাওয়া যাইত না। তাহাকেই দেই কার্যের উপাদান বলিয়া ব্**ঝিতে হইবে, যেই কারণে দেই বিশেষ** কার্যেরই প্রজননশক্তি রহিয়াছে। কারণের কার্যনিয়ামিকা এই শক্তি কারণ হইতে ভিন্ন তত্ত্ব কিছু নহে। কার্যোৎপত্তির পূর্বে কারণে কার্যের অনাগত বা অপরিস্ফুট (অব্যাকৃত) অবস্থাই কার্যজননী শক্তি বলিয়া পরিচিত। আচার্য শঙ্কর তাঁহার ব্রহ্মসত্রভাষ্যে এই শক্তির ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন— প্রতিনিয়ত কারণ হইতে প্রতিনিয়ত কার্যের উৎপত্তি দেখিয়া কারণে কার্য-নিয়ামিক। এই শক্তির কল্পনা করিতে হইবে। এই শক্তি অসৎ পদার্থ নহে। কারণের অতিরিক্ত কোন স্বতন্ত তত্ত্বও নহে। এই শক্তি কারণেরই স্বরূপ, কারণ হইতে ইহা অভিন। কার্যবর্গ এই শক্তিরই অভিব্যক্তি। ভাবী কার্যের অনাগত বা অপরিস্ফুট অবস্থাকেই যদি উপাদানের কার্যজননী শক্তি বলিয়া গ্রহণ করা হয়, তবে সেই শক্তির সহিত ভবিষ্যুৎ কার্যের সম্পর্কও অবশ্য স্বীকার্য। কার্যের উপাদানে অবস্থিত সেই শক্তির সহিত কার্যের যদি কোনরূপ সম্বন্ধই না থাকে; তবে মাটি হইতে যেমন ঘট হয়, সেইরূপ কাপড়ের উৎপত্তি হইতেই বা বাধা কি ? মাটিতে যে ঘটের উৎপাদিকা শক্তি বহিয়াছে তাহার সহিত ঘটের যেমন কোনরূপ সম্বন্ধ নাই, কাপড়েরও কোনরূপ সম্বন্ধ নাই। এই অবস্থায় মাটি হইতে ঘটই হইবে, কাপড় হইবে না, ইহা কি করিয়া বলা যায় ? এইরূপে সকল কারণ হইতেই সকল কার্যের উৎপত্তির প্রশ্ন চুর্নিবার হয়। এইজন্মই উপাদান-শক্তির সহিত ভাবী কার্যের সম্পর্ক স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। কারণ, শক্তি কার্যসম্বদ্ধ হইয়াই কার্য উৎপাদন করে, অসম্বদ্ধ হইয়া করে না. এইরূপ দিদ্ধান্তই শেষ পর্যন্ত মানিয়া লইতে হয়। কার্য যদি

১। শক্তিশ্চ কারণস্থ কার্যনিষমার্থা কল্পমানা নান্থাহসতী বা কার্যং নিযক্তেং; অসত্বাবিশেষাদন্যত্বাবিশেষাচচ তন্মাৎ কারণস্থ আত্মভূতা শক্তিঃ শক্তেশ্চাত্মভূতম্ কার্যম্।

অসৎ হয়, তবে অসৎ কার্যের সহিত সৎকারণ-শক্তির সম্বন্ধ কল্পনা করা যায় না। সৎ ও অসতের সম্বন্ধ হয় না। ফলে, উৎপত্তির পূর্বে কার্যের সত্তা অবশ্যই সীকার করিতে হয়। স্থায়-বৈশেষিকোক্ত অসৎকার্যবাদ গ্রাহণ করা চলে না।

সৎকার্যবাদীর সিদ্ধান্তে কার্য ও কারণ ভিন্ন নহে, অভিন্ন। মাটি হইতে যে মুন্মায় ঘট প্রভৃতি জন্মে তাহা মাটি হইতে ভিন্ন নহে। কার্যমাত্রই কারণের রূপান্তরমাত্র। মাটি হইতে ঘট অভিন্ন পদার্থ হইলে, ঘটের উপাদান মাটি যেমন ঘটের উৎপত্তির পূর্বেও সৎ, মাটি হইতে অভিন্ন ঘটও সেইরূপ উৎপত্তির পূর্বে সং। ইহাই ঈশ্বর্ক্ষ সাংখ্যকারিকায় "কারণভাবাচ্চ সং কার্যম" এই কথাদারা ব্যক্ত করিয়াছেন।

কার্য যে কারণেরই অবস্থাবিশেষ, কারণ হইতে ভিন্ন নহে ইহা
বুঝাইবার জন্ম বাচস্পতি মিশ্র দাংখ্যতত্ত্বকোমুদীতে বিবিধ অনুমানের
প্রয়োগ করিয়াছেন এবং তাহার বলে কার্য ও কারণের অভেদ দিদ্ধান্ত
স্থাপন করতঃ সাংখ্যোক্ত সংকার্যবাদ সমর্থন করিয়াছেনঃ—

- (ক) কাপড় (পক), সূতা হইতে ভিন্ন নহে (সাধা), যেহেতু কাপড় সূতারই ধর্ম অর্থাৎ একপ্রকার বিশেষ অবস্থা (হেতু); যে পদার্থ যে পদার্থ হইতে বিভিন্ন হয়; সেই পদার্থ সেই পদার্থের ধর্ম হয় না। (ব্যতিরেক ব্যাপ্তি); যেমন অন্থ হইতে ভিন্ন গোপ্রাণী অন্যের ধর্ম নহে (দৃষ্টান্ত); কাপড় সূতার ধর্ম বা অবস্থা বিশেষ (উপনয়); অতএব কাপড় সূতা হইতে ভিন্ন নহে (নিগমন)।
- (খ) কাপড় (পক্ষ) তাহার উপাদান সূতা হইতে পৃথক্ পদার্থ নহে (সাধ্য); যেহেতু কাপড় ও সূতার মধ্যে উপাদান-উপাদেরভাব আছে (হেতু); যাহারা পরস্পর পৃথক্ পদার্থ হয়, তাহাদের মধ্যে উপাদান-

১। সাংখ্যতত্ত্বোমুদী, ১ম কারিকা দ্রপ্টব্য।

২। কারণভাবাচ্চ কার্যস্থ কারণ্মকত্বাদ্, নহি কারণাদ্ ভিন্নং কার্য্য কারণঞ্চ দিতি কথং তদ্ভিন্নং কার্যমুদ্ ভবেং।

সাংখ্যতত্ত্ব কৌমুদী ১ম কারিকা।

ও। (ক) ন পটস্তম্ভভাো ভিছতে তদ্ধর্মত্বাৎ ইহ যদ্যতো ভিছতে তৎ তম্ম ধর্মো ন ভবতি যথা গৌরশ্বস্থ — ধর্মন্চ পটস্তম্ভুনাং তম্মার্মাপ্তান্তম্ ।

<sup>্</sup>রে) উপাদানোপাদেয়ভাবাচ্চ নার্থান্তরত্বং তন্তপট্যো: যুয়োরর্থান্তরত্বং ন ত্যো-

উপাদেয়ভাব থাকে না (ব্যাপ্তি); যেমন ঘট এবং পট বা কাপড় (দৃষ্টান্ত); কাপড় ও সূতার মধ্যে উপাদান-উপাদেয় ভাব আছে (উপনয়); অতএব ইহারা পরস্পার পৃথক্ পদার্থ নহে (নিগমন)।

- (গ) সূতা এবং কাপড় (পক্ষ); পৃথক্ পদার্থ নহে (সাধ্য); যেহেতু ইহারা পরস্পর সংযোগ এবং বিভাগের আশ্রয় হয় না (হতু); যাহারা পরস্পর বিভিন্ন হয়, তাহাদেরই সংযোগ কিংবা বিভাগ দৃষ্ট হয় (ব্যাপ্তি); যেমন পুস্তক এবং পুস্তকাধার অথবা যেমন হিমাচল এবং বিদ্যাচল (দৃষ্টান্ত)। সূতা এবং কাপড় ইহাদের পুস্তক পুস্তকাধারের মত সংযোগও হয় না, হিমাচল বিদ্যাচলেয় মত বিভাগও ঘটে না (উপনয়); স্নতরাং ইহারা পরস্পর ভিন্ন নহে। সংযোগ ও বিভাগ ঘটেনা বলিয়া সূতা এবং কাপড় যেমন অভিন্ন, সূতার রূপ প্রভৃতিও ঐ একই যুক্তিবল সূতা হইতে অভিন্ন বলিয়া জানিবে।
- (ঘ) কাপড় (পক্ষ) উহার উপাদান সূতা হইতে ভিন্ন নহে (সাধ্য); যেহেতু কাপড় ও সূতা এই উভয়েরই ওজন সমান (হেতু) যে বস্ত যে বস্ত হইতে ভিন্ন হয়, তাহাদের ওজন সমান হয় না; যেমন ৪ তোলা সোনার গহনা ও ৮ তোলা সোনার গহনা (দৃফীন্ত); সূতা ও কাপড়ের ওজনের মধ্যে কোনরূপ প্রভেদ দেখা যায় না (উপনয়); স্থতরাং কাপড় ও সূতা বিভিন্ন নহে, অভিন্ন (নিগমন)। ওজনের তারতম্য (অসাম্য) দেখিয়া বস্তুর অসাম্য বা ভিন্নতা আমরা লক্ষ্য করি। চার তোলা সোনার প্রস্তুত গহনা তুলাদণ্ডে চাপাইলে তুলাদণ্ডের পাল্লা যতটুকু নীচে নামিয়া

রুপাদানোপাদেয়ভাবো যথা ঘটপটয়োঃ। উপাদানোপাদেয়ভাবক তন্তপটয়োঃ তন্মানার্থান্তরত্বমিতি।

<sup>(</sup>গ) ইতক্ নার্থান্তরত্বং তন্তপটয়োঃ সংযোগাপ্রাপ্ত্যভাবাৎ অর্থান্তরত্বে হি সংযোগো দৃষ্টঃ যথা কুণ্ডবদরয়োঃ অপ্রাপ্তির্বা হিমবদ্বিদ্ধ্যয়োঃ নচেহ সংযোগাপ্রাপ্তী নস্মাননার্থান্তরত্বমিতি।

দাংখ্যতত্ত্ব কৌমুদী ৯ম করিকা।

সাংখ্যতত্ত্ব কৌমুদী ৯ম কারিকা।

আসিবে, ৮ তোলা সোনায় নির্মিত গহনায় পরিমাপ যন্ত্রের অবনতি তাহা হইতে অধিক হইবে সন্দেহ নাই। ফলে, চার তোলা সেনার গহনা যে ৮ তোলা সোনায় প্রস্তুত গহনা হইতে ভিন্ন, তাহা সহজেই বুঝিতে পারা যায়। কাপড় ও তাহার উপাদান সূতা তুলাদণ্ডে চাপাইলে ছুই পাল্লার কোন পাল্লাই নীচে নামিয়া আসিবে না। ইহা হইতে উহাদের ওজন যে সর্বাংশে সমান ইহাই প্রমাণিত হইবে। কাপড় সূতার ওজনের সাম্য উহাদের অভেদ বুদ্ধির হেতু বলিয়া জানিবে। বাচস্পতি মিশ্র সাংখ্যতত্ব-কৌমুদীতে কাপড় ও সূতার ওজনের সাম্যকেই হেতুরূপে নির্দেশ করিয়া, কাপড় যে সূতা হইতে ভিন্ন নহে, তাহা অনুমান করিয়াছেন।

(৬) সূতা কাপড়ের অবয়ব, কাপড় অবয়বী, এইরূপে সূতা এবং কাপড়ের মধ্যে অবয়ব-অবয়বিভাব আছে। যে পদার্থদয় পরস্পর বিভিন্ন হয়, তাহাদের মধ্যে অবয়ব-অবয়বিভাব থাকে না। যেমন গরু ও ঘোড়া। ইহারা বিভিন্ন প্রাণী। ইহাদের মধ্যে কোনরূপ অবয়ব-অবয়বিভাব নাই। সূতা ও কাপড়ের মধ্যে অবয়ব-অবয়বিভাব আছে। স্থতরাং সূতা ও কাপড় বিভিন্ন নহে, অভিন্ন।

এইরপ আরও বিবিধ অনুমান প্রয়োগের সাহায্যে সংকার্যবাদী কার্য ও কারণের অভেদ উপপাদন ক্রিয়াছেন। কাপড় ও সূতা অভিন্ন হইলে, কাপড়ের উপাদান সূতা যখন সং তদভিন্ন কাপড়ও স্কুতরাং উৎপত্তির পূর্ব হইতেই সং। প্রশ্ন হইতে পারে যে, সূতা ও কাপড় অভিন্ন হইলে এইগুলি সূতা, এইখানি কাপড় এইরূপে কাপড়ের উপাদান সূতা এবং সূতায় প্রস্তুত কাপড়ের মধ্যে ভেদবৃদ্ধির উদয় হয় কেন ? এইরূপ আপত্তির উত্তরে সংকার্যবাদী বলেন—সূতাগুলিই একপ্রকার বিশেষ অবস্থায় পরম্পর সংযুক্ত-বিযুক্ত হইয়া বন্ধ আখ্যা লাভ করে। বস্তুতঃ পক্ষে সূতা ভিন্ন বন্ধ বলিয়া স্বতন্ত্র কোন দ্রব্য নাই। আচার্য শঙ্করও ব্রহ্মসূত্র-ভাষ্যে অবয়বীর মিথ্যাত্ব-সাধন করিতে গিয়া অনুরূপ উক্তিই কয়িছেন।

<sup>&</sup>gt;। অর্থান্তরমর্থান্তরম্থ অবয়বোন ভবতি যথা ন গৌরশ্বস্থ অবয়ব:—অবয়বাশ্চ তন্তব: অবয়বী চ পট:— তন্মান্নাসো তেভ্যোহস্তান্তরম।

বালরামোদাসীনক্বত বিদ্বজোষিণী টীকা সাংখ্যকারিক। ৯ম। ২। (ক) এবমভেদে সিদ্ধে তন্তব এব তেন তেন সংস্থানভেদেন পরিণতাঃ পটো ন তন্তভোহর্থান্তরং পটঃ। সাংখ্যতত্ত্বকোমুদী, ৯ম কারিকা।

সৎকার্যবাদীর কার্য ও কারণের অভেদ সাধক উল্লিখিত অনুমানের প্রমাণ্য অসৎকার্যবাদী স্থায়-বৈশেষিক স্থীকার করেন না। স্থায়-বৈশেষিক বলেন, ঘটের উপাদান মাটির ঢেলাও বিশেষ আকারধারী অসং কার্যনানী (কমুগ্রীবাদিমান্) ঘট যে ভিন্ন পদার্থ তাহা সকলেই প্রত্যক্ষ শংকার্যাগাদীর করিয়া থাকেন। এই অবস্থায় প্রত্যক্ষ বাধিত সৎকার্যবাদীর অনুমানকে প্রমাণ বলিয়া গ্রহণ করা যায় কিরূপে ? প্রত্যক্ষ বাধিত বলিয়াই তো ঐ সকল অনুমান অপ্রমাণ। দ্বিতীয়তঃ ঐ সকল অনুমান সৎপ্রতিপক্ষ হেত্বাভাস-কলুষিত বলিয়াও উহাদের কোনরূপ মূল্য দেওয়া চলে না। স্থায়-বৈশেষিক নিম্নোক্ত প্রতিপক্ষ অনুমান উদ্ভাবন করিয়া কার্য ও কারণের অভেদ সিদ্ধান্ত খণ্ডন করতঃ কার্যকারণের ভেদই সমর্থন করিয়াছেন।

- (ক) সূতাগুলি কাপড় হইতে ভিন্ন, যেহেতু ঐগুলি কাপড়ের কারণ। কাপড়ের অন্যতম কারণ বয়ন-যন্ত্র যেমন কাপড় হইতে ভিন্ন, কাপড়ের উপাদান কারণ সূতাগুলিও সেইরূপ কাপড় হইতে ভিন্ন হইবে বৈ কি ?
- থে) কাপড়ের দারা অঙ্গাবরণ প্রভৃতি যে সকল কার্য সাধন করা যায়, সূতাদারা তাহা পারা যায় না; আবার সূতাদারা যে কাজ হয়, কাপড়ের দারা সেই কাজ হয় না। ঘটের দারা জল আহরণ করা যায়, মাটির দারা তাহা যায় না, মাটির দারা গৃহের ভিত্তি প্রভৃতি প্রস্তুত করা চলে, ঘটের দারা তাহা চলে না। এইরপে সূতা ও কাপড়, মাটি ও ঘট আমাদের জীবনের যাত্রাপথে বিভিন্ন প্রয়োজন সাধন করে বলিয়া, সূতা ও কাপড়, মাটি ও ঘট যে বিভিন্ন বস্তু ইহা আমরা সহজেই বুঝিতে পারি।

ব্ৰহ্মত্ৰ শং ভাষ্য, ২1১1১৫ |

১। অর্থান্তরং পটাৎ তন্তবঃ তদ্হেতুত্বাৎ তূর্যাদিযদিতি, তূর্যাদিপটকারণমর্থান্তরং দৃষ্টং তথা চ তন্তবঃ, তন্মাদ্থান্তরামতি।

> বালরামোদাসীনক্বত বিদ্বজোষিণীটীকা, ৯ম কারিকা।

<sup>(</sup>খ) কেবলাস্ত তম্ভব এব আতানবিতানবন্তঃ প্রত্যক্ষমূপলভ্যন্তে (নতু পটো নাম দ্ব্যান্তরম্)।

- (গ) সূতা, কাপড়, ঘট, মাটি প্রভৃতি দেখিয়া, এইগুলি সূতা, ইহা একখানা কাপড়, ইহা মাটির ঢেলা, এইটি ঘট, প্রত্যক্ষদর্শীর এইরূপে ভিন্ন ভানাদায় হইতে দেখা যায়। জ্ঞেয় বিষয়ের ভেদই জ্ঞানের মধ্যে পরস্পর ভেদ উপপাদন করে। রূপজ্ঞান এবং রসজ্ঞান তুইটি ভিন্ন জ্ঞান। কারণ, ঐ জ্ঞানের বিষয় রূপ ও রস ভিন্ন পদার্থ। ইহা হইতে কাপড় উহার উপাদান সূতা হইতে বিভিন্ন, যেহেতু কাপড় ও সূতা (রূপ ও রুসের মত) ভিন্ন প্রকার জ্ঞানের বিষয় হইয়া থাকে এইরূপ অনুমান করা অসম্ভব হয় না। তারপর, ইহা মাটি, ইহা ঘট, এইগুলি সূতা, এইথানি কাপড় এইরূপ নামভেদও উপাদান এবং উপাদেয়ের বিভেদই সূচনা করে, অভেদ সাধন করে না।
- (ঘ) কাপড় উহার উপাদান সূতা হইতে ভিন্ন। কারণ, সূতা হইতে কাপড় উৎপন্ন হয়, সূতার অভাবে কাপড় বিনষ্ট হয় ইহা কে না জানে ? কার্য ও কারণ অভিন্ন হইলে, সহজ কথায় কাপড় ও সূতা একই বস্তু হইলে, নিজ হইতে নিজের উৎপত্তি এবং নিজেতে নিজের বিলয় সম্ভব হয় কিরূপে ? 'কাপড় উৎপন্ন হইয়াছে' 'কাপড় বিনষ্ট হইয়াছে' এইরূপে কাপড়ের উৎপত্তি বিনাশ সুধীমাত্রেই প্রত্যক্ষ করেন। ফলে, কাপড় ও তাহার উপাদান সূতা যে অভিন্ন নহে, বিভিন্ন এই সিদ্ধান্তই আসিয়া দাঁড়ায়।

নৈয়ায়িক অসংকার্যবাদের সমর্থনে এবং সাংখ্যোক্ত সংকার্যবাদের খণ্ডনে যে সকল প্রতিপক্ষানুমানের প্রয়োগ করিয়াছেন। ঐ সকল অনুমান যে স্থায়োক্ত সংপ্রতিত্মানাভাস, প্রকৃত অনুমান নহে, স্থায়োক্ত অনুমান
সাংখ্যের বক্তব্য বিশ্লেষণ করিলেই তাহা স্থাী পাঠক বুঝিতে পারিবেন।

(ক) সূতা কাপড়ের কারণ স্থতরাং কাপড় হইতে সূতা ভিন্ন পদার্থ; যেমন কাপড়ের কারণ বয়নযন্ত্র প্রভৃতি কাপড় হইতে ভিন্ন পদার্থ। এই-

২। পট: তন্তুভ্যো ভিন্নতে সামর্থ্যভেদাৎ অর্থক্রিয়াভেদাৎ, ভিন্নপ্রভ্যাবিষয়ত্বাৎ। ব্যপদেশভেদাদিত্যান্তস্থমানপ্রয়োগা উহণীয়া:।

সাংখ্যকারিকা বিদ্বস্তোষিণী টীকা, ৯ম কারিকা। ২। পটস্তস্তভ্যো ভিন্নতে তত্র উৎপন্নছেন তত্র নৃষ্টত্বেন চ প্রতীয়মানছাৎ। যো ন ভিল্লো ন স তত উৎপন্নতে যথা তন্তবঃ।

সাংখ্যকারিকার বালরামোদাসীনক্বত বিদ্বজোষিণী টীকা, ১১২ পৃষ্ঠা।

রূপে সূতা ও কাপড়ের, উপাদান ও উপাদেয়ের ভেদসাধনের উদ্দেশ্যে যে অনুমান অনুমান বিশেষজ্ঞ তার্কিক প্রদর্শন করিয়াছেন তাহার কোনও মূল্য নাই। কারণ, উপাদান ও উপাদেয়ের ভেদের সাধনে আলোচ্য অনুমানে বয়নযন্ত্র প্রভৃতি নিমিত্তকারণকে যে দৃষ্টান্ত হিদাবে নৈয়ায়িক উপস্থিত করিয়াছেন তাহা দঙ্গত হয় নাই। কারণহিসাবে উপাদান এবং নিমিত্ত একই পর্যায়ে পড়িলেও, উপাদান ও নিমিত্তের মধ্যে যে গুরুতর প্রভেদ আছে তাহ। অবশ্যই মনে রাখিতে হইবে। উপাদানের বিনাশে কার্যের বিনাশ হয়: নিমিত্তকারণ বিনষ্ট হইলেও কার্য বিনষ্ট হয় না। এইরূপে উপাদান-কারণের দহিতই কার্বের সতা ও অসতার প্রশ্ন জড়িত আছে, নিমিত কারণের সহিত নাই। এই অবস্থায় উপাদান ও উপাদেয় কার্যের সম্পর্ক বিচারে নিমিত্ত-কারণকে দৃষ্টান্ত হিসাবে উপস্থিত করিলে, সেই দৃষ্টান্ত অসদ্ দৃষ্টান্তই হইবে। অনুমানও দৃষ্টান্তাসিদ্ধি হেন্বাভাস-দোষে কলুষিত হইবে তাহা নৈয়ায়িক লক্ষ্য করিয়াছেন কি ? নিমিত্ত ও কার্য যে বিভিন্ন তাহা কে না স্বীকার করেন ? তন্তুবায়, তাহার বয়ন-যন্ত্র যে কাপড় নহে, তাহা স্থির মস্তিক্ষ ব্যক্তিকে বলিয়া দিতে হয় কি ? কেবল কাপড়ের উপাদান সূতার দহিত সূত্রনির্মিত বস্ত্রের সম্পর্ক কি ? তাহাই এখানে আলোচনার বিষয়। সেই আলোচনায় কার্যের নিমিত্ত-কারণকে দুষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিলে সেই দুষ্টান্ত যে সাধ্যসিদ্ধির সহায়ক না হইয়া, ব্যাঘাতক হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ?

(খ) মাটি ও ঘট, সূতা ও কাপড় জীবনযাত্রায় ভিন্ন প্রিয়োজন দাধন করে বলিয়া, মাটি ও ঘট, সূতা ও কাপড় প্রভৃতি অভিন্ন বস্তু নহে, ভিন্ন বস্তু। এইরূপে অনুমানমূলে কারণ ও কার্যের ভেদদাধনের যে প্রয়াদ তার্কিক সম্প্রদায়ের মধ্যে দেখিতে পাওয়া যায়, তাহারও বিশেষ কোন মূল্য দেওয়া যায় না। কেননা, দাংখ্যাক্ত কার্য ও কারণের অভেদ সিদ্ধান্তকে বাস্তব বলিয়া গ্রহণ করিয়া, ভেদ দৃষ্টিকে আবির্ভাব ও তিরোভাবরূপ উপাধি কল্লিত বলিয়া ব্যাখ্যা করিলেও স্থায়োক্ত হেতুগুলির উপপাদন সম্ভবপর হয়। ফলে, স্থায়-বৈশেষিক প্রদর্শিত হেতুসকল কার্য ও কারণের বাস্তবভেদ দাধনে একান্তভাবে দমর্থ নহে বলিয়া, ঐ দকল হেতু 'অনৈকান্তিক' হেত্বাভাসই হইয়া দাঁড়ায়। প্রয়োজনের ভেদ থাকিলেই যে সেক্ষেত্রে বস্তু-

**. जिप भ वित्र, देश निमामिकंटक कि विलिए अवसे वञ्चकिए विजिन्न** প্রকার প্রয়োজন সাধন করিতে দেখা যায়। একই অগ্নি কাষ্ঠ-তৃণাদি দগ্ধ করে, আমাদের ভুক্তদ্রব্যের পরিপাক সম্পাদন করে, মন্দির প্রাসাদ প্রভৃতি আলোকিত করে। এইরূপে ভিন্ন ভিন্ন প্রয়োজন সাধন করায় অগ্রির ভেদ হইবে কি ? একজন শিবিকা-বাহক শিবিকা বহন করিতে পারে না। কিন্তু গন্তব্য পথ দেখাইয়া দিতে পারে। অপরাপর শিবিকা-বাহকদিগের সহিত মিলিত হইলে, তবেই সে শিবিকা বহন করিতে পারে। এথানে একক পথপ্রদর্শক শিবিকাবাহক ও শিবিকা-বাহনে নিযুক্ত দলভুক্ত শিবিকা-বাহক একই ব্যক্তি: ভিন্ন ব্যক্তি নহে। শিবিকাবাহকগণ প্রত্যৈকে শিবিকাবাহনে অসমর্থ হইলেও, তাহারাই মিলিতভাবে যেমন শিবিকা বহনরূপ কার্য সম্পাদন করিতে পারে, সেইরূপ কাপড়ের উপাদান সূতাগুলি একক-ভাবে দেহের আবরণ, লঙ্কা নিবারণ প্রভৃতি কার্যে অক্ষম হইলেও মিলিতভাবে সূতাগুলি বস্ত্রের আকার প্রাপ্ত হইয়া দেহাবরণ প্রভৃতি সাধন করিতে পারে। কাপড়ের উপাদান সূতাগুলি এক প্রকার বিশেষ সংযোগের সূত্রে গ্রাথিত হইলে কাপড়ের রূপ প্রাপ্ত হয় এবং দেহাবরণ প্রভৃতি সাধন করে, সূতা এককভাবে তাহা করে না, করিতে পারে না। সূতা ও সূত্রনির্মিত বস্ত্র বিভিন্ন প্রয়োজন সাধন করিলেও তাহা দাবা সূতারই রকমান্তর বস্ত্র যে সূতা হইতে ভিন্ন পদার্থ, এইরূপ বুঝিবার কোন হেতু নাই। পক্ষান্তরে,

১। (ক) ন চার্য ক্রিয়াভেদোহিপি ভেদমাপাদয়তি, একস্থাপি নানার্থক্রিয়াদর্শনাৎ,

য়্বর্থক এব বহির্দাহকঃ পাচকঃ প্রকাশকশেচতি। নাপার্থক্রিয়াব্যবস্থা বস্তভেদে

হেতুঃ, তেবামেব সমন্তব্যস্তানামর্থক্রিয়াব্যবস্থাদর্শনাৎ, মথা প্রত্যেকং বিষ্টয়ো

বয়্য়দর্শনলক্ষণামর্থক্রিয়াং কুর্বন্তি ন তু শিবিকাবহনং মিলিতান্ত শিবিকাং বহন্তি,

এবং তন্তবঃ প্রত্যেকং প্রাবরণমকুর্বাণা অপি মিলিতা আবিভ্তিপটভাবাঃ

প্রাবরিয়ন্তি।

माः था उत्तरो भूमी, २४ का तिका,

<sup>(</sup>খ) অর্থক্রিয়ায়াঞ্চ প্রত্যেকমসমর্থা অপ্যানারতৈ তার্থান্তরং কিঞ্চিন্মিলিতাঃ কুর্বন্তো দৃশুন্তে, যথা গ্রাবাণ উখাধারণমেকম্, এবমনারতৈ তার্থান্তরং তন্তবো মিলিতাঃ প্রাবরণমেকং করিয়ন্তীতি।

ভাৰতী অঃ ২, পাঃ ১, সুঃ ১৫।

সূতাগুলিকে বাদ দিলে বা সরাইয়া লইলে, কাপড়ের যখন কোন অন্তিম্ব থাকে না, তখন কাপড়কে সূতা হইতে পৃথক্ একটি অবয়বী বলিয়া গ্রহণ না করিয়া, কাপড়কে সূতারই একপ্রকার বিশেষ অবস্থা বলিয়া গ্রহণ করাই অধিকতর যুক্তিসঙ্গত। সূতার কাপড়কে সূতারই একপ্রকার বিশেষ অবস্থা বলিয়া গ্রহণ করিলে, অবয়ব ও অবয়বীর নামভেদ, রূপভেদ, জ্ঞানভেদ প্রভৃতির উপপাদনও সহজ্পাধা হয়।

উপরের আলোচনা হইতে ইহা স্পষ্টতঃ বুঝা যাইবে যে, কার্যের ভেদ হইলেই যে বস্তুর ভেদ হইবে, এমন কোন নিয়ম (ব্যাপ্তি) নাই। একের ও বিভিন্ন কার্যকারিতা দেখিতে পাওয়া যায় বলিয়া, 'যেখানেই বিভিন্ন কার্যকারিতা থাকিবে, দেখানেই বস্তুভেদ থাকিবে',' নৈয়ায়িকের এই ব্যাপ্তি নির্দোব নহে। উপাদান ও উপাদেয়ের ভেদ দিন্ধির সহায়কও নহে; 'ব্যাপ্যরাসিদ্ধি'হেড়াভাস-দোবে ইহা কলুষিত।

(গ) এক গাছি সূতা অবশ্য কাণড় নহে। সূতাগুলি বিশেষ সংযোগ সূত্রে গ্রাথিত হইলেই, উহাকে কাণড় বলে। সূতা হইতে কাপড়ের পার্থক্য এবং উহাদের স্বতন্ত্র কার্যকারিতা সকলেই আমরা প্রত্যক্ষ করিয়া থাকি। কাপড়ের জ্ঞান এবং সূতার জ্ঞান, ছুইটি জ্ঞান। প্র জ্ঞানদ্বের বিষয় সূতা ও কাপড় বিভিন্ন বলিয়াই যে প্রক্রণ জ্ঞান ভেদ হইয়াছে তাহাতে সন্দেহ কি ? কিন্তু প্রশ্ন এই যে, ইহা দ্বারাই সূতা এবং সূতারই বিচিত্র বিশ্ঞাদের ফলে উৎপন্ন কাপড়ের ভেদ যে বাস্তব, উপাধিকন্নিত নহে, তাহা কিরূপে বুঝা যাইবে ? সূতা ও কাপড়ের ভেদকে সূতার এক বিশেষ অবস্থাপরিকন্নিত বলিয়া ব্যাথাা করিলেই বা তাহাতে প্রতিবাদীর আপত্তির কি কারণ থাকিতে পারে ? নামভেদ, রূপভেদ, জ্ঞানভেদ, ক্রিয়াভেদ প্রভৃতি কোন প্রকার ভেদ বুদ্ধিই কাপড় ও সূতার বাস্তব ভেদ সাধন করিতে পারে না। কাপড়কে সূতারই বিশেষ বিশ্রাস বা রকমান্তর বলিয়া বুঝিয়াও সংজ্ঞাভেদ, জ্ঞানভেদ প্রভৃতি ভেদের উপপাদন অনামাদেই করা যাইতে পারে। এই অবস্থায় কার্য ও কারণের বাস্তব ভেদের সাধক স্থায়োক্ত সংজ্ঞাভেদ, রূপভেদ, জ্ঞানভেদ, জ্ঞানভেদ, ক্রিয়াভেদ, ক্রিয়াভেদ, প্রিয়াভেদ, প্রেয়াভেদ, ক্রিয়াভেদ, প্রেয়াভেদ, ক্রিয়াভেদ, প্রেয়াভেদ, প্রেয়াভেদ, ক্রিমাভেদ, জ্ঞানভেদ, জ্ঞানভেদ, ক্রিয়াভেদ, ক্রিয়াভেদ, ক্রিয়াভেদ, ক্রেমাভেদ, ক্রিয়াভেদ, প্রিয়াভেদ প্রমুখ স্থায়োক্ত হেতুগুলি হেত্বাভাসই হইবে

যত্র ষত্র বিভিন্ন কার্যকারিত্বং তত্র তত্র বস্তুভেদ ইতি ব্যাপ্তিঃ ন সার্বত্রিকীতি ভাবঃ।
 বিদ্বন্তোষিণী, ১৯৫ পুঃ,

নাকি ?' (ম) সূতা হইতে কাপড় উৎপন্ন হয়, পরিণামে সূতাতেই কাপড় বিলীন হয়। কার্য ও কারণ একই পদার্থ হইলে, একই বস্তুতে এইরূপ উৎপত্তি ও বিলম ব্যাখ্যা করা সম্ভবপর হয় না। স্থতরাং কার্য ও কারণের বিভেদই তর বলিয়া গ্রহণ করা উচিত। এইরূপে নৈয়ায়িক কার্য ও কারণের ভেদ। দিদ্ধির অনুকূলে যে দকল যুক্তির অবতারণা করিয়াছেন, তাহা কার্য ও কারণের বাস্তব ভেদ শাধনের সহায়ক হয় না। এক বা অভিন্ন বস্তুতেও ক্ষেত্রবিশেষে ভেদ বৃদ্ধির উদয় হইতে দেখা যায়। ঘনসন্নিবিষ্ট বৃক্ষের সমষ্টিই বন। বন এবং বনস্থ তরুরাজি অভিন্ন হইলেও, 'বনে তরুরাজি' (বনে রুক্ষাঃ) এইরূপে বন ও বৃক্ষের আধার-আধেয়ভাবের বোধ স্বধীমাত্রেরই উৎপন্ন হয়। সূতা এবং সূত্রনির্মিত বন্ত্র বস্তুতঃ অভিন হইলেও, বিশেষ একপ্রকার সংযোগসূত্রে গ্রথিত সূত্রসমূহে 'ইহা একখানি কাপড়' (একোংয়ং পটঃ), এই প্রকার কল্লিত ভেদবুদ্ধির, তরুরাজিতে বনবুদ্ধির ভাষ, উদয় হইতে কোন বাধা দেখা যায় না। অতএব "কাপড় সূতা হইতে বিভিন্ন, যেহেতু সূতা হইতেই কাপড়ের উৎপত্তি হয়, সূতাতেই কাপড় বিনীন হয়। যে বস্তু যাহা হইতে ভিন্ন নহে, সে তাহা হইতে উৎপন্ন হয় না<sup>মাং</sup> এইরূপ ভায়োক্ত অনুমান কার্য ও কারণের ভেদ সাধন করে না। একই সূত্র উহার এক বিশেষ অবস্থায় কাপড়ের রূপ প্রাপ্ত হইলে, সূতা হইতে কাপড়ের উৎপত্তি এবং সূতার বিচিত্র সংযোগগ্রান্থি বিচিছ্ন হইলে কাপড়ের উপাদান সূতায় কাপড়ের বিলয় অনায়াদেই ব্যাখ্যা করা যায়। ফলে, খ্যায়োক্ত (তত উৎপন্নত্বাৎ, তত্ৰ বিনষ্টত্বাৎ এই) হেতু যে অনৈকান্তিক হেবাভাস হইবে তাহাতে সন্দেহ কি १৩

১। পটীয়ানাগতাবস্থাবৎস্থ তন্তব ইমে ইতি প্রত্যয়:, পটীয়বর্তমানতাবস্থাবৎস্থ চ তেয়ু
পটোহয়মিতি প্রত্যয় ইত্যেকস্মিলপি বিলক্ষণবৃদ্ধিবোধাত্বস্থ উপপল্লভাদ্ বিভিন্নপ্রতায়বিবয়ভাৎ তন্তপটয়োর্ভেদ ইতি নায়বার্তিকাভিহিতমপি ন য়ুক্তমিত্যপি বোধ্যম্।
বিদ্বভোষিণী টীকা, ১১৫ পৃঃ।

২। পটন্তন্তভা ভিছতে তত্ৰ উৎপন্নত্বেন তত্ৰ বিনষ্টত্বেন চ প্ৰতীয়মানত্বাৎ। বিদ্যন্তোষিণী টীকা, ১১২ পৃ:।

৩। (ক) সংস্থান ভেদেন একস্মিলপু্যৎপত্তিনিরোধপ্রত্যয়স্ত উপপল্লভ্বাৎ ন তদ্বলেন ঘটাদীনাং স্দাদিভাে ভিলত্বমিতি তত্ত্বম্। বিদ্বভােষিণী টীকা, ১১৪ পৃঃ।

ভেদবাদ বা অসৎকার্যবাদ-সাধনের উদ্দেশ্যে নৈয়ায়িক যে সকল হেতুর অবতারণা করিয়াছেন, অভেদবাদেও ঐসকল হেতুর উপপাদন সম্ভবপর বুঝিয়াই শ্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্র ঐসকল হেতুর উল্লেখ করিয়া তদীয় সাংখ্যতত্ত্ব-কৌমুদীতে বলিয়াছেন, ত্যায়-প্রদর্শিত হেতুসকল কার্য ও কারণের বাস্তব ভেদের সাধক হয় না।

"নৈকান্তিকং ভেদং সাধরিতুমর্গন্তি।" সাংখ্যতত্ত্ব কৌমুদী ৯ম কারিকা।
একই বস্তুর বিশেষপ্রকার আবির্ভাব এবং তিরোভাবের ক্ষেত্রেও ঐসকল
হেতুর প্রয়োগ যে অনায়াসেই ব্যাখ্যা করা যায় তাহা আমরা পূর্বেই আলোচনা
করিয়া দেখাইয়াছি। ফলে, ন্যায়োক্ত অনুমানের হেতুগুলি হেত্বাভাসই হইয়া

- (খ) ইহ তত্তবু পট ইতি ব্যপদেশোহপি যথা 'ইহ বনে তিলকাঃ' ইতি বছ্পপন্ন। সাংখ্যতত্ত্ব কোমুদী, ৯ম কারিকা,
- (গ) 'যথেহবনে তিলকাং' ইতি তিলক নামক তরুসমুদায়ইশুব বনত্বেন তিলক-বনুয়োরভেদেহিপি যথাধারাধেরব্যবহার এবমেব অনেকেরু তন্তুবেকাহয়ং পট ইত্যেকত্বরপদেশোহিপি এক প্রাবরণলক্ষণ প্রযোজনাবচ্ছেদাদ্ নোধ্যো যথৈক-দেশকালাবিচ্ছিনেরু বহুদ্বি তরুরু ইদ্যেকং বন্সিতি।

বলরামোদাসীনকৃত বিদ্বভোবিণী, ১১৫ পৃ:।

১। 'ঐকান্তিক ভেদ দাধন করে না' এইরূপ বাচম্পতির উক্তির বিশ্লেবণে পূজ্যপাদ মহামহোপাধ্যায় ৺ফণিভূবণ তর্কবাগীশ মহাশয় তদীয় ভায়দর্শনে বলিয়াছেন— "সাংখ্যমতেও উপাদান কারণ ও কার্যের আত্যন্তিক অভেদই নাই, কিন্তু কোনরূপে ভেদও আছে, ইহাই (বাচম্পতি) দিদ্ধান্তরূপে প্রকাশ করিয়াছেন। ইহা স্পষ্ট বুঝা যায়। কিন্তু তাহা হইলে উৎপত্তির পূর্বে ঘট কোনরূপে সৎ এবং কোনরূপে অনৎ, এই মতেরই দিদ্ধি হইবে। তাহা হইলে সদস্ঘাদ বা জৈনসম্মত "স্থাদ্বাদ" স্থীকারে বাধা কি' ৪ ভায়দর্শন, ৪। ১।৪৯।

আমাদের মনে হয়, কার্য ও কারণের অভেদই দৎকার্যবাদীর সিদ্ধান্ত। তেদ কার্যের আবির্ভাব এবং তিরোভাবরূপ উপাধিকল্পিত। ইহাই বাচস্পতির উক্তির মর্ম। তেদ ও অভেদ ছইই একই স্তরের তত্ত্ব হইলেই দেখানে স্থাদাদের আপত্তি আদে। অভেদ সত্য, ভেদ কল্পিত স্থতরাং মিথ্যা, এইরূপে অভেদ ও ভেদের তথ্য বিচার করিলে অভেদ ও ভেদ যে একই স্তরের বস্তু নহে, তাহা স্পষ্টতঃ বুঝা যায়। সেক্ষেত্রে আর স্থাঘাদের আপত্তি চলে না।

২। স্বাল্পনি ক্রিয়ানিরোধবৃদ্ধিব্যপদেশার্থক্রিয়াভেদাক নৈকান্তিকং ভেদং দাধ্যিত্মইন্তি, একস্মিন্সি তপ্তদ্বিশেষাবিভাব তিরোভাবাভ্যামেতেবামবিরোধাৎ।

সাংখ্যতত্ত্ব কোমুদী, ১ম কারিকা।

দাঁড়ায়। ঐ অনুমানগুলিও হয় স্থৃতরাং অনুমানাভাদ। এই অবস্থায় নৈয়ায়িকের উল্লিখিত অনুমান দৎপ্রতিপক্ষ বলিয়াই গণ্য হইবে না। দমবল বিরুদ্ধ-অনুমানই দৎপ্রতিপক্ষ বলিয়া অভিহিত হইয়া থাকে। দৎপ্রতিপক্ষ অনুমান ছইটির কোন একটিই প্রমাণের প্রয়োগে পরস্পর বিরুদ্ধ অনুমান ছইটির কোন একটিই প্রমাণের মর্যাদা লাভ করিবে না। এইজন্য 'সৎপ্রতিপক্ষ' অন্যতম হেয়াভাদ। তর্কের প্রয়োগের ফলে যদি বিরুদ্ধ অনুমানদ্বয়ের কোন একটির অপূর্ণতা ধরা পড়ে, তবে ঐ অসম্পূর্ণ ছর্বল অনুমানের দ্বারা সবল প্রতিপক্ষ অনুমানের বাধ দাধন করা চলে না। সাংখ্যোক্ত সৎকার্যবাদের অনুমান উপনিষ্ধংগীতা প্রমুখ তর্মান্ত্রমোদিত এবং বলিষ্ঠ যুক্তির উপর প্রতিষ্ঠিত। এই অবস্থায় অসৎকার্যবাদী ন্যায়-বৈশেষিক কর্তৃক পূর্বোক্ত অনুমান্যূলে সাংখ্যোক্ত সৎকার্যবাদের খণ্ডনকে নির্বিবাদে মানিয়া লওয়া যায় কিরূপে গ

উপরের আলোচনায় তর্কের ভিত্তিতে অসৎকার্যবাদ এবং সৎকার্যবাদের মূল্য যাচাই করা গেল। কার্য ঘট, বন্ত্র প্রভৃতি উৎপত্তির পূর্বে সং কি অসং, এই প্রশ্নে ভারতীয় প্রাসিদ্ধ দার্শনিকগণ চুই বিরূদ্ধ দলে বিভক্ত হইয়াছেন। নৈয়ায়িক, বৈশেষিক, মীমাংদকের মতে উৎপত্তির পূর্বে কার্য অসৎ; কারণ ব্যাপারের (কারণবর্গের বিভিন্ন কার্যাবলীর) ফলে পূর্বে অবিছমান কার্যেরই উৎপত্তি ঘটিয়া থাকে, এইরূপে উহারা অসৎকার্যবাদ সমর্থন করেন। ন্থায়-বৈশেষিকের সিদ্ধান্তে দৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চমাত্রেরই মূল উপাদান প্রমাণু। একটি পরমাণুর সহিত আর একটি পরমাণু মিলিত হইলে, দ্যাণুক নামক অভিনব একটি বস্তুর আরম্ভ বা উৎপত্তি হয়। তিনটি দ্বাণুকে মিলিয়া ত্রসরেণুর স্ষ্ঠি হয়, ত্রসরেণু হইতে চতুরণুক প্রভৃতি স্থূলতর পদার্থ উৎপন্ন হইয়া ক্রমশঃ স্থজলা শ্যামলা গিরিকিরীটিনী এই বিচিত্র ধরণী জন্মলাভ করে। দ্বাণুকাদি ক্রমে জাগতিক পদার্থের আরম্ভ বা স্থাষ্ট হয় বলিয়া, এই স্থায়-বৈশেষিক মত "আরম্ভবাদ" আখ্যা লাভ করে। পূর্বোক্ত অসৎ-কার্যবাদই আরম্ভবাদের মূল। অসৎকার্যবাদকে সিদ্ধান্ত হিসাবে গ্রহণ করিলে আরম্ভবাদকেও নতমস্তকে স্বীকার করিয়া লইতে হয়। আরম্ভবাদী বা অসৎকার্যবাদী দার্শনিকগণ পরিণামবাদ স্বীকার করেন না।

গদেব সৌম্যেদমগ্র আদীদেকমেবাদ্বিতীয়ম্,
নাদতো বিগতে ভাবো নাভাবো বিগতে দতঃ।

সাংখ্যা, পাতঞ্জল এবং বৈষণৰ বেদান্তসম্প্রাদায় পরিণামবাদ সমর্থন করিয়াছেন। সৎকার্যবাদই পরিণামবাদের ভিত্তি। কার্যবর্গ এইমতে উপাদান কারণেরই পরিণাম। অদৈতবাদী পরিণামবাদের মূলসূত্র গ্রহণ পরিণাম বাদ করিয়াও, সাংখ্যোক্ত সংকার্যবাদ, অথবা বৈষ্ণববেদান্তীর পরিণামবাদ অনুমোদন করেন নাই। তিনি সৎকার্যবাদের বিবর্তবাদ পরিবর্তে সদ্বিবর্তনবাদ বা সৎকারণবাদ সমর্থন করিয়াছেন এবং কার্যবর্গকে মিথ্যা বলিয়া দাব্যস্ত করিয়াছেন। ব্রহ্ম-পরিণামবাদী বিভিন্ন বৈষ্ণবদম্প্রদায় বলেন, পরব্রক্ষই জগতের উপাদান কারণ এবং দৃশ্যমান বিশ্ব ত্রন্দেরই পরিণাম। মাটি যেমন ঘটরূপে পরিণত হয়, কাঞ্চন যেমন কাঞ্চনময় ভূষণরাজিতে পরিণত হয়, চুগ্ধ যেমন দ্ধিরূপে পরিণত হয়, প্রমত্রহ্মও দেইরূপ জগৎরূপে পরিণত হন। 'যতো বা ইমানি ভূতানি জায়ন্তে' ইত্যাদি শ্রুতিতে এবং ঐ শ্রুতির ভিত্তিতে রচিত 'জন্মাগুস্ত যতঃ।' ব্রঃ সূঃ ১৷১৷২। এই ব্রহ্মসূত্রেও জগত্বপাদান ব্রহ্মের এইরূপ জগদাকারে পরিণামের কথাই বলা হইয়াছে। অদৈতবেদান্তকেশরী আচার্য শঙ্করও তদীয় ব্রহ্মসূত্র-ভায়্যে ত্রন্দোর জগতুপাদানর প্রকারান্তরে সমর্থন করিয়াছেন এবং তাহা সমর্থন করিতে গিয়া, দুগ্ধ যেমন দধিরূপে পরিণত হয়, মাটি যেমন ঘটরূপে পরিণত হয়, দোনা যেমন স্বর্ণময় ভূষণে পরিণত হয়, এই দকল দৃষ্টান্তের উপস্থাস করিয়াছেন। বিবর্তবাদী শঙ্করাচার্যের মতে ঐ সকল পরিণাম সত্য নহে, মিথ্যা। কারণই সত্য কার্য মিথ্যা, মাটিই সত্য ঘট মিথ্যা, ব্রহ্মাই সত্য জগৎ মিথ্যা। 'বাচারস্ত্রণং বিকারো নামধেয়ং মৃত্তিকেত্যেব সত্যম্' ইত্যাদি ছান্দোগ্য শ্রুতিও জাগতিক ঘটপ্রমুখ বস্তুরাজি মিথ্যা এবং উহাদের উপাদান মাটি প্রভৃতিই সত্য, ইহা অতি স্পষ্টভাষার ঘোষণা করিয়াছেন। বিবর্তবাদবিদ্বেষী ব্রহ্ম-পরিণামবাদী বৈষ্ণব বেদান্তিদিণের মতে ত্রন্ধ-পরিণাম জগৎ মিথ্যা নছে, সত্য। তাঁহারা বলেন, "ইন্দ্রো মায়াভিঃ পুরুরূপ ঈয়তে," রুছদাঃ ২া৫।১৯। এই বুহদারণ্যক শ্রুতিতে এবং অস্তান্ত শ্রুতিবাক্যে যে মায়াশব্দ আছে. তাহা দারা ত্রন্ধের শক্তিকেই বুঝায়। পরত্রন্মের ঐ শক্তি মিথ্যা নহে, মত্য। শক্তির পরিণাম জগৎও স্থতরাং মত্য। পরত্রন্ধের ঐ শক্তি অচিন্তা। সেই অচিন্তা শক্তিবশতঃই পরব্রহ্ম জগদাকারে পরিণত হইলেও, তাঁহার স্বরূপের কিছুমাত্র বিচ্যুতি হয় না, নিতা সচ্চিদানন্দ প্রমাত্মার

নিতাতাও বাাহত হয় না। স্বীয় অচিন্তাশক্তিবলে জগৎরূপে পরিণত হইয়াও পরিণামী ব্রহ্ম যেমন তেমনই থাকেন। এইরূপ ব্রহ্মপরিণামবাদই ব্রহ্মসূত্রে ব্যাখ্যাত হইয়াছে।

> "উপসংহারদর্শনান্নেতি চেন্ন কীরবদ্ধি"। ব্রহ্মসূত্র, ২া১া২৪। "দেবতাদিবদপি লোকে"। ব্রঃ সূঃ ২া১া২৫।

এই দকল সূত্রও ব্রহ্ম পরিণামবাদই দমর্থন করে।

"কুৎস্মপ্রসক্তিনিরবয়ত্বশব্দকোপো বা।" বাঃ সূঃ ২।১।২৬।

এই সূত্রে আলোচ্য ব্রহ্মপরিণামবাদের বিরুদ্ধে দোব বা অসঙ্গতি প্রদর্শন করা হইয়াছে।

"শ্রুতেন্ত শব্দগূলহাৎ।" বঃ সূঃ ২।১।২৭।

এই সূত্রে পূর্বসূত্রোক্ত দোয় খণ্ডন করতঃ পরিদৃশ্যমান জগং ব্রহ্মের পরিণাম (বিবর্ত নহে), এই দিদ্ধান্তই দমর্থন কর। হইয়াছে। সূত্রের আলোচনা হইতে এইরূপ পরিণামই ব্রহ্মসূত্রের অনুমোদিত বলিয়াই মনে হয়। দধি যেমন চুগ্নের পরিণাম, দেইরূপ জগৎও ত্রন্সের বাস্তব পরিণাম, ইহাই বাদরায়ণের সিদ্ধান্ত না হইলে, সূত্রোক্ত 'ক্ষীর' দৃষ্টান্ত (ক্ষীরবদ্ধি) কিরুণে সঙ্গত হয় 
 জগংপ্রপঞ্ ব্রন্ধের বাস্তব পরিণাম না ইইলে, অর্থাৎ জগং অবিতাকল্পিত হইলে, ত্রন্দের আংশিক পরিণাম হইলে, পরত্রন্দের নিরবয়বর এবং নিরংশহ বোধক শাস্ত্রের বিরোধ ঘটে। ত্রন্সের জগদাকারে পরিণাম বাস্তব হইলেই প্রদর্শিত ত্রহ্মসূত্রের উক্তি স্থুসঙ্গত হয়। ত্রহ্মপরিণামবাদী রামানুজ, মাধ্ব, নিম্বার্ক, বল্লভ প্রভৃতি সকল বৈষ্ণৰ বেদান্তচার্যই এইরূপে ব্রহ্মসূত্রের ভিত্তিতে স্ব স্ব সিদ্ধান্তের সমর্থন করিয়াছেন। রামানুজাচার্য তাঁহার শ্রীভাষ্যে, গোড়ীয় বৈষ্ণবদার্শনিক শ্রীশ্রীজীবগোস্বামী তাঁহার 'দর্বদংবাদিনী' গ্রন্থে উল্লিখিত বেদান্তস্ত্রগুলির ব্যাখ্যা করিয়া পরিণামবাদই যে উপনিষৎ, ব্রহ্মসূত্র প্রভৃতির সিদ্ধান্ত, তাহা বিরোধী মতের অনুপপত্তি প্রদর্শন পূর্বক সমর্থন করিয়াছেন। ব্রহ্ম জগৎরূপে পরিণত হইলেও তাঁহার অবিচিন্তা শক্তিবশতঃ পরত্রন্মের কিছুমাত্র বিকার ঘটে না। তিনি সম্পূর্ণ অবিকৃত থাকিয়াই নিখিল জগৎ রচনা করেন। এ সম্পর্কে শ্রীজীবগোস্বামী তাঁহার 'সর্বসংবাদিনী'তে চিন্তামণিকে দৃষ্টান্ত হিসাবে উপন্যাস করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন, 'চিন্তামণি' নামক মণি যেমন নিজে অবিকৃত থাকিশ্বাই

নানাবিধ দ্রব্য উৎপাদন করে, পরব্রদাও দেইরূপ স্বয়ং অবিকৃত থাকিয়াই বিশ্বপ্রপঞ্চ স্থি করেন। চিন্তামণির এই দৃষ্টান্তটি বৈশ্ববরহস্থাবিৎ শীক্ষ্ণদাস কবিরাজও তাঁহার 'শ্রীটেতন্মচরিতামতে' আলোচিত পরিণামবাদের সমর্থনে উল্লেখ করিয়াছেন। শ্রীযুক্ত কবিরাজ বলিয়াছেন—

"অবিচিন্ত্য শক্তিযুক্ত শ্রীভগবান্ সেচ্ছায় জগৎরূপে পায় পরিণাম। তথাপি অচিন্তাশক্তো হয় অবিকারী প্রাকৃত মণি তাহে দৃষ্টান্ত যে ধরি। নানা রত্ন রাশি হয় চিন্তামণি হৈতে তথাপিহ মণি রহে স্বরূপ অবিকৃতে। প্রাকৃত বস্তুতে যদি অচিন্তা শক্তি হয় ঈ্পরের অচিন্তাশক্তি ইথে কি বিশায়॥"

চৈতন্যচরিতামৃত, আদি লীলা, ৭ম পরিচ্ছেদ।

ব্রন্দের পরিণামবাদ সমর্থন করিয়াই ভাদ্ধরাচার্য ব্রহ্মসূত্রের ভাদ্ধর-ভাষ্য রচনা করিয়াছেন। আচার্য উদয়ন তাঁহার "আয়কুস্থমাঞ্জলির" দিতীয় স্তবকে ভাশ্ধরাচার্যের ব্রহ্ম-পরিণামবাদের উল্লেখ করিয়াছেন।

সাংখ্য পাতঞ্জলও পরিণামবাদী। তাঁহাদের মতে সর্বজন্তমোগুণম্যী প্রকৃতিই বিশ্বপ্রবিদী মহাশক্তি। ঐ ত্রিগুণাত্মিকা মূল প্রকৃতি হইতে মহৎ, অহঙ্কার পঞ্চতনাত্র প্রভৃতি ক্রমে গুণম্য বিশ্বপ্রপঞ্চের আবির্ভাব হইয়া থাকে এবং পরিণামে প্রকৃতিতেই অব্যক্তরূপে নিখিলবিশ্ব প্রপঞ্চ বিলীন হয়। জগতের মূল উপাদান প্রকৃতি হইতে আবির্ভূত জগৎ মূল-প্রকৃতি হইতে ভিন্ন নহে, অভিন্ন; ভিন্ন স্বভাবের নহে, তুলাস্বভাব এবং ত্রিগুণাত্মক। এইরূপে সাংখ্য এবং পাতঞ্জল প্রকৃতি-পরিণাম জগতের স্বরূপ ও স্বভাব বিবৃত করিয়াছেন। এইরূপ পরিণামবাদের প্রাচীনতাও অনস্বীকার্য।

দাংখ্য, পাতঞ্জল যেমন জগৎপ্রপঞ্চকে ত্রিগুণাত্মিকা প্রকৃতির পরিণাম

<sup>&</sup>gt;। প্রদিদ্ধিক লোকশাস্ত্রয়োঃ, চিন্তামণিঃ স্বয়মবিক্বত এব নানাদ্রব্যাণি প্রস্তুত ইতি। শ্রীজীবগোসামিক্বত দর্বদংবাদিনী।

২। 'ব্রন্ধ-পরিণতেরিতি ভাস্করগোত্তে যুজ্যতে'।

উদ্য়নকৃত কুমুমাঞ্জলি, ২য় স্তবক, ৩য় শ্লোকের ব্যাখ্যা দ্রষ্টব্য।

বলিয়া স্বীকার করিয়াছেন, অদ্বৈতবেদান্তীও দেইরূপ গুণময় বিশ্বকে ত্রিগুণাত্মিক। মায়ার পরিণাম বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। **শাংখ্যের প্রকৃতি** সাংখ্যের প্রকৃতি ও অদ্বৈতবেদান্তের **মা**য়া উভয়েই ত্রিগুণাত্মিকা অর্থাৎ সম্বরজস্তমোগুণময়ী এবং নিখিল বিশের বেদাক্তের মায়া প্রসৃতি। বিশ্বপ্রপঞ্চের উহা পরিণামী উপাদান। এই অংশে প্রকৃতি ও মায়ার দামা দেখা গেলেও, ইহাদের বৈষমাও বড় কম নহে। সাংখ্যকার বিশ্বপ্রদবিনী পরিণামিনী প্রকৃতিকে নিত্য বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন। সাংখ্যদর্শনে নিত্যপদার্থ পুরুষ এবং প্রকৃতি এই তুইটি। তন্মধ্যে পুরুষ অপরিণামী এবং কূটস্থ নিতা, প্রকৃতি পরিণামশীলা, কিন্তু তবুও নিত্যা। অদ্বৈতবেদান্তী নিত্য বলিতে যাহা ধ্রুব কৃটস্থ এবং অবিকারী, অপরিণামী তাহাকেই বোঝেন, যাহা পরিণামশীলা তাহাকে নিত্য বলিতে তিনি প্রস্তুত নহেন। ফলে, অদৈতবেদাত্তে জগদাধার পরব্রহ্মই নিত্য, ত্রিগুণম্মী বিশ্বজননী মায়া নিত্য নহে, অনাদি, অনিত্য এবং অনির্বাচ্য। জগংপ্রদ্বিনী এই মায়া অদৈত্বেদাতের মতে অনির্বাচ্যা বিধায় মায়া-পরিণাম বিশ্বপ্রপঞ্চ সর্বজন্তমোময় এবং অনির্বাচ্য। বিশের পরিণামী উপাদান এই ত্রিগুণাত্মিকা মায়া জড়সভাবা, স্কুতরাং স্বতন্ত্র চেতনের সাহায্য ব্যতীত্ মায়ার বিশ্বচনার কোনরূপ সামর্থ্য নাই; ইহা আমরা "ঈক্ষতের্নাশব্দম্।" ত্রঃ সূঃ ১।১।৫, "রচনানুপপত্তেশ্চ নানুমানম্।" ত্রঃ সূঃ ২।২।১। ইত্যাদি ত্রন্ধানুত্রের তাৎপর্য পর্যালোচনায় দেখিয়াছি। এইজগুই অদ্বৈতবাদীকে জগতের আরও একটি উপাদান কারণ স্বীকার করিতে হইয়াছে। পরব্রন্ধাই সেই দ্বিতীয় অপরিণামী উপাদান। নিখিল বিশ্বই সচ্চিদানন্দে অধ্যন্ত। পরব্রন্দের সত্তা দারাই জগৎসতা অনুপ্রাণিত হইয়া সত্য, স্বাভাবিক বলিয়া প্রতিভাত হইয়া থাকে। স্বপ্রকাশ ব্রহ্মের আলোকেই জড় বিশ্ব আলোকিত হয় এবং আনন্দময়ের আনন্দাংশ আহরণ করিয়াই জগৎ মধুময়, আনন্দময় বলিয়া মনে হয়। সচ্চিদানন্দ ব্রহ্মের সম্পর্ক ত্যাগ করিলে ব্যাবহারিক জগৎ থাকে না। জগতের অস্তিত্বের মূলে ত্রন্দসতা বিরাজ করে বলিয়া, পর-ব্রহ্মকে জগতের উপাদানকারণ বলিয়া গ্রহণ না করিয়া অদ্বৈতবেদান্তীর উপায়ান্তর নাই। পরব্রহ্ম এইরূপে জগতের উপাদান হইলেও, জগদাধার

১। এই অনির্বাচ্যা মায়ার বিস্তৃত আলোচনা পরবর্তী পরিচ্ছেদে দ্রষ্টব্য।

রঙ্গের কোনপ্রকার বিকার বা পরিণাম নাই। ব্রহ্ম অবিকারী এবং কূটস্থ। এইরূপ কূটস্থ অবিকারী রক্ষকে অপরিণামী উপাদান বলিয়াই অদৈতবেদান্তী গ্রহণ করিয়াছেন। এই অবিকৃত ব্রহ্মপরিণামবাদ অদৈতবেদান্তে 'বিবর্ত' আগা। লাভ করিয়াছে। উপাদানকারণ তাহা হইলে দাঁড়াইতেছে অদৈতবেদান্তে চুইটি—একটি (মারা) পরিণামী উপাদান, অপরটি (ব্রহ্ম) অপরিণামী উপাদান বা বিবর্ত উপাদান। দৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ এই মতে মায়ার পরিণাম এবং ব্রহ্মের বিবর্ত (পরিণাম নহে)।

অজ্ঞানবশতঃ রচ্ছতে যেমন মিখ্যা দর্পের সৃষ্টি হয়, শুক্তিতে মিখ্যা রজতের ভাতি হয়, দেইরূপই অবিভাবশে পরব্রেন্সে মিথ্যা জগতের ভাতি হইয়া থাকে। রুক্ত ও শুক্তি যেমন উহাতে আরোপিত বিবর্তবাদ মিথা৷ দর্প এবং মিথা৷ রজতের অধিষ্ঠান বা আশ্রয়রূপে উপাদানকারণ, পরব্রন্ধও দেইরূপ পরব্রন্ধে আরোপিত মিখ্যা জগৎপ্রপঞ্চের অধিষ্ঠান বা আধাররূপেই উপাদানকারণ। মিথাা রজতের আধার ঝিতুকধণ্ড কিংবা কল্লিভ দর্পের আশ্রয় রুল্ভ যেমন দর্বপ্রকারে অবিকৃত থাকিয়াই. রজত, দর্প প্রভৃতির হৃষ্টি করে; ব্রহ্মও দেইরূপ নিজ দচিচ্চানন্দরূপে অবিকৃত থাকিয়াই জগদিন্দ্রজাল রচনা করেন। নির্বিকার পরব্রহ্মকে অন্ত কোনরপেই মিথা জগতের কারণ বলা চলে না। পরিণামবাদীর মতানুসারে র্ত্রনার বাস্তব পরিণাম স্বীকার করিতে গেলেই, শ্রুতি প্রতিপাদিত পরব্রন্ধের নির্বিকারত্ব ব্যাহত হয়। পরব্রন্ম অবিকারী, বিকারের লেশ্যাত্রও ব্রক্ষা সম্ভবপর নহে: অথচ সেই অবিকারী ব্রহ্মাই জগতের উপাদানকারণ, এইরূপ দিদ্ধান্ত সমর্থন করিতে হইলে, অদৈতবেদান্তোক্ত বিবর্তবাদেরই শ্রণ লইতে হয়। বিবর্তবাদে নিথিল বিশই মায়াকল্লিত এবং মিথা। মায়ার অধিষ্ঠান বা আশ্রয় ত্রদাই একমাত্র সত্য বস্তু। ইহাই বিবর্তবাদের মূলসূত্র। মায়াবাদ, অনির্বাচ্যবাদ প্রভৃতি এই বিবর্তবাদেরই নামান্তর।

'জনাভিস্থ যতঃ' বাঃ সূঃ ১৷১৷২

১। পরিণামো নাম উপাদানস্মসত্তাককার্যাপতিঃ

বিবর্তো নাম উপাদানবিষমসত্তাক কার্যাপত্তিঃ

বেদান্তপরিভাষা, প্রত্যক্ষ পরিচ্ছেদ। উপাদানকারণ ও তদ্বৎপন্ন কার্যের সত্যতা একই স্তরের হইলে, কার্যবর্গকে নেক্ষেত্রে কার্ণের পরিণাম বলা হয়, বিভিন্ন স্তরের হইলে সেইক্লপ কার্যকে কার্ণের

এই ব্রহ্মসূত্রে এবং "যতো বা ইমানি ভূতানি জায়ন্তে" ইত্যাদি তৈতিরীয় শ্রুতি প্রভৃতিতে অতিস্পষ্ট ভাষায় বলা হইয়াছে যে, "দৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ পরব্রহ্ম হইতেই জন্মলাভ করে, ব্রহ্মেই অবস্থান করে, বিবর্ডবাদে পরব্রহ্মই লগতের উপাদান এবং নিমিন্তবারণ যে 'যতঃ' পদটির প্রয়োগ করা হইয়াছে, তাহাদ্বারা কারণকেই লক্ষ্য করা হইয়াছে—'যত ইতি কারণনির্দেশঃ'। ব্রঃ সৃঃ শংভাষ্য ১।১।২। এখানে পঞ্চমীবিভক্তি 'জনি কর্তুঃ প্রকৃতিঃ' এই পাণিনি সূত্রবলে বিহিত হইয়াছে। পাণিনি-সূত্রে উপাদান-কারণের বোধক প্রকৃতি শব্দের প্রয়োগ থাকায়, 'যতঃ' পদটির দ্বারা যে উপাদান-কারণকেই বুঝাইবে তাহা নিঃসন্দেহে বলা চলে।

'ততু সমন্বয়াৎ' বাঃ সৃঃ ১।১।৪।

এই ব্রহ্মসূত্রে জীব ও জগৎ সমস্তই ব্রহ্মাত্মক। উৎপত্তিশীল জগতের পরব্রহ্মই মূল। জীব ও জগৎ ব্রহ্মসতা দ্বারা অনুপ্রাণিত হইয়াই সত্যা, প্রাণময় বলিয়া প্রতিভাত হইয়া থাকে। ব্রহ্মভিত্তি ব্যতীত জীবও জগতের কোনই ভিত্তি নাই। এইরূপে পরব্রহ্মে জীব ও জগতের যে সমন্বয় প্রদর্শিত্ হইয়াছে, তাহা পরব্রহ্মকে উপাদান-কারণ বলিয়া গ্রহণ করিলেই সন্তবপর হয়। অন্ত কোনপ্রকারে হয় না। অদৈতবেদান্তের এককে জানিলেই সকলকে জানা যায় (এক বিজ্ঞান পর্ববিজ্ঞানপ্রতিজ্ঞা), এইরূপ স্বীকৃতি ব্রহ্ম যে উপাদান-কারণ তাহাই নিঃসংশয়ে বুঝাইয়া দেয়।

বিবর্ত বলে। সাংখ্যাক্ত গুণময়ী প্রকৃতি এবং প্রকৃতিজাত গুণময় জগৎ উত্য়ই সমানভাবে সত্য বলিয়া বিশ্বজগৎকে প্রকৃতির পরিণাম বলা চলে। অদৈত-বেদান্তের মতে সত্য ব্রহ্মই মিথা জগতের অধিষ্ঠান বা আশ্রয় হিসাবে উপাদান। এক্ষেত্রে উপাদান-কারণ পরব্রহ্ম ও মিথা বিশ্বপ্রপঞ্চ একই স্তরের সত্য নহে বলিয়া, মিথা জগৎ ব্রহ্মের বিবর্ত, পরিণাম নহে। নৃতন নৃতন কার্যোৎপত্তির ফলে যেখানে উপাদান-কারণেরও পরিবর্তন ঘটে অর্থাৎ উপাদান-কারণ পরিবর্তিত হইয়া কার্যাকারে রূপায়িত হয়, সেখানে কার্যবর্গকে কারণের পরিণাম বলে, আরে, উপাদান-কারণ সর্বপ্রকারে অপরিবর্তিত থাকিয়াই যেক্ষেত্রে কার্য জন্মায়, সেক্ষেত্র অপরিবর্তিত উপাদানকে বিবর্ত উপাদান বলা হয়।

সতত্ত্তোহন্তথা প্রথা পরিণাম:॥ অতত্ত্তোহন্তথা প্রথা বিবর্তঃ॥ অবশ্য অদৈতবাদী ব্রদ্ধকে কেবল উপাদান বলিয়াই ক্ষান্ত হন নাই।
মায়াধীশ প্রমেশ্বররূপে ব্রদ্ধই যে জগতের নিমিত্তকারণ, অহ্য কোন জগৎকর্তা বা জগতের নিমিত্তকারণ নাই, তাহাও অদৈতবেদান্তী স্বীকার
করিয়াছেন। একই প্রব্রদ্ধ যিনি মায়াধীশ্রূপে জগৎস্রস্থা ও জগৎপাতা,
তিনিই অধিষ্ঠান বা আশ্রায়রূপে জগতের উপাদান। অদৈতবাদের এই
দিদ্ধান্তই—

'প্রকৃতিশ্চ প্রতিজ্ঞা দৃষ্টান্তামুপরোধাৎ'। বঃ সৃঃ ১।৪।২৩।
এই ব্রহ্মসূত্রে সমর্থিত হইয়াছে। ব্রহ্ম জগতের নিমিত্তকারণ, না উপাদানকারণ ?
এইরপ প্রশ্নের অবতারণা করিয়া, উল্লিখিত সূত্রে তত্ত্ত্বে বলা হইয়াছে যে,
পরব্রহ্ম নিখিল বিশ্বের উপাদানকারণও বটেন, নিমিত্তকারণও বটেন। তিনি
ঘটশিল্পী, স্বর্ণশিল্পী, ব্র্থশিল্পী প্রভৃতির তায় কেবল স্রুষ্টা নিমিত্তকারণই
নহেন—

প্রকৃতিশ্চ উপাদানকারণং চ ব্রহ্ম অভ্যুপগন্তব্যং নিমিত্তকারণং চ, ন কেবলং নিমিত্ত কারণমেব। ব্রঃ সূঃ শং ভাগ্য ১।৪।২৩।

'স ঈক্ষাং চক্রে' (প্রশ্ন ৬০০), 'স প্রাণমস্তজ্ত' (প্রশ্ন ৬০৪) প্রভৃতি শ্রুতিতে ঈক্ষণ (দর্শন) পূর্বক জগতের যে স্প্রির কথা বলা হইয়াছে তাহাঘারা স্রেষ্টা, জগৎকর্তা পরমেশ্রর যে ঘটকর্তা কুস্তুকার প্রভৃতির হ্যায় বিশ্বের নিমিত্তকারণ, তাহা অনায়াসেই বুঝা যায়। বিভিন্ন বৈফববেদান্ত-সম্প্রদায় এবং হ্যায়াচার্যগণও বিশ্বস্রফা পরমেশ্রকে স্প্রির নিমিত্তকারণ বিলয়াই গ্রহণ করিয়াছেন। অবৈতবেদান্ত মায়াধীশ রূপে পরব্রহ্মকে যেমন নিমিত্ত কারণ বিলয়াছেন, জগতের আশ্রয় বা অধিষ্ঠানরূপে তাঁহাকেই আবার উপাদান-কারণ বিলয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। অবৈতবেদান্তীর প্ররূপ সিদ্ধান্তের মূলে আছে তাঁহার এককে জানিলেই সকলকে জানার স্বীকৃতি (একবিজ্ঞানে স্ববিজ্ঞান প্রতিজ্ঞা)। উপাদানকে জানিলেই উপাদেয় বস্তুরাজিকে সহজেই জানিতে পারা যায়। মাটিকে জানিলেই মূলয় ঘট, শরা প্রভৃতিকে, স্বর্ণকে জানিলেই স্বর্ণময় ভূষণরাজিকে, লোহাকে জানিলেই লোহ নিমিত দাঁ, কুড়াল প্রভৃতিকে জানিতে পারা যায়। স্তরাং নিখিল বিশের উপাদানকে জানিলেই, বিশ্বপ্রপঞ্চকে জানা সম্ভবপর হয়। স্কৃতরাং জগদাধার পরব্রহ্মকে যেমন অপরিণামী-উপাদান বা বিবর্তকারণ বিলয়া গ্রহণ করিতে

হইবে, সেইরূপ মায়াধীশরূপে তাঁহাকে জগতের নিমিত্তকার্ণ, জগৎস্রফী, জগৎপাতারূপেও বুঝিতে হইবে।

আলোচ্য অবিকৃত ব্রহ্মপরিণামবাদ বা বিবর্তবাদের সহিত বৈশেষিকোক্ত অসৎকার্যবাদ এবং সাংখ্যোক্ত সৎকার্যবাদের সম্পর্ক কি তাহাও এই প্রদঙ্গে বিচার করা আবশ্যক। অদৈতবেদাতী সদবিবর্তবাদ অবৈতবেদান্তের মতে গ্রহণ করিয়াও, গুণময় অনির্বাচ্য বিশ্বপ্রপঞ্চকে ত্রিগুণাত্মিকা কার্য ও কারণের অনির্বাচা মায়ার পরিণাম বলিয়া দিদ্ধান্ত করিয়াছেন এবং মপ্পর্ক এই অংশে পরিণামবাদকে সর্বতোভাবেই স্বীকার লইয়াছেন। অদৈতবাদীর সদ্বিবর্তবাদের উপর সাংখ্যোক্ত সৎকার্যবাদের কোন প্রভাব আছে কিনা তাহা পরীক্ষা করিলে দেখা যায়, সৎকার্যবাদী শাংখ্যের কার্যসত্যতার বিক্রদ্ধে কার্যমিখ্যাত্র সিদ্ধান্ত গ্রহণ করিলেও, 'কার্য-কারণাত্মক', কার্যমাত্রই কারণের একপ্রকার বিশেষ অবস্থা, সৎকার্যবাদীর এই মূলসূত্র' অদৈতবেদান্তী অস্বীকার করেন না। তবে কার্যকে কারণাত্মক বলিয়া দংকার্যবাদী সাংখ্য কার্য ও কারণের যে অভেদ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, সেই ব্যাখ্যা বিবর্তবাদীর অন্তর স্পর্শ করে নাই। কার্য ও কারণের

ব্ৰঃ স্থ: শংভাষ্য, ১।৪।২৩।

ভামতী, ১।৪:২৩ স্ত্র শং ভাষা।

১। (ক) তত্র চৈকেন বিজ্ঞাতেন দর্বমন্থদবিজ্ঞাতমপি বিজ্ঞাতং ভবতীতি প্রতীয়তে।
তচ্চোপাদান কারণবিজ্ঞানে দর্ববিজ্ঞানং দংভবত্যুপাদানকারণাব্যতিরেকাৎ কার্যস্থা,
নিমিত্তকারণাব্যতিরেকস্ত কার্যস্থা নাস্তি; লোকে তক্ষ্ণ প্রাদাদব্যতিরেকদর্শনাৎ।
দৃষ্টাস্তোহপি যথা দোম্যৈকেন মৃৎপিণ্ডেন দর্বং মৃন্ময়ং বিজ্ঞাতং স্থাদ্ বাচারস্তাণং
বিকারোনামধেয়ং মৃত্তিকেত্যেব সত্যম্ ইত্যুপাদানকারণগোচর এবায়ায়তে।

<sup>(</sup>খ) উপাদানকারণাত্মকত্বাচ্চোপাদেয়স্থ কার্যজাতস্থোপাদানজ্ঞানেন তজ্জ্ঞানোপপন্তে:।
নিমিন্তকারণং তু কার্যাদত্যন্তভিন্নমিতি ন তজ্জ্ঞানে কার্যজ্ঞানং ভবতি। অতো
ব্রন্ধোপাদানকারণং জগত:। ন চ ব্রহ্মণোহস্তন্নিমিন্তকারণং জগত ইত্যপিযুক্তম্;
প্রতিজ্ঞাদ্ষ্টান্তোপরোধাদেব। নহি তদানীং ব্রহ্মণি জ্ঞাতে দর্বং বিজ্ঞাতং ভবতি;
জগন্নিমিন্তকারণস্থ ব্রহ্মণোহস্থস সর্বমধ্যপাতিনন্তজ্জ্ঞানেনাবিজ্ঞানাৎ। যত ইতি
চ পঞ্চমী ন কারণমাত্রে স্বর্যতে, অপি তু প্রকৃত্তো, "জনিকত্র্য প্রকৃতিং" ইতি।
তত্তোহপি প্রকৃতিত্বমবগচ্ছামঃ।

সাংখ্যোক্ত অভেদ সিদ্ধান্তের পরিবর্তে বিবর্তবাদী 'কার্য কারণ হ**ই**তে অন্ত নহে.' এই 'অন্তর' দিদ্ধান্ত স্থাপন করিয়াছেন। তিনি বলেন, কার্যবর্গ সম্বরজস্তমোগুণময় এবং অবিশুদ্ধ, কারণ পরব্রন্ধ গুণাতীত এবং অতিশুদ্ধ, কার্য সসীম, সুখণ্ড, কারণ অসীম এবং অখণ্ড, ইহাদের অভেদ হইবে কিরূপে ও এইরূপ কার্য ও কারণের অভেদ সিদ্ধান্ত কোন মতেই গ্রহণ করা চলে না। আরম্ভবাদী নৈয়ায়িক এবং বৈশেষিক সাংখ্যাক্ত কার্য ও কারণের অভেদ সিদ্ধান্ত খণ্ডন করিয়া প্রকারান্তরে বিবর্তবাদ প্রতিষ্ঠার সাহায্যই করিয়াছেন। অবশ্যই ন্যায়-বৈশেষিকোক্ত কার্য ও কারণের ভেদসিদ্ধান্তও অদৈতবেদান্তের অনুমোদন লাভ করে নাই। কার্য ও কারণ বিভিন্ন হইলে, 'এককে জানিলেই দকলকে জানা যায়' অদ্বৈতবেদান্তের এই 'এক বিজ্ঞানে সর্ববিজ্ঞান প্রতিজ্ঞা' কোন প্রকারেই উপপাদন করা যায় না। এইজন্মই কারণদন্তায় অনুপ্রাণিত কার্যসন্তার স্বাতন্ত্র্য অস্বীকার করিয়া, সাংখ্যোক্ত সংকার্যবাদের স্থলে অদৈতবেদান্তী সৎকারণবাদ বা সদ্বিবর্তবাদ ঁসিদ্ধান্ত হিদাবে গ্রহণ করিয়াছেন। এই সদবিবর্তবাদ প্রতিষ্ঠার ভূমিকা হিদাবে আরম্ভবাদ, পরিণামবাদের স্বরূপ আলোচনাও অপ্রাদঙ্গিক নহে। স্থুধী অদৈতবেদান্তী সত্যকথাই বলিয়াছেন—

> প্রতিষ্ঠিতেই স্মিন্ পরিণামবাদে স্বয়ং সমায়াতি বিবর্তবাদঃ। আরম্ভবাদঃ পরিণামবাদো বিবর্তবাদস্ত হি ভূমিকেয়ম্॥

> > অদৈত ব্ৰহ্মসিদ্ধি।

সংকারণবাদে কার্য ও কারণের সম্বন্ধ কি তাহা ব্যাখ্যা করিতে গিয়া, ব্রহ্মসূত্রকার যে 'অনহ্য' পদটির প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহার ব্যাখ্যায় আচার্য শঙ্কর বলিয়াছেন, দ্রস্টা-দৃশ্য, ভোক্তা-ভোগ্য, জ্ঞাতা-জ্ঞেয়, কারণ-কার্য প্রভৃতি বিভাগ ব্যবহারিক দৃষ্টিতে অদৈতবেদান্তী স্বীকার করিয়া লইলেও, বাস্তব দৃষ্টিতে তাঁহার মতে দৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ, বিবিধ জ্ঞেয় বা ভোগ্য বস্তুর কোনও অস্তিত্ব নাই। সমুদ্রের তরঙ্গমালা, জ্লাবর্ত প্রভৃতি যেমন

১। ভাষতী, ২।১।১৪।

২। তদনভাত্বমারম্ভণশব্দাদিভ্যা। ব্রহ্মস্ত্র ২।১।১৪ স্থ্র ও শংভাষ্য দ্রষ্টব্য।

সমুদ্রের জলেরই এক প্রকার বিশেষ অবস্থা, জলকে বাদ দিয়া জলতরঙ্গের যেমন কোন স্বতন্ত্র অন্তিত্ব নাই, মাটি বা সোনাকে বাদ দিয়া ঘট শরা প্রভৃতি মুন্মায় বস্তার, স্বর্ণময় ভৃষণরাজির যেমন কোন সত্যতা খুঁজিয়া পাওয়া যায় না, বিশপ্রপঞ্চেরও সেইরূপ উহার কারণ ব্রহ্মকে বাদ দিয়া কোনরূপ সত্যতা অনুভৃত হয় না। কারণের সন্তা ব্যতীত কার্নের স্বতন্ত্র সত্যতার অভাবই (কারণব্যতিরেকেণাভাবঃ) সূত্রোক্ত 'অনহ্য' শব্দদ্বারা সূচিত হইয়া থাকে। আকাশাদি বিবিধ জগৎপ্রপঞ্চই কার্য, পরব্রহ্ম ঐ কার্যবর্গের কারণ। ঐ সকল কার্যবর্গ বাস্তব দৃষ্টিতে কারণ হইতে অহ্য বা ভিন্ন কিছু নহে।

অনুসন্ধিৎস্থ পাঠক এখানে ইহা লক্ষ্য করিবেন, ব্রহ্মসূত্রকার সূত্রে 'অভেদ' শব্দের প্রয়োগ না করিয়া, 'অনহ্য' শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। তাহা দারা সূত্রকার কি বুঝাইতে চাহেন ? অভেদ ও অনহ্য শব্দের অর্থের পার্থক্য কি ? তাহাও এই প্রসঙ্গে ব্যাখ্যা করা আবশ্যক। সেই ব্যাখ্যাটি অতি স্পার্ট ভাষায় বাচস্পতিমিশ্র তাঁহার ভামতীতে উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন, সূত্রোক্ত অনহ্য শব্দের অর্থ অভেদ নহে। অভেদ বলিলে ভেদের অভাব বুঝায়। ভেদ কথাটি অন্যাহ্যাভাবের ছোতক। মাটি-ঘট, সূতা-কাপড় প্রভৃতি যেই ছুইটি বস্তুরে মধ্যে পার্থক্য বিদ্যমান, ভেদ পদার্থ সেই পরস্পর পৃথক্ ছুইটি বস্তুতে অবস্থান করে। নৈয়ায়িকের পরিভাষায় ঐ বস্তুদ্বরের একটিকে ভেদের অনুযোগী, অপরটিকে ভেদের প্রতিযোগী বলে। যেই বস্তু হইতে ভেদ বুঝায় সেই বস্তুকে ভেদের অনুযোগী, আর যেই বস্তুর ভেদ বুঝা যায়, তাহাকে ভেদের প্রতিযোগী বলে। মাটি হইতে

<sup>&</sup>gt;। কার্যমাকাশাদিকং বহুপ্রপঞ্চং জগৎ; কারণং পরংব্রন্ধ, তামাৎ কারণাৎ পরমার্থতো-হনন্তত্বং ব্যতিরেকেণাভাবঃ কার্যস্থাবগম্যতে। ব্দ্রম্প্র শং ভাষ্য, ২।১।১৪।

২। অনুযোগী প্রতিযোগী এই সকল শব্দগুলি নৈয়ায়িকের পরিভাষা। এই পারিভাষিক শব্দগুলি ভাষশান্তে বিশেষ বিশেষ অর্থ বুঝায়। যন্মিরভাবঃ সোহসুযোগী, যন্তাভাবঃ দ প্রতিযোগী, অভাব যেথানে থাকে, অভাবের দেই অধিকরণকে অভাবের অনুযোগী বলে, যাহার অভাব বুঝায় তাহাকে অভাবের প্রতিযোগী বলে। ভূতলে ঘটের অভাব বুঝাইলে ভূতল হয় অভাবের অনুযোগী, আর ঘট হয় প্রতিযোগী। কেবল অভাবেরই অনুযোগী প্রতিযোগী থাকে তাহা নহে। সম্বন্ধেরও অনুযোগী প্রতিযোগী থাকে। এই সম্পর্কে বিশেষ বিবরণ ভাষশান্তে দেইবা।

ঘটের ভেদ বুঝাইলে, মাটিকে সেক্ষেত্রে ভেদের অনুযোগী, ঘটকে ভেদের প্রতিযোগী বলিয়া বৃঝিতে হইবে। অভাবকে বৃঝিতে হইলে, যাহার অভাব বুঝাইবে অভাবের সেই প্রতিযোগীর এবং যেখানে অভাবের বোধ জন্মিরে, অভাবের সেই অনুযোগীর জ্ঞান পূর্ব হইতে থাকা আবশ্যক হয়। ঘট না চিনিলে, ঘটাভাবের অধিকরণ ভূতল প্রভৃতির সহিত পূর্ব পরিচয় না থাকিলে, ভূতলে ঘটের অভাব বুঝিতে পারা যাইবে কিরূপে? যে ব্যক্তি মাটিও চিনেনা, ঘটও জানেনা, তাহাকে মাটিও ঘটের পার্থকা বুঝান যায় কি ? যেই ছুই বস্তুর মধ্যে ভেদ আছে তাহা বুঝিলেই, অভেদ বুঝা সম্ভবপর হইবে। কেননা, অভেদ কথাটির মধ্যে অভাবের বোধক যে 'অ' (নঞ পদটি) আছে, তাহার প্রতিযোগী হইল 'ভেদ' এই কথাটি। অভাবের জ্ঞান যথন উহার প্রতিযোগীর ( যাহার অভাব বুঝায় তাহার) জ্ঞানসাপেক, তখন 'ভেদ'কে না বুঝিলে অভেদকে (ভেদের অভাবকে) বুঝিবে কিরূপে ? ভেদ বুঝিতে হইলে, যেই চুই বস্তুর প্রভেদ বুঝা যাইবে, তাহার পূর্বপরিচিতি যে অত্যাবশ্যক, তাহা আমরা পূর্বেই বলিয়াছি। এই অবস্থায় কার্য ও কারণের, ঘট ও মাটির, বস্তু ও সূতার অভেদ দিন্ধান্ত গ্রহণ করিলে, মাটির ভাষ ঘটের, সূতার ভাষ বস্ত্রের সত্যতাও যে অবশ্য স্বীকার্য তাহা স্থ্যী দার্শনিক অস্বীকার করিতে পারেন না। ব্রহ্ম সত্যতার স্থায় ব্রহ্মকার্য জগতের সত্যতাও অবশ্য স্বীকার্য হইয়া দাঁড়ায়। দেক্ষেত্রে অদৈতবাদীর এককে (কারণকে) জানিলে কার্যবর্গকে জানার কথা অদন্তব পরিকল্পনায়ই পর্যবসিত হয়। এই জন্মই ত্রন্সসূত্রকার মহর্ষি ব্যাসদেব, তদীয় ব্রহ্মসূত্রে 'অভেদ' শব্দের প্রয়োগ না করিয়া, 'অনন্য' শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। 'অনন্য' শব্দের অর্থ এই যে, কারণ হইতে কার্য অন্য নহে। কারণকে ছাডিয়া (বাদ দিয়া) কার্যের কোন স্বতন্ত্র সত্তা নাই বা থাকিতে পারে না—"কারণব্যতিরেকেণাভাবঃ কার্যস্তা। কার্যবর্গ কারণেরই একপ্রকার বিশেষ অবস্থা, ইহা আমরা পূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। ঘট মাটির একপ্রকার বিশেষ অভিব্যক্তি, কাপড় সূতারই রকমান্তর। কার্যরূপে কারণের যে বিশেষ অবস্থার পরিচয় পাওয়া যায়, তাহা কারণের ভিত্তিতেই আত্মপ্রকাশ লাভ করে। মার্টিকে বাদ দিয়া ঘটের, সৃতাকে বাদ দিয়া সূত্রনির্মিত বন্ত্রের কোন অস্তিত্ব কল্পনা করা যায় না। ঘট প্রভৃতি মুন্ময়

বস্তুর উপাদান মাটিই ঘট, শরা প্রভৃতি রূপে রূপায়িত হইয়া, বিভিন্ন নাম গ্রহণ করে। সোনারই বিশেষ বিশেষ আকারে উহাকে আমরা হার, বালা, চুল, পাশা প্রভৃতি নামে অভিহিত করিয়া থাকি। বাস্তবিক পক্ষে সবই মাটি, সবই দোনা। মাটি এবং সোনাই সত্য। মুন্ময় ঘট, স্বর্ণময় ভূষণরাজি স্বতন্ত্রভাবে সত্য নহে, মিথা। উহাদিগকে সত্য বলিতে হইলে, উহাদের উপাদান মাটি এবং দোনার সত্যতানিবন্ধনই সত্য বলিতে হইবে, মাটি এবং সোনাকে বাদ দিয়া নহে। কাপড় যে সূতার একপ্রকার বিশেষ অবস্থা তাহ। আমরা সংকার্যবাদের আলোচনায় পূর্বেই দেখাইয়াছি। সেথানে সংকার্যবাদী ভিন্নরূপ প্রয়োজন সাধন করে বলিয়া, কাপড়ের উপাদান সূতাকেও যেমন সত্য বলিয়াছেন, লজ্জানিবারণকারী বস্ত্রকেও সেইরূপ মত্য বলিয়াছেন। এইরূপ দিদ্ধান্ত অদৈতবেদান্তীর অনুমোদিত নহে। এখানে অদৈতবাদীর বক্তব্য এই, কাপড়ের উপাদান সূতাগুলি বিশেষ এক-প্রকার সংযোগসূত্রে এথিত হইলেই, তখন সূতাগুলিকে আমরা কাপড় বলি। পরস্পর গ্রাথিত সূতাগুলি খুলিয়া লইলে, কাপড়ের যে কোন অস্তিত্ব থাকে না, ইহা সংকার্যবাদীরও স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। এই অবস্থায় কাপড় লজ্জানিবারণ করিতে পারে বলিয়া, কাপড়কে উহার উপাদান সূতার আয়ই সত্য বলিতে হইবে এরূপ যুক্তির অদৈতবাদীর নিকট কোনই মূল্য নাই। দড়িকে দাপ বলিয়া দেখিয়াও লোকে চীৎকার করে, ভয়ে কাঁপিতে থাকে, এইজন্ম রজ্জুদর্পকে স্থধী দার্শনিক সত্য বলিবেন কি ? স্থতরাং দেখা যাইতেছে যে, কোনপ্রকার কার্যকারিতা (অর্থক্রিয়াকারিতা) থাকিলেই তাহাকে সত্য বলা যায় না। মিথ্যা রঙ্জ্বস্প প্রভৃতির কার্যকারিতাও অস্বীকার করা যায় না। সত্য অর্থ ধ্রুব, অপরিবর্তনশীল। এইরূপ সত্যতা উপাদানেরই কেবল আছে। উপাদেয়ের তাহা নাই। মাটি বা সোনা বিভিন্ন মূন্মায়, স্বর্ণময় বস্তু দকল উৎপাদন করিয়াও যেই মাটি দেই মাটিই আছে, পূর্বে যে দোনা ছিল, দেই দোনাই আছে, তাহার কিছুমাত্র পরিবর্তন ঘটে নাই; কেবল বিভিন্নরূপে বিভিন্ন নাম পরিগ্রহ করিয়াছে মাত্র। এইজন্ম অদ্বৈতবাদী উপাদানকেই কেবল সত্য বলেন, উপাদেয় তাঁহার মতে সত্য নহে, মিথ্যা। মাটিই সত্য, ঘট প্রভৃতি স্ত্য নহে। সোনাই সত্য, স্বর্ণনির্মিত ভূষণরাজি সত্য নহে, মিখ্যা। উপাদেয় ঘট

প্রভৃতিকে সতা বলিতে ইইলে, উহাদের উপাদান মাটিরূপেই তাহা সতা, ঘট প্রভৃতি কার্যরূপে নহে। এইরূপে অদৈত্বাদী সংকার্যবাদী সাংখ্য ইইতে আরও একধাপ অগ্রসর ইইয়া, 'কার্য কারণেরই অবস্থান্তর,' সৎকার্যবাদীর এই মূলসূত্র অনুসরণ করিয়াই, সৎকার্যবাদের পরিবর্তে 'সৎকারণবাদে' বা কার্যমিথ্যার-বাদ সমর্থন কয়িয়াছেন। অদৈত্বেদান্তাক্ত 'সৎকারণবাদে'র বিস্তৃত ব্যাখ্যা আমর।

'তদনগুরমারন্তণ শকাদিভাঃ'। বাঃ সৃঃ ২।১।১৪।

এই 'আরম্ভণাধিকরণে'র শঙ্কর-ভাষ্য, ভামতী প্রভৃতিতে দেখিতে পাই। আলোচ্য 'অনশ্য' পদটির ব্যাখ্যায় বাচস্পতিমিশ্র তদীয় ভামতীতে বলিয়াছেন—

'ন খল্লনভারমিত্যভেদং ক্রমঃ, কিন্তু ভেদং ব্যাদেধামঃ',

ব্ৰহ্মসূত্ৰ-ভাষতী ২।১।১৪।

অনন্য অর্থে এখানে আমরা কার্য ও কারণের অভেদ বুঝিব না, উহাদের ভেদের নিষেধই বুঝিব। কার্য ও কারণের যে অভেদ হইতে পারে না, তাহা আমরা এই প্রদঙ্গে পূর্বেই বলিয়াছি। কারণ ও কার্যের ভেদের নিষেধ করিয়া এখানে অদৈতবাদী ইহাই বুঝাইতে চাহেন যে, কারণের সত্যতা ব্যতীত কার্যের কোন স্বতন্ত্র সত্যতা নাই। এই অবস্থায় কার্যরূপে কার্যকে সত্য বলার কোনই অর্থ হয় না।

'বাচারস্ত্রণং বিকারে। নামধেষম্ মৃত্তিকেত্যের সত্যম'।

ছান্দোগ্য, উপ, ভা১া১৷

এই ছান্দোগ্য শ্রুতির ব্যাখ্যায় আচার্য শঙ্কর বলিয়াছেন — 'মৃত্তিকেত্যেব দত্যম্' 'মাটিই কেবল দত্য', এই কথা দারা [এবং শ্রুতিতে এব শন্দের প্রয়োগ দেখিয়া] ইহাই বৃঝিতে হইবে, কার্য দকল বিভিন্ন নামে এবং বিভিন্ন রূপে আমাদের নিকট প্রতিভাত হইলেও, ঐ নাম-রূপময় কার্যবর্গ দত্য নহে, মিখ্যা; উহাদের উপাদান মাটি প্রভৃতিই সত্য।

"ন তু বস্তুর্ত্তেন বিকারো নাম কশ্চিদস্তি। নামধেয়মাত্রং ছেতদনৃতম্।" ব্রঃ সৃঃ শং ভাষ্য, ২।১।১৪।

এইরূপে আচার্য শঙ্কর অদৈতবেদান্তোক্ত সৎকারণবাদ বা সদ্বিবর্তবাদ

১। কারণসন্তাতিরিক্ত সন্তাশ্রত্বং কার্যস্থ সাধ্যতে। স্থা পাঠক আরম্ভণাধিকরণের ভাষ্য, ভাষতী দেখুন।

উপপাদন করিয়াছেন। সদ্বিবর্তবাদ বা সৎকারণবাদের ব্যাথ্যায় ভাষ্মকার শক্ষর বলিয়াছেন, ঘটাকাশ যেমন মহাকাশ হইতে ভিন্ন নহে; মৃগতৃষ্ণিকার জল যেমন মরুপ্রদেশ হইতে অন্ম কিছু নহে, ভোগ্য বিশ্বপ্রপঞ্চ, ভোক্তা জীবও সেইরূপ ইহাদের অপরিণামী উপাদান পরব্রহ্ম হইতে অন্ম কিছু নহে। চোথের উপর যাহাদের বিনাশ দেখিতে পাই, তাহাদিগকে সত্য বলি কিরূপে? তাহাদিগকে যেমন ধ্রুব সত্য বলা যায় না, সেইরূপ আকাশকুত্মমের ন্যায় অলীকও বলা চলে না। এইরূপে স্বরূপনিরূপণ ছুরুহ বলিয়া, অঘৈতবেদান্তী ইহাদিগকে 'অনির্বাচ্য' এবং মিখ্যা বলিয়াই সিদ্ধান্ত করিয়াছেন।' ব্রহ্মসন্তায় অনুপ্রাণিত বলিয়াই জীব ও জগৎ সত্য বলিয়া মনে হয়, বস্তুতপক্ষে জীব ও জগৎ সত্য নহে; ইহারা সেই এক অদিতীয় মহাসত্য, সচ্চিদানদেরই প্রতিভাসমাত্র। পরব্রশ্বের সম্পর্ক বাদ দিলে উবরে জলের ন্যায় জীব ও জগতের কোনই সত্যতা বুঝা যাইবে না। ভাষ্যকারের এইরূপ উক্তির বিবরণে বাচম্পতি মিশ্র ভামতীতে অনুমানের প্রয়োগ করিয়া বলিয়াছেন—

যে সকল বস্তার বিলয় প্রত্যক্ষতঃই দেখিতে পাওয়া যায় ( পক্ষ ), তাহা বস্তাতঃ সত্য হইতে পারে না ( সাধ্য ), যেমন মুগতৃষ্ণিকার জল (দৃষ্টান্ত)। পরিদৃশ্যমান ঘটাদি বিশ্বপ্রপঞ্চেরও বিলয় প্রত্যক্ষগম্য ( উপনয় ), অতএব ঘটাদি বিশ্বপ্রপঞ্চ সত্য নহে ( নিগমন বা conclusion )।

যাহা আছে তাহা চিরকালই আছে, যেমন চিদাল্লা। চিদাল্লা সনাতন। চিদাল্লা কোন কালে, কোন প্রদেশে, কোন অবস্থাবিশেষে থাকে না, সর্বদেশে, সর্বকালে, সকল অবস্থায় চিরজাগরূক আছে এবং থাকিবে। জাগতিক বস্তুসকল কিন্তু এরূপ নহে। উহারা কোনও নির্দিষ্ট কালে, নির্দিষ্ট দেশে স্ব স্ব বিশেষরূপেই অবস্থান করে। এইরূপ দেশ

১। যথা ঘটকরকাতাকাশানাং মহাকাশান্তত্বং যথা চ মৃগভ্ঞিকোদকাদীনা মৃষরাদিভ্যোহন্তত্বং দৃষ্টনষ্টস্বরূপত্বাৎ স্বরূপেণাস্পাথ্যত্বাৎ, এবমস্ত ভোক্তৃ-ভোগ্যাদিপ্রপঞ্চ জাতস্ত ব্রহ্মব্যতিরেকেণাভাব ইতি দ্রষ্টব্যম্।

ব্ৰ: य: শং ভাষ্য, ২।১।১৪।

২। যে হি দৃষ্টনষ্টস্বরূপা ন তে বস্তুসন্তো যথা মৃগভৃষ্ণিকোদকাদয়ঃ, তথা চ সর্বং বিকারজাতং তশাদবস্তু সং। ভাষতী, ২/১/১৪/

কাল ও অবস্থার বন্ধনে দীমাবদ্ধ কার্যবর্গকে যদি দৎ বা দত্য বল, তবে তাহার বিনাশ দেখি কেন ? যাহা সত্য তাহা চিরকালই ধ্রুব ও সত্য। দেশ ও কালের গণ্ডী দিয়া সত্যকে সীমাবদ্ধ করা চলে না। পক্ষান্তরে, যাহা দেশ ও কালে সীমাবদ্ধ, উৎপত্তি-বিনাশশীল তাহাকেও সত্য বলা চলে না। সত্য ও অসত্য এইরূপে আলোক ও অন্ধকারের মত, ভাব ও অভাবের মত পরস্পার অভান্ত বিরুদ্ধপ্রকৃতির। বিশ্বপ্রপঞ্চ মতা হইলে. তাহা কখনও অসৎ হইতে পারে না; অসত্য হইলে, কদাচ সত্য হইতে পারে না। পরস্পরবিরুদ্ধ সং ও অসতের ঐক্য বা অভেদ অসম্ভব কথা। এই মতা এবং অমতাকে যদি জন্মবস্তুর ধর্ম হিসাবে গ্রাহণ করা যায়, তবেও ঐ ধর্মের আশ্রায় ধর্মী কার্যবর্গের অন্তিত্ব পূর্ব হইতেই স্বীকার করিয়া লইতে হয়। ধর্মী বা আশ্রয় না থাকিলে, উহার ধর্ম সতা এবং অসতা কোথায় থাকিবে ? ফলে. ধর্মী কার্যের নিত্যতাই আসিয়া দাঁডাইবে। সেই অবস্থায় আর কার্যবর্গকে বিকারী, নশ্বর বলা চলিবে না। কার্যবর্গ অসৎ হইলেও তাহা আকাশকুস্তুমের ত্যায় অলীক নহে। ঘট প্রভৃতি দ্বারা জল আহরণ করিয়া, পান, অবগাহন প্রভৃতি প্রয়োজন দাধন করা যায়, যাহা মূগ-তৃষ্টিঃকার জলের দ্বারা হয় না। বনকুস্থম আহরণ করিয়া মালা প্রস্তুত করা যায়, আকাশকুস্থমের দারা তাহা সম্ভব হয় না। এই অবস্থায় ঘট প্রভূতি জাগতিক বস্তুকে বিনশন এবং অসত্য বলিলেও, মুগতৃষ্ণিকা জলের স্থায় কিংব। আকাশকুস্থমের ভাষ অলীক কল্পনা নিতান্তই হাস্তকর। নশর ঘটাদিকে সত্য ও শাশ্বত বলা চলে না। এইরূপ দোটানার মধ্যে পড়িয়াই অদৈতবাদী ঘটাদি বিশ্বপ্রপঞ্চে অনির্বাচ্য এবং মিখ্যা বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। কারণই নির্বচনের যোগ্য বলিয়া সত্য, কার্য সৎ বা অসৎ কোনরূপেই নির্বচনের অযোগ্য বলিয়া, কার্যবর্গ অনির্বাচ্য ইহাই সৎকারণবাদ বা সদবিবর্তবাদের রহস্ম। শ্রুতিও 'মৃত্তিকেত্যেব সত্যম্' এই উক্তি দারা সৎকারণবাদই সমর্থন করিয়াছেন। সৎকারণবাদ সমর্থন করিবার জন্ম

১। দংস্বভাবং চেদ্ বিকারজাতং, কথং কদাচিদসং ? অসংস্বভাবং চেৎ কথং কদাচিৎ সং ? সদসতোরেকত্ববিরোধাৎ। অথ সদসত্ত্বে তক্ত ধর্মো, তে চ স্বকারণাধীন-জন্মতয়া কদাচিদেব ভবতঃ, তত্তহি বিকারজাতং দণ্ডায়মানং, সদাতনমিতি ন ন বিকারঃ কশুচিৎ। অথাসত্ত্বসময়ে তয়ান্তি, কন্ত তহি ধর্মোৎসত্ত্ম্ নহি ধর্মিণ্যপ্রত্যুৎপরে তর্দ্ধমোৎসত্ত্বং প্রত্যুৎপরমুপ্পদ্যতে।

অবৈতবেদান্তী দাংখ্যাক্ত দৎকার্যদিদ্ধির অনুকূল যুক্তিলহরী 'আরম্ভণাধিকরণে' গ্রহণ করিয়াছেন. কিন্তু তিনি সৎকার্যবাদ অনুমোদন করেন নাই। সাংখ্যোক্ত সৎকার্যবাদের সাধক যুক্তির সাহায্যে অদৈতবেদান্তী সৎকারণবাদ বা সদ্বিবর্তবাদই দৃঢভিত্তিতে সংস্থাপন করিয়াছেন। 'কার্যমাত্রই কারণের এক বিশেষ অবস্থা', এই দিদ্ধান্ত সংকার্যবাদী সাংখ্য এবং সৎকারণবাদী অদ্বৈতবেদান্তী উভয়েই গ্রহণ করিয়াছেন। এরূপ ক্ষেত্রে অদ্বৈতবেদাস্তী বলেন যে, কার্য কারণেরই একপ্রকার বিশেষ অবস্থাবিধায়, সূক্ষা দৃষ্টিতে কার্য-কারণ-রহস্থ বিচার করিলে দেখা যাইবে যে, কার্য বলিয়া স্বতন্ত্র কিছুই নাই। কারণেরই একপ্রকার বিশেষ অভিবাক্তিকে কার্য আখ্যা দেওয়া হয়, এবং উহার বিভিন্ন নাম ও রূপের পরিকল্পনা করা হইয়া থাকে। নাম ও রূপের কোন বাস্তব ভিত্তি নাই। এই অবস্থায় কারণের সত্যতা স্বীকার করিলেই কার্য-কারণ এই উভয়েরই সত্যতা ব্যাখ্যা করা ঘাইতে পারে। কার্যের স্বতন্ত্র সত্যতার পরিকল্পনা অবাস্তব। সৎ-কারণবাদই দার্শনিক সিদ্ধান্ত হিসাবে যুক্তিসিদ্ধ। ১ এই দৃষ্টিতেই অদ্বৈতবেদান্তী কার্যজগৎকে মিথ্যা বলিয়া দিদ্ধান্ত করিয়াছেন। নতুবা জীবনযাত্রার প্রতি পদক্ষেপে ঘটপ্রভৃতি যে দকল বস্তুরাজির দত্যতা অনম্বীকার্য তাহাদিগকে স্থুধী দার্শনিক মিথ্যা বলিতে পারেন কিরূপে ? মাটি সত্য, মুনায় ঘট প্রভৃতি

১। 'অসদকরণাত্পাদানগ্রহণাৎ' ইত্যাদি শ্লোকে সাংখ্যকার সৎকার্যবাদ' সাধনের অসুকূলে যেসকল হেতুর উপন্তাস করিয়াছেন, অদৈতবেদান্তীও "আরম্ভণাধিকরণে" কার্য ও কারণের 'অনন্তত্ব' সিদ্ধান্ত সংস্থাপনের জন্ত বিভিন্ন বেদান্তস্ত্রে ঐ সকল হেতুর উল্লেখ করিয়াছেন।

ভাবে চোপলকে:। ২।১।১৫; সত্বাচ্চাবরস্থ। ২।১।১৬; অনদ্ব্যপদেশাদিতি চেন্ন ধর্মান্তরেণবাক্যশেষাৎ, ২।১।১৭; যুক্তে: শব্দান্তরাচ্চ। ২।১।১৮; ইত্যাদি ব্রহ্মস্ত্র ও ভাষ্য দ্রষ্টব্য।

২। তম্বদংস্থানে পটে তম্বব্যতিরেকেণ পটো নাম কার্যং নৈবোপলভ্যতে, কেবলাস্ত তম্বব আতানবিতানবন্তঃ প্রত্যক্ষমুপলভ্যন্তে।

মাটির বিশেষ বিশেষ অবস্থা হিসাবেই সত্য, স্বতন্ত্রভাবে (মাটির স্ত্যতাকে বাদ দিয়া) সত্য নহে, মিথ্যা। সতোহস্তত্ত্বেইনৃতত্ত্বং সদাত্মনা তু স্ত্যত্ত্বমেব। শং ভাষ্য। ইহাই সংক্ষেপে অদৈতোক্ত জগন্মিথ্যাত্বের রহস্য।

অদৈতবাদী জগৎকে মিথ্যা বলিলেও স্বপ্নপ্রপঞ্চের মত, রজ্জুসর্প বা আকাশকুস্থমের মত অলীক বলিয়া গ্রহণ করেন নাই।

> 'নাভাব উপলব্ধেং' ব্রঃ সূঃ ২৷২৷২৮৷ 'বৈধর্মাচ্চ ন স্বগ্নাদিবৎ'। ব্রঃ সূঃ ২৷২৷২৯।

ইত্যাদি ব্রহ্মসূত্রে বৌদ্ধাক্ত বিজ্ঞানবাদের প্রতিবাদে জাগতিক বস্তুরাজির ব্যবহারিক সত্যতা আচার্য শঙ্কর দ্বার্থহীন ভাষায় স্বীকার করিয়াছেন। দৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ যে স্বপ্রদৃষ্ট গজাদির স্থায় সাম্য়িকমান্ত্র নহে; ব্রক্সজ্ঞানের উদয় না হওয়া পর্যন্তই যে ইহাদের সত্যতা অবশ্য স্বীকার্য, তাহাও অতিস্পাই ভাষায় আচার্য শঙ্কর শারীরক-মীমাংসা-ভাষ্যে ব্যক্ত করিয়াছেন। এই অবস্থায় আচার্যের জগন্মিখ্যাত্ব সিদ্ধান্তের সহিত জগৎসত্যতাবাদী বৈশ্বব্যবদান্তী, নৈয়ায়িক প্রভৃতিরও বিরোধের কোন কারণ দেখা যায় না। শঙ্করাচার্য জগৎকে মিখ্যা বলিয়াছেন, বৈদিক যাগ্যক্ত প্রভৃতিকে অসত্য বলিয়া উড়াইয়া দিতে চাহিয়াছেন, দ্বৈত্যাপেক্ষ ধ্যান, উপাদনা প্রভৃতির মূলে কুঠারাঘাত করিয়াছেন বলিয়া আচার্যের বিরুদ্ধে যাঁহারা অভিযোগ করিয়া থাকেন, আমরা তাঁহাদিগকে ধীরভাবে শঙ্করোক্ত জগন্মিখ্যাত্ব-সিদ্ধান্তের রহস্ত উপলব্ধি করিতে অনুরোধ করি। তাহা হইলেই স্কুধী দার্শনিক দেখিতে পাইবেন, আচার্য শঙ্করের

১। (ক) ন থবভাবো বাহস্যার্থস্থাধ্যবদাতুং শক্তাতে। কন্মাৎ ? উপলক্ষেঃ। উপলভাতে হি প্রতিপ্রত্যয়ং বাহ্যোহর্থ: স্বভঃ, ক্ডাং, ঘটঃ পট ইতি। ন চোপলভামানস্থাভাবে। ভবিতুমইতি।

ত্র: স্থ: শং ভাষ্য, হাহাহ৮।

<sup>(</sup>খ) যত্ত্বং বাহার্থাপলাপিনা স্বপ্নাদিপ্রত্যয়বজ্জাগরিতগোচরা অপি স্বস্তাদিপ্রত্যয়া বিনৈব বাহোনার্থেন ভবেষু: প্রত্যয়ত্বাবিশেষাদিতি। তৎপ্রতিবক্তব্যম্, অব্রোচ্যতে—ন স্বপ্নাদিপ্রত্যয়বজ্জাগরিতপ্রত্যয়া ভবিত্মইন্তি। কম্মাৎ ? বৈধর্ম্যাৎ। বৈধর্ম্যাং হি ভবতি স্বপ্নজাগরিতয়োঃ। কিং পুনবৈধর্ম্যম্। বাধাবাধাবিতি ক্রমঃ। বাধ্যতে হি স্বপ্নোপলক্কং বস্তু প্রতিবৃদ্ধস্ত মিথ্যাময়োপলক্কো মহাজনসমাগম ইতি, তেনবং জাগরিত্বাপলকং বস্তু স্তম্ভাদিকং কস্থাঞ্চিদ্প্যবস্থায়াং বাধ্যতে।

ব্ৰ: শং ভাষ্য, হাহাহ৯।

জগন্মিথ্যাত্ববাদের সহিত জগতের সত্যতাবাদী নৈয়ায়িক, বৈষ্ণববেদান্তী প্রভৃতির বিরোথের কোন বাস্তব ভিত্তি নাই।

কার্য-কারণ-রহস্ম বিচার করা গেল এবং স্ফেবস্তমাত্রই কার্য-কারণ-শৃঙ্খলে
নিয়ন্ত্রিত ইহাও বুঝা গেল। এখন প্রশ্ন এই যে, একজন সর্বজ্ঞ সর্বশক্তি
ক্ষেত্রিত ইহাও বুঝা গেল। এখন প্রশ্ন এই স্থাচিত্র সর্বাভিত হইতে
স্থাহিতে ইমরের
থান
বিশেস্প্রির এই মহারথ অপ্রতিহত গতিতে চালাইয়া যাইতেছেন।
ন্যায়-বৈশেষিকের আরম্ভবাদই বল, সাংখ্যোক্ত প্রকৃতিবাদ বা বেদান্তের মায়াবাদেরই শরণ লও, সকল মতেই দেখা যাইবে যে, বিশ্বস্থির যাহা উপাদান
তাহা জড় এবং পরতন্ত্র; স্বতন্ত্র চেতন নহে। চেতন স্বতন্ত্র কর্তার সাহায্য
ব্যতীত অস্বতন্ত্র জড় প্রকৃতি বা মায়া যে স্থাষ্টি নির্বাহ করিতে পারে না, ইহা

"রচনানুপপত্তেশ্চ নানুমানম্।" বঃ সূঃ ২।২।১। "ঈক্ষতে নাশবদম্।" বঃ সূঃ ১।১।৫, ইত্যাদি

ব্রহ্মসূত্র-ভাগ্য প্রভৃতিতে পুনঃ পুনঃ উল্লেখ করা হইয়াছে। অবশ্য পরমাণুকারণবাদী বৈশেষিক আধুনিক বৈজ্ঞানিক মতানুসারে পরমাণুর আকর্ষণ,
বিকর্ষণ প্রভৃতি শক্তি স্বীকার করিয়া, পরমাণু হইতে বিশ্বস্টির যে পরিকল্পনা
করিয়াছেন, ঐ পরিকল্পনা বেদান্তদর্শনে আচার্য শঙ্কর আলোচনা করিয়াছেন
এবং জড় পরমাণুর স্বতন্ত্র কর্তৃত্ব অসম্ভব বুঝিয়াই স্থায়োক্ত পরমেশর কারণতাবাদের প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন। আচার্য শঙ্কর বলেন, আকর্ষণই পরমাণুর স্বভাব
হইলে, স্প্টিই কেবল হইবে, প্রলম্ব সেক্ষেত্রে অসম্ভব হইবে। আবার বিকর্ষণ
পরমাণুর স্বভাব হইলে, স্প্টি কখনও সম্ভবপর হইবে না। পরমাণু ক্ষুদ্রতম
পদার্থ। ক্ষুদ্রতম পরমাণুর আকর্ষণ ও বিকর্ষণ এই উভয় প্রকার স্বভাব স্বীকার
করিতে গেলে, তাহার পরমাণুরই ব্যাহত হয়। আকর্ষণ ও বিকর্ষণ পরস্পর

১। শঙ্করোক্ত জগন্মিথ্যাত্ববাদের বিরুদ্ধে দ্বৈতবেদান্তী মধ্বাচার্য প্রভৃতির আপন্তি এবং ঐদকল আপন্তির পরিহার আমরা পরবর্তী পরিচ্ছেদে বিশেষভাবে আলোচনা করিয়াছি।

২। উভয়থাপি ন কর্মাতন্তদভাবঃ। ত্র: স্থ: ২৷২৷১২ ; নিত্যমেব চ ভাবাৎ। ত্র: স্থ: ২৷২৷১৪ ; রূপাদিমত্বাচ্চ বিপর্যয়োদর্শনাৎ। ত্র: স্থ: ২৷২৷১৫ ; ইত্যাদি ব্রহ্মস্ত্তও ভাষ্য দ্রষ্টব্য ৷

বিরুদ্ধ বলিয়া, একই পরমাণুর ঐরূপ বিরুদ্ধ সভাবের কল্পনাও করা চলে না। বদি বল যে, আকর্ষণ ও বিকর্ষণ পরমাণুর স্বভাব নহে, আগন্তুক ধর্ম। অনুকূল পরিবেশের স্ঠি হইলে, তবেই একটি পরমাণু অপর একটি পরমাণুকে আকর্ষণ করে বা বিযুক্ত হয়। এক্ষেত্রে জিজ্ঞাস্থ এই যে. ঐ অনুকল পরিবেশের হেতু কি ? স্ঠির উযায় বায়বীয় পরমাণুতে যে কর্মের উন্মেষ দেখা যায়; যাহার ফলে একটি বায়বীয় পরমাণু অপর একটি বায়বীয় পরমাণুর সহিত যুক্ত হইয়া, ক্রমশঃ বায়ুর স্প্রি করে, বায়ু হইতে তেজঃ, তেজঃ হইতে জল, জল হইতে পৃথিবী, এইরূপে দ্যাণুকাদিক্রমে (দ্যাণুক, ত্রসরেণু, চতুরণুক প্রভৃতি উপপাদন করিয়া) বিশৃষ্ঠির গোড়াপত্তন করে। একটি প্রমাণু যে অপর একটি পরমাণূর দহিত যুক্ত হয়, এই সংযুক্তির কারণ কি ? সংযুক্তি যথন একটি কার্য, তাহার অবশ্যই কিছু-না-কিছু কারণ অবশ্যই থাকিবে। কারণ বাতীত কার্য হয় না। অকারণে কার্যোৎপত্তি স্বীকার করিলে, পরমাণুকারণবাদীর মতে যখন তখন যে-কোন কার্যেরই উৎপত্তি ঘটিতে পারে। বিশের নিয়ম শৃন্ধলা ব্যাহত হয়। জগৎ বিশৃন্ধলা ও অনিরমেরই ক্ষেত্র হইয়া দাঁড়ায়। স্ঠির উবার জীবের অদৃষ্ট, চেফা প্রভৃতি বিভ্যমান থাকে না বলিয়া, জীবের অদৃষ্ট, প্রযত্ন প্রভৃতিকে বিশ্বস্থির কারণ বলা চলে না। শেষ পর্যন্ত পরমেশরের স্তলনেচ্ছাকেই ( দিস্কা বৃত্তিকেই ) স্ষ্টির কারণ বলিয়া গ্রহণ করিতে হয়। । বৃহদারণ্যকের অক্ষর ত্রন্ধোর বর্ণনায় আমরা

ব্ৰহ্মস্ত্ৰ-শং ভাষ্য, ২।১।১৪ স্থ:।

অতিআধুনিক বৈজ্ঞানিকও ক্ষুদ্রতম পরমাণুর মধ্যে অপরিমিত শক্তির সন্ধান লাভ করিয়াছেন। সেই শক্তির প্রভাবেই পরমাণু বিশ্বে অসাধ্য সাধন করিতেছে, অসম্ভবকে সম্ভব করিয়াছে; যাহা কল্পনার রাজ্যে বিরাজ করিত, তাহা বাস্তবে রূপায়িত হইয়াছে ও হইতেছে। এই শক্তির প্রভাব অসীম। সদীমের মধ্যেই এই অদীমের বিকাশ অহরহ নব নব ভাবে ঘটিতেছে। তব্ও প্রশ্ন আসে এই যে, ঐ আণবিক শক্তি মৃন্ময়ী, না চিন্ময়ী। শক্তির এই ঘিবিধ বিভাবই জড়বিজ্ঞানে এবং অধ্যাত্মদর্শনে আল্প্রকাশ লাভ করিতেছে। আণবিক শক্তি মৃন্ময়ী জড়শক্তি।

১। অপি চাণবং প্রবৃত্তিস্বভাবা বা নিবৃত্তিস্বভাবা বোতয়স্বভাবা বাহসুভয়সভাবা বাহভ্যুপগম্যন্তে গত্যন্তরাভাবাৎ। চতুর্ধাপি নোপপগতে। প্রবৃত্তিস্বভাবত্বে নিত্যমেব প্রবৃত্তের্ভাবাৎ প্রলয়াভাবং প্রসঙ্গং। নিবৃত্তিস্বভাবত্বেহপি নিত্যমেব নিবৃত্তের্ভাবাৎ দর্গাভাবপ্রসঙ্গং। উভয়স্বভাবত্বং চ বিরোধাদসমঞ্জসম্।

দেখিতে পাই, কেবল পরিদৃশ্যমান বিশ্বই নহে, ত্বালোক ভ্লোক যত কিছু সৃষ্টি আছে, চন্দ্র, সূর্য, গ্রহ, উপগ্রহ, নদ, নদী, স্থাবর, জঙ্গম সমস্তই অকর ব্রহ্মের অলক্ষ্য নিয়ম বা শাসনকে শিরে ধারণ করিয়া স্ব স্ব গতিপথে পুনঃ পুনঃ আবর্তিত হইতেছে। সেই মহাশাসনকে উল্লেজ্যন করিয়া নিখিল বিশ্বে কাহারও চলিবার শক্তি নাই। এইজন্য নৈয়ায়িক পরমাণুকারণবাদ গ্রহণ করিয়াও, পরমেশরের ইচ্ছায়ই জগতের উপাদান পরমাণুস্তু মিলিত হইয়া জগতের সৃষ্টি করে এবং তাঁহারই সংহারেচ্ছাবশতঃ পরমাণুপুঞ্জ বিশ্লিষ্ট হইয়া প্রলয় ঘটে, এইরূপ ঈশ্বরাদেরই শ্রণ লইয়াছেন। বস্তুতঃ ভারতীয় সংহিতাকার, পুরাণবিৎ, দার্শনিক, সকলেই

"ছাবাভূমী জনয়ন্ দেব একো বিশ্বস্থ কৰ্তা ভুবনস্থ গোপ্তা।"

এই শ্রুতিমূলে সর্বজ্ঞ সর্বশক্তি পরমেশ্বকেই জগতের নিমিত্রকারণ, জগৎ-শ্রুকী, জগৎপাতা বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন। "একোইহং বহুস্থাম্" "এক আমি বহু হইব," বহুনামে বহুরূপে আত্মপ্রকাশ লাভ করিব, এইরূপে স্পতির উষায় শ্রীভগবানের যে স্জনেচ্ছার (সিস্কার্তির) উদয় হইয়াছিল, তাহারই ফলে এই বিচিত্র ধরিত্রী জন্মলাভ করিয়াছে।

'ঈশরঃ কারণম্' পরমেশর জগতের কারণ, ইহা বুঝা গেল। এখন প্রশ্ন এই, জীবের কর্মনিরপেক্ষ স্বতন্ত্র ঈশরই জগতের কারণ, না জীবের কর্মসাপেক্ষ ঈশর জগতের কারণ ? জীবের কর্ম ও অদৃষ্টসাপেক্ষ ঈশরকে জগতের কারণ বলিলে, পরমেশরের সর্বশক্তিমতা ব্যাহত হয়। এই অবস্থায় তাঁহাকে জগৎকর্তা বলিয়াও নির্বিবাদে স্বীকার করা চলে না। অতএব জীবের কর্মনিরপেক্ষ স্বতন্ত্র পরমেশরই জগতের কারণ, এই সিদ্ধান্তই স্বীকার্য। উশর নিজের ইচ্ছাবশতঃই জগতের স্ঠি, স্থিতি, প্রলম্ম সাধন করেন। তিনি

ব্রহ্মশক্তি বা ঈশ্বরশক্তি চিন্ময়ী, স্থতরাং অজড়া। এই চিৎশক্তিই বিশ্বপ্রস্বিনী মহাশক্তি, ইহারই অপর নাম প্রমেশ্বরের স্জনেচ্ছা বা সিস্ক্ষা বৃত্তি। ইহাই বেদান্তের মায়া, দাংথ্যের প্রকৃতি ও তন্ত্রের দশমহাবিখা।

<sup>&</sup>gt;। এতস্থ বা অক্ষরস্থান্দে গাগি স্থাচন্দ্রমদৌ বিশ্বতো তিষ্ঠতঃ, এতস্থা অক্ষরস্থান্দে প্রান্তঃ স্থান্ত প্রতীচ্যান্তঃ

বৃহদারণ্যক—অক্ষর ব্রাহ্মণ।

স্বেচ্ছাচারী, তাঁহার নিরস্কুশ ইচ্ছায় কোনরূপ প্রশ্ন হইতে পারে না, ইহাও অতি প্রাচীনমত। নকুলীশ পাশুপত-সম্প্রাদায় এই মতের সমর্থন করিয়াছেন। শৈবাচার্য ভাসর্বজ্ঞের "গণকারিকা" গ্রন্থের রত্নটীকায় এই মতের বিস্তৃত আলোচনা আছে। তদনুসারে মাধবাচার্য "সর্বদর্শন সংগ্রহের" "নকুলীশ-পাশুপতদর্শনে" প্রথা মতের ব্যাখ্যা লিপিবদ্ধ করিয়া পরে "শৈবদর্শন" প্রবন্ধে প্রথা মতের দোষ প্রদর্শন করিয়াছেন। জীবের কর্গাদিনিরপেক্ষ ঈথরই কারণ, এই মত প্রাচীনকালে একপ্রকার "ঈথরবাদ" নামেও কথিত হইত। প্রাচীন পালিজাতকে ও কোন কোন বৌদ্ধগ্রন্থেও পূর্বোক্তরূপ ঈথরবাদের উল্লেখ বায়। ব্যায়ণ্য বুদ্ধচিরতেও এই মতের উল্লেখ করিয়াছেন। ভায়গুরু গোতম ভায়দর্শনে

"ঈশরঃ কারণম্ পুরুষ কর্মাফল্যদর্শনাৎ।" ন্যায়সূত্র, ৪।১।১৯। এই সূত্রে আলোচ্য ঈশরবাদকে থণ্ডন করিয়া জীবের কর্মদাপেক্ষ প্রমেশ্রই জগতের নিমিত্তকারণ বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন।

নৈয়ায়িকের এইমত পূর্বমীমাংদার রচয়িতা জৈমিনি গ্রাহণ করেন নাই। মহর্ষি জৈমিনির মতে জীবের কর্ম বা অদৃষ্টই বিচিত্র জগৎস্প্তির নিমিত্তকারণ। তাহাতে ঈশ্বের কোনই স্থান নাই।

জৈমিনির এই মত বাদরায়ণ "ধর্মং জৈমিনিরতএব।" ব্রঃ সূঃ থা২।৪০। এই বেদান্তসূত্রে উল্লেখ করিয়াছেন। "পূর্বন্ত বাদরায়ণো হেতুব্যপদেশাৎ।" ব্রঃ সূঃ থা২।৪১। এই সূত্রে উক্ত জৈমিনি-মত খণ্ডন করিয়া, প্রমেশ্রই

১। কর্মাদি নিরপেকস্ত স্বেচ্ছাচারী যতো হয়ম্। অতঃ কারণতঃ শাস্তে দর্বকারণকারণম॥

সর্বদর্শন সংগ্রহে নকুলীশ পাশুপত দর্শন দ্রষ্টব্য।

২। ইস্দ্রো সকলোকদ্দ দ চে কপ্পেতি জীবিতং। ইদ্ধিব্যদনভাবঞ্চ কন্মং কল্যাণপাপকং। নিদ্দেসকারী পুরিদো ইস্দ্রো তেন নিস্পতিং।

মহাবোধিজাতক, (জাতক ৫ম খণ্ড—২৩৮ পৃষ্ঠা)

ম: ম: ৮ফণিভূষণ তর্কবাগীশ মহোদয় কর্তৃক অনুদিত ভায়দর্শনের টিপ্পনী ৪।১।১৯ হত দেখুন।

। দর্গং বদন্তীশ্বরতন্তথান্তে তত্র প্রযন্তে পুরুষস্থ কোহর্থঃ।
 য এব হেতুর্জগতঃ প্রবৃত্তো হেতুর্নিবৃত্তো নিয়তঃ স এব ॥

অশ্বঘোষের বুদ্ধচরিত, ১ম দর্গ, ৫৩ শ্লোক।

জীবের সর্বকর্মফলদাতা, বিশ্বস্থিরও তিনিই নিমিত্ত; "সর্ববেদান্তেষ্চেশর-হেতুকা এব স্ফারো ব্যপদিশান্তে।" ত্রঃ সৃঃ শং ভাষ্য, এ২।৪১, এইরূপ স্বীয় মত প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন।

পরমেশ্বরকে জগতের স্রফা বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়া, ঐ স্প্রিকে আবার জীবের অদৃষ্ট এবং কর্মসাপেক্ষ বলিয়া ব্যাখ্যা করিলে, ঈশরের ঈশরের বা সর্বশক্তিমত্তা ব্যাহত হয়। এইজন্ম মীমাংসক স্প্রিকর্তা ঈশর স্বীকার করেন না। তাঁহার মতে ঐরপ ঈশরে কোন প্রমাণ নাই, প্রয়োজনও নাই। সাংখ্যসিদ্ধান্তেও ত্রিগুণাত্মিকা জড়প্রকৃতিই জগতের রচয়িত্রী, তাহাতে ঈশরের কোনও স্থান নাই। মহর্ষি পতঞ্জলি যোগদর্শনে সাংখ্যসম্মত সম্বরজন্তমোগুণমন্ত্রী প্রকৃতির স্প্রিকর্তৃত্ব স্বীকার করিয়াও, সর্বজ্ঞ পরমেশ্বরকেই প্রকৃতির অধ্যক্ষ এবং বিশ্বস্থির নিমিত্ত বলিয়া তাঁহার দর্শনে গ্রহণ করিয়াছেন। পাশ্চাত্যের এপিকিউরাস্ এবং তাঁহার মতান্ত্বর্তী দার্শনিকগণও অন্ধ জড়শক্তিকেই বিশ্বস্থির কারণ বলিয়া মনে করেন। ভূতব্বিদ্গণের মতে বাস্পি বা নীহারিকাপুঞ্জই জগতের মূল কারণ। নীহারিকাপুঞ্জই ক্রমশঃ ঘনীভূত হইয়া জীবনিবাসোপযোগী জগদাকারে অভিব্যক্ত ইইয়াছে। দার্শনিক পণ্ডিত ক্যান্ট্ বলেন, আদিতে শৃঙ্খলারহিত বাস্পমন্ত্র পদার্থই বিভ্যমানছিল, তাহাই মাধ্যাকর্ষণ প্রভৃতি নৈস্বর্গিক নিয়মে ক্রমশঃ ঘনীভূত এবং কঠিন হইয়া বর্তমান পৃথিবীতে রূপান্তরিত হইয়াছে।

জীবের কর্ম, অদৃষ্ট কিংবা সাংখ্যাক্ত প্রকৃতি প্রভৃতি জড় পদার্থ বিধায়, চেতন পুরুষের অধিষ্ঠান বা প্রেরণা ব্যতীত উহারা কোনরূপ কার্যই জন্মাইতে পারে না। স্কুতরাং জীবকুলের বিবিধ বিচিত্র অদৃষ্টমূলে জগতের স্পষ্টি ব্যাখ্যা করিতে গেলে, সেখানেও জীবের অদৃষ্টের অধিষ্ঠাতা স্বতন্ত্র চেতন স্রেষ্টা অবশ্য স্বীকার্য। অসর্বজ্ঞ জীব তাঁহার অনাদিকালসঞ্চিত অনন্ত অদৃষ্টের অধিষ্ঠাতা অধ্যক্ষ হইতে পারেন না। এই অবস্থায় সর্বজ্ঞ সর্বশক্তিপরমেশরকেই এই বিচিত্র বিশ্বস্থিচক্রের পরিচালক অধ্যক্ষ বলিয়া গ্রহণ করা স্বাভাবিক।

জীবের কর্মনিরপেক্ষ ঈশ্বরকে জগতের নিমিত্ত বলিয়া গ্রহণ করিলে, বিচিত্র স্থিতিবিষম্য কোনমতেই ব্যাখ্যা করা যায় না। করুণাবতার পরমেশ্বর রাগদ্বেষের বশবর্তী হইয়া ইচ্ছাব্শতঃ তাঁহার কোন সন্তানকে স্থুখী, কোন সন্তানকে ভিক্ষাজীবী, কাহাকে মানুষ, কাহাকেও পশু করিয়া সৃষ্টি করিয়াছেন, ইহা কল্পনাও করা যায় না। তাহাতে ঈশরের ঈশরত্বেই সন্দেহ হয়। তিনি সাধারণ মানুষেরই পর্যায়ে পড়েন। পরমেশ্বর জগিন্নয়ন্তা বলিয়া তাঁহাকে পূজা করা চলে না। পরমেশ্বর যে রাগদ্বেশের বশীভূত নহেন, তাহা আমরা তাঁহার নিজের উক্তি হইতেই জানিতে পারি।

সমোইহং সর্বভূতেরু ন মে দ্বেক্সোইস্তি ন প্রিয়ঃ। গীতা, ৯।২৯, এই অবস্থায় জীবের বিবিধ কর্মই বিচিত্র বিশ্বস্থির কারণ, এইরূপ সিদ্ধান্তই স্বীকার্য। ভগবান্ বাদরায়ণ তাঁহার ব্রহ্মসূত্রে উল্লিখিত সিদ্ধান্তের সমর্থনে বলিয়াছেন—

"বৈষম্য নৈর্না ন সাপেক্ষত্বাত্তথাহি দর্শয়তি"। ব্রঃ সূঃ ২।১।৩৪। ভায়্যকার শঙ্কর ঐ সূত্রের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন, পরমেশ্বর্ জীবের কর্মকে অপেকা করিয়া, তদনুসারে দেবতা, মনুয়া, পশুপক্ষী প্রভৃতি বিচিত্র প্রাণিকুল এবং ঐ সকল প্রাণিভোগ্য বিশ্বপ্রপঞ্চের সৃষ্টি এবং সংহার করায়. শ্রীভগবানের কাহারও প্রতি দয়া বা নির্দয়তার প্রশ্ন আদে না। ভগবান নির্মল জলের মত। নির্মল জল যেমন ধান, যব প্রভৃতি বিবিধ শস্তের স্মৃত্তির কারণ। ভগবান্ও দেইরূপেই এই বিশ্বস্তুতির কারণ। বারিপাতের ফলে বিস্তীর্ণ ক্ষেত্রের কোথায়ও যে ধান, কোথায়ও যে যব, গম প্রভৃতি উৎপন্ন হইয়া থাকে, তাহার প্রতি বিশেষ বিশেষ বীজই কারণ, জল নহে। জল সাধারণ কারণ, আর বিভিন্ন শস্ত বীজ অসাধারণ কারণ। দেবতা, মনুষ্যু, পশু প্রভৃতি বিচিত্র স্থান্টিতে তাহাদের পূর্বদঞ্চিত অনাদি কর্মবীজই অসাধারণ কারণ। প্রমেশ্বর নির্মল বারির স্থায় সাধারণ কারণমাত্র। এইরূপে বিচিত্র বিবিধ জীবস্ঠি তাহার পূর্বকৃত কর্মদাপেক্ষ হওয়ায়, ঈশরের কাহারও প্রতি পক্ষপাতিতা (বৈষম্য) বা দয়াহীনতার (নৈঘুণ্য) আপত্তি করা চলে না। পরমেশ্বর যদি প্রাণীর কর্মকে অপেক্ষা না করিয়া স্বেচ্ছাবশতঃই জগতের স্মষ্টি ও সংহার করিতেন; কাহাকেও পরমস্ত্রখী কাহাকেও ভিক্ষাজীবী করিয়া স্থাষ্ট্রর বৈচিত্র্য সম্পাদন করিতেন, তাহা হইলেই ভগবানের বিরুদ্ধে পক্ষপাতিত্বের আপত্তি অনিবার্য হইত। পরমেশ্বর

১। স্থ জামানপ্রাণিকর্মধর্মাধেশা বিষমা স্টিরিতি নায়মীশ্বরস্থাপরাধ:। ঈশ্বরস্ত পর্জন্তবদ্দেষ্টব্য:। যথাহি পর্জন্তো ব্রীহি যবাদি স্টে দাধারণং কারণং ভবতি,

দাধারণ লোকের মত রাগ ও দ্বেষের অধীন হওয়ায়, তাহাকে ভগবানের মর্যাদা দেওয়াও অসম্ভব হইত। এইজন্মই বাদরায়ণ উল্লিখিত সূত্রে বলিয়াছেন—"সাপেক্ষরাৎ," ইহার অর্থে আচার্য শঙ্কর ভায়্যে লিখিয়াছেন—

"যদি হি নিরপেক্ষঃ কেবল ঈশরো বিষমাং স্থাষ্টিং নির্মিমীতে, স্থাতামেতো দোষো বৈষমাং নৈর্মাঞ্জ, নতু নিরপেক্ষস্থ নির্মাত্ত্বমস্তি। সাপেক্ষো হি ঈশরো বৈষমাং স্থাষ্টিং নির্মিমীতে। কিমপেক্ষত ইতি চেৎ, ধর্মাধর্মাবপেক্ষত ইতি বদামঃ।"

ৰঃ সৃঃ শং ভাগ্য, ২।১।৩৪।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, সর্বশক্তিমান্ পরমেশ্বরকেও যদি জীবের শুভাশুভ কর্মকে অপেকা করিয়াই এই বিচিত্র বিষম স্থি সম্পাদন করিতে হয়, তবে, আদি স্থিতে জীব যথন জন্মগ্রহণ করে নাই, জীবের শরীর না থাকায়, জীবের কোনরূপ কর্মানুষ্ঠানও যেক্ষেত্রে সন্তবপর নহে, সেই সর্বপ্রথম স্থিতো সমানই হইবে। পরমেশ্বর নিজ ইচ্ছাবশতঃই প্রাথমিক স্থি বিধান করিয়াছেন, ইহাই স্বীকার করিতে হইবে। সেই আদিম স্থি বিষম হইবে কেন ? ইহার উত্তরে বাদরায়ণ বেদান্তস্ত্রে বলিয়াছেন—

ন কর্মাবিভাগাদিতি চেন্নানাদিরাৎ। ব্রঃ সূঃ ২।১।৩৫।
এই সূত্রের ব্যাথায় আচার্য শঙ্কর বলিয়াছেন—জীবের সংসার অনাদি;
সংসারের এই স্পষ্টিপ্রবাহও অনাদি। স্কুতরাং সর্বপ্রথম স্বান্তি বলিয়া কোন
স্পষ্টিকেই ধরা চলে না। যেই স্প্তির পূর্বে আর কোনদিনই স্প্তি হয় নাই,
এমন কোন স্প্তিই নাই। মহাপ্রলয়ের পরে যে নৃতন স্প্তি আরম্ভ হয়, তাহাকেও
বস্তুতঃ পক্ষে সর্বপ্রথম স্প্তি বলা চলে না। কারণ, তাহার পূর্বেও অসংখ্য
স্প্তি এবং অসংখ্য প্রলয় ঘটিয়াছে। এইরূপে স্প্তি ও প্রলয় অনাদি ধারারমতই প্রবাহিত হইতেছে। এই অবস্থায় আদি স্প্তির প্রশ্ন তুলিয়া, আদি
স্প্তি বিষম হইল কেন, এইরূপে প্রশ্ন করাই চলে না। সংসার ও স্প্তি

ব্রীহিষবাদিবৈষম্যেতু তন্ত্রদ্বীজগতান্তেবাসাধারণানি সামর্থ্যানি কারণানি ভবন্তি; এবমীশ্বরো দেবমন্থ্যাদিবৈষম্যেতু তন্তজ্জীবগতান্তেবাসাধারণানি কর্মাণি কারণানি ভবন্তেয়বমীশ্বরঃ সাপেক্ষত্বাম বৈষম্যবিদ্ধণ্যাভ্যাং ছয়তি।

ব্ৰ: স্থ: শং ভাষ্য, ২।১।৩৪।

১। প্রাগ্বিভাগাদ্ বৈচিত্র্যনিমিত্তস্ত কর্মণোহভাবাত্ত্ব্ল্যবান্তা স্ষ্টি: প্রাগোতীতি চেৎ,

প্রবাহের অনাদিতা প্রমাণ করিবার জন্ম "উপপদ্মতে চাপ্যাপলভ্যতে চ" ব্রঃ সৃঃ ২।১।৩৬, এই ব্রহ্মসূত্রের ব্যাখ্যায় আচার্য শক্ষর বলিয়াছেন যে, সংসার সাদি হইলে এবং অকস্মাৎ এই সংসারের উদভব হইলে, জীব যথোচিত সৎকর্ম ন। করিয়াও সংসাবের বিচিত্র বিবিধ স্থুখ উপভোগ করিতে পারে। কারণ, তথন তো শ্রীভগবানের অমোঘ ইচ্ছা বাতীত স্থখচুঃখাদি ভোগের অন্ত কোন কারণ দেখা যায় না। সংসার অনাদি হইলে এবং বিচিত্র বিবিধ স্মিতে জীবের শুভাভভ কর্মকে কারণ বলিয়া গ্রহণ করিলে, স্থাঠি বৈষম্য অনায়াদেই উপপাদন সম্ভবপর হয়। সেক্ষেত্রে জীবের কর্মব্যতীত তাহার শরীর স্ঠি হয় না; শরীর ব্যতীত জীবের কর্ম করাও অসম্ভব হয়. এইরূপে 'অন্যোত্যাশ্রায়' দোষের আপত্তিও ওঠে না। কারণ, বীজ না হইলে অঙ্গুর হইতে পারে না, অঙ্কর না হইলে বুকের উৎপত্তি অসম্ভব হওয়ায় বীজও জিন্সতে পারে না, এক্ষেত্রে যেমন বীজের পূর্বে অঙ্কুরের সতা এবং এ অঙ্কুরের পূর্বেও বীজের সতা অবশ্য স্বীকার্য। 'পরস্পরাশ্রায়' দোষ এখানে যেমন দোৰ বলিয়া গণ্য হইবে না। জীবের কর্মের ক্ষেত্রেও সেইরূপ জীবের কর্মবাতীত শরীর হয় না. শরীর ব্যতীত কর্ম করা সম্ভবপর হয় না, এইরূপ 'পরস্পরাশ্রয়' দোষের আপত্তি চলিবে না। বীজাঙ্করের ন্যায়ই শরীর ও শরীরদাধ্য কর্মের অনাদি কার্য-কারণভাব অবশ্য স্বীকার্য। সৃষ্টি প্রবাহের অনাদিতা প্রমাণ করিবার জন্ম শঙ্করাচার্য নিম্নলিখিত শাক্রোক্তি উদ্ধৃত করিয়াছেন :---

"সূর্যাচন্দ্রমসো ধাতা যথা পূর্বমকল্লয়ৎ" ঝগ্রেদ সংহিতা, ১০।১৯০।৩, "ন রূপমস্থেহ তথোপলভ্যতে
নান্তো ন চাদির্নচ সংপ্রতিষ্ঠা"॥ গীতা, ১৫।১৩

পরমেশ্বর আপ্তিকাম; কোনরূপ বাসনা বা কামনার আগুণ তাঁহার
ফটিলীলায় অন্তরকে দগ্ধ করে না। এই অবস্থায় পরমেশ্বর বিশ্বস্প্তিতে
<sup>ঈশবেরর প্রয়োজন</sup> লিপ্ত হন কেন ?

"ন প্রয়োজনবন্ধাৎ।" বঃ সূঃ ২।১।৩২; এই ব্রহ্মসূত্র-ভাষ্যে এইরূপ প্রশ্ন উত্থাপন করিয়া, পরবর্তী "লোকবতুলীলাকৈরল্যম্" বঃ সূঃ ২।১।৩৩ এই সূত্রে উল্লিখিত প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হইয়াছে।

নৈষ দোষ:। অনাদিত্বাৎ সংসারস্থ। ভবেদেষ দোষো যভাদিমান্ সংসার: স্থাৎ। অনাদৌ তু সংসারে বীজাঙ্কুরবদ্ধেতৃহেতৃমদ্ভাবেন কর্মণ: সর্গবৈষম্যস্থ চ প্রবৃত্তির্গবিক্ষাতে। ব্রঃ স্থ: শংভাষ্য, ২।১।৩৫

উক্ত সূত্রের ব্যাখ্যায় আচার্য শঙ্কর বলেন, কাননকুন্তলা গিরিকিরীটিনী এই স্থান্দরী ধরিত্রীর স্থান্ট আমাদের ভায় ক্ষুদ্রশক্তি জীবের পক্ষে অসাধ্য হইলেও, সর্বশক্তি পরমেশ্বরের পক্ষে ইহা কোন গুরুত্তর ব্যাপার নহে। তাঁহার ইহা অনায়াসসাধ্য লীলামাত্র। লীলাবশতঃই পরমেশ্বর এই দৃশ্যমান বিশ্বপ্রপ্রের স্ঠিলীলায় প্রবৃত্ত হন। আচার্য শঙ্করের উক্তি সমর্থন করিয়া বাচস্পতি মিশ্রও 'ভামতী'তে বলিয়াছেন—'স্বভাবাদ্ বা লীলয়া বা জগৎসর্জনং ভগবতোমহেশ্বরস্থ।' ভামতী, ব্রঃ সূঃ ২।১।০০ উপনিষদের ঋষিও বলিয়াছেন—

"দেবস্থৈব স্বভাবোহয়মাপ্তকামস্ত কাস্পৃহা।" মাওূক্য উপনিষৎ;
নিপ্সয়োজনে চেন্টা বা কর্মে উদ্যোগ জন্মে কিনা, এই প্রশ্নের উত্তরে
বলা যায় যে, কোনরূপ স্থির লক্ষ্য বা প্রয়োজন না থাকিলেও সময়বিশেষে বুদ্ধিমান্ ব্যক্তিদিগকেও বিভিন্ন কার্যে আজানিয়োগ করিতে
দেখা যায়। এইজন্টই "ন কুর্বীতর্থা চেন্টাম্", নিপ্রয়োজনে কোন চেন্টা
করিবে না, ধর্মসূত্রকারগণের এইরূপ নিষেধের বিধানও সার্থক হয়। নিপ্রয়োজন
প্রচেন্টার দৃন্টান্ত দিতে গিয়া অপ্যয়দীক্ষিত 'বেদান্ত কল্লতরুপরিমলে'
বলিয়াছেন—চিত্তে অপ্রত্যাশিত স্থথের উদয় হইলে মানুষ যে হাদে, গান
করে, ছঃথের উদ্রেক হইলে বিলাপ করে, কাঁদে, তাহার স্থানিদিন্ট কারণ
থাকিলেও, প্রয়োজন দেখা যায় না। লোকেও হাসিকায়ার কারণই অনুসন্ধান
করে, প্রয়োজন অনুসন্ধান করে না। কারণ ও প্রয়োজন এক পদার্থ নহে।
পরমেশ্বরেরও জগৎস্তির কারণ আছে, প্রয়োজন নাই। ইহাই উল্লিখিত
লীলাসুত্রের রহস্থ। তারপর, বিশ্বস্তিতে শ্রীভগবানের যদি কোনরূপ

১। স্থিতশ্ব স্থান্তবপ্রযুক্ত। হাদগানাদিরপা প্রয়োজনোদেশরহিতা দশুতে। নহি
তত্র প্রয়োজনমধপি দংভাবয়িতৃং শক্যতে; ছংখোদ্রেকে রোদনবৎ স্থােদ্রেকে
হাদগানাদেঃ প্রয়োজনাদ্দেশরহিতশ্ব দর্বান্থভবিদদ্ধরাৎ। অতএব হদিতরুদিতাদিয়ু কারণমেব পুছুন্তি ন প্রয়োজনম।

বেদান্ত কল্পতরু পরিমল, যাসাঞ্চ ব্রঃ एঃ।

২। (ক) যথা লোকে মন্তস্ত স্থােদ্রেকাদের নৃত্যগানাদিলীলা, ন তু প্রয়াজনাপেক্ষয়া, এবমেবেশ্বস্তা। নারায়ণ সংহিতায়াঞ্চ

স্ট্যাদিকং হরিনৈর প্রয়োজনমপেক্ষ্যতু। কুরুতে কেবলাননাদ্ যথা মর্ভস্থ নর্ভনম॥

প্রয়োজনের কল্পনা অবশ্য কর্তব্য হয়, তবে স্বান্থিলীলার সাময়িক আনন্দকেই স্বান্থির প্রয়োজন বলিয়া অনায়াসেই ব্যান্থ্যা করা যাইতে পারে। এই আনন্দই "ক্রীড়ার্থং স্বান্থিরিত্যাদি" শ্লোকে ব্যক্ত হইয়াছে। শ্রীহরির স্বান্থিলীলার বিবরণে মধ্বাচার্য বলিয়াছেন—মত্ত ব্যক্তি যেমন চিত্তে স্থ্যোদয় হইলে কোনরূপ প্রয়োজনের অপেক্ষা না রাথিয়া নৃত্য গীতাদি লীলায় প্রবৃত্ত হয়, পরমেশ্বরও সেইরূপ প্রয়োজনের অপেক্ষা না করিয়াই স্বান্থিলীলায় প্রবৃত্ত হন। ইহা তাঁহার ক্রীড়ামাত্র। মধ্বাচার্যের লীলাসূত্রের উল্লিখিত ব্যাখ্যা শ্রীশ্রীজীব-গোস্থামী তদীয় ভগবৎসন্দর্ভে পূর্ণভাবে সমর্থন করিয়াছেন। আচার্য রামানুজও শ্রীভাগ্যে আলোচ্য মতের অনুসরণ করিয়া জগৎস্থি যে ভগবানের লীলা, চেতন অচেতন সর্ববিধ জাগতিক বস্তুই পরমেশ্বের স্থিলীলার উপকরণ ইহা বিশেষভাবে উপপাদন করিয়াছেন।

পূর্ণানদস্য তস্তেহ প্রয়োজনমতিঃ কুতঃ।

মূক্তা অপ্যায়্:কামাঃ স্ত্যঃ কিমুতস্থাখিলাত্মনঃ॥ ইতি
দেবস্থৈব স্বভাবোহয়মাপ্তকামস্য কাস্পৃহতি শ্রুতিঃ।

মাধ্বভাষ্য, লীলাস্ত্ত।

(খ) সর্বাণি চিদ্দিবস্থান স্কাদশাপনানি স্থাদশাপনানি চ পর্য ব্রন্ধণো লীলোপকরণানি স্ষ্ট্যাদয়ক লীলেতি ভগবদ্ দৈপায়ন প্রাশরাদিভিক্তন্।

ক্রীড়াহরেবিদং দর্বং ক্ষরমিত্যুপধার্যতাম্॥ ক্রীড়তো বালকস্থেব চেষ্টাং তম্ম নিশাময়। (বিষ্ণুপুরাণ ১।২।২৮।)

"বাল: ক্রীড়নকৈরিব" (্রায়ূপুরাণ, উত্তর ৩৬।৯৬) ইত্যাদিভিঃ। বক্ষ্যতি চ "লোকবত্তু লীলাকৈবল্য"মিতি। বেদাস্তদর্শন, শ্রীভাগ্য, ২।৪।২৭ স্ত্র

\*এই প্রদক্ষে স্থাী পাঠক অবশ্য লক্ষ্য করিবেন যে, "ন প্রয়োজনবত্ত্বাৎ", ত্র॰ স্থঃ
২।১।৩২ এই ত্রহ্মস্তের ব্যাখ্যায় আচার্য শঙ্কর হইতে আরম্ভ করিয়া, মাধ্ব,
রামাস্ত্রজ, শ্রীজীবগোস্বামী প্রভৃতি বৈশ্বববেদান্তসম্প্রদায় পর্যন্ত সকলেই এই
স্ত্রেটিকে পূর্বপক্ষস্ত্র হিসাবে গ্রহণ করিয়া বলিয়াছেন যে, স্ষ্টেকার্যে পরমেশ্বরের
কোন প্রয়োজন দেখা যায় না। প্রবৃত্তি বা চেষ্টামাত্রেরই কোন-না-কোন প্রয়োজন
অবশ্য স্বীকার্য। পরমেশ্বরের কোনরূপ প্রয়োজন না থাকায়, তাঁহার বিশ্বস্ষ্টি প্রবৃত্তিও
জিন্মিতে পারে না। এইরূপ আপত্তির সমাধানেই বৈদান্তিক আচার্যগণ লীলাস্ত্রের
অবতারণা করিয়াছেন। কিন্তু এই স্ত্রেটিকে সিদ্ধান্ত স্ত্রেরপেও সহজেই ব্যাখ্যা
করা যাইতে পারে। কোনরূপ প্রয়োজন না থাকায় পরমেশ্বরের বিশ্বস্ষ্টিকর্তৃত্ব
নাই, ইহা বলা যায় না। কেন বলা য়ায় নাং এই প্রশ্নের উত্তরে "ন

লীলাময় শ্রীভগবানের এই বিশ্বস্তি লীলার কোনও প্রয়োজন নাই, এমন নহে। এই লীলারও বিশেষ প্রয়োজন আছে। সেই প্রয়োজন কি ? আপ্তকাম, পূর্ণপ্রজ্ঞ পরমেশ্বরের নিজের কোন প্রয়োজন নাই, ইহা সত্য কথা। তবে, জীবের প্রতি অনুগ্রাহই পরমেশ্বের বিশ্বস্তির বিশেষ প্রয়োজন বলিয়া জানিবে।

> "ন মে পার্থাস্তি কর্তব্যং ত্রিষু লোকেষু কিঞ্চন। নানবাপ্তমবাপ্তব্যং বর্ত এব চ কর্মণি॥

> > গীতা, গ্ৰহ শ শ্লোক।

শ্রীমদ্ভগবদ্গীতায় ব্যাসদেবের ঐরপ স্থপ্সায় উক্তিদারা শ্রীভগবানের নিজের কোনও প্রয়োজন না থাকিলেও, বিশ্বমানবের কল্যাণের জন্মই যে তিনি কর্ম করেন, তাহা অনামাসেই বুঝা যায়। পাতঞ্জল দর্শনের ভাষ্মেও (সমাধিপাদের ২৫ সূত্রে) ব্যাসদেব বলিমাছেন—

"সপ্রয়োজনাইভাবেইপি ভূতানুগ্রহঃ প্রয়োজনম্॥ - পরমেশরের নিজের কোন প্রয়োজন না থাকিলেও ভূতানুগ্রহই ভগবানের স্প্রিলীলার প্রয়োজন বলিয়া বৃঝিতে হইবে। "আপ্রকামস্য কা স্পৃহা" এই কথাদারা আপ্রকাম পরমেশরের নিজের কোন স্বার্থ স্পৃহা নাই, ইহাই সরলভাবে বুঝা যায়, পরার্থে, জনগণকল্যাণের জন্যও তাঁহার স্পৃহা নাই, এমন কথা বুঝা যায় না। করুণাময় পরমেশরের জীবকুলের প্রতি স্বতঃসিদ্ধ করুণাই তো তাঁহার পরার্থে স্পৃহা। দয়াময় শ্রীহরির এই স্পৃহা অস্বীকার করা যাইবে কিরূপে? শ্রীমদ্ভাগবতে ভগবদবতারের যে প্রয়োজন বর্ণনা করা হইয়াছে, তাহাতেই প্রাণিকুলের প্রতি শ্রীভগবানের দয়ার ভাবটি স্পষ্টতঃ প্রকাশিত হইয়াছে। গোড়ীয় বৈষ্ণবাচার্য শ্রীজীবগোস্বামী তাঁহার ভগবৎসন্দর্ভে ভক্তজনের ভজনস্থাকে ভগবদবতারের প্রয়োজন বলিয়া বর্ণনা করিয়া অজ্ঞানান্ধ জীবের প্রতি শ্রীহরির অপার করুণার সমর্থন করিয়াছেন।

"পূর্ণানন্দস্য তস্থেহ প্রয়োজনমতিঃ কুতঃ" ?

প্রয়োজনবত্তাৎ" ব্রঃ স্থঃ২।:।৩২ স্ত্রটি বলা হইয়াছে। প্রবৃত্তিমাত্রই সপ্রয়োজন বিধায়, পরমেশ্বরের স্ষ্টিকার্যেরও বিশেষ প্রয়োজন আছে, ইহাই বুঝিতে হইবে।

তথায়ঞ্চাবতারস্তে ভূবোভারজিহীর্ষয়া।

স্বানাঞ্চান্যভাব্যানামনুধ্যানায়চাদ্রুৎ ॥

মধ্বাচার্য কর্তৃক ভাগ্নে উদ্ধৃত এই পঢ়াংশ আলোচনা করিয়া খ্রীজীবগোস্বামী আপ্তকাম পরমেশরের যে কোনরূপ স্বার্থপ্রবৃত্তি নাই, তাঁহার সমস্ত প্রবৃত্তি বা কর্মপ্রচেষ্টাই পরার্থ; বিশ্বের স্বষ্টিলীলাও স্তুতরাং পরার্থ। জীবের কল্যাণই ইহারও লক্ষ্য, এইরূপ দিদ্ধান্তই সমর্থন করিয়াছেন।

জীবের কর্ম বা অদুট্টসাপেক্ষ প্রমেশ্রই জগতের নিমিত্ত কারণ। পরমেশ্বের স্বার্থ প্রবৃত্তি না থাকিলেও পরার্থ প্রবৃত্তিবশতঃ তিনি জগতের স্থি লীলায় প্রবৃত্ত হন, ইহা বুঝা গেল। এখন কথা এই. বিশ্রফী এ ঈশরের স্বরূপ কি ? ঈশর সন্তণ, না নিন্ত্রণ ? হরপ জীবাত্মা হইতে ভিন্ন না অভিন্ন সজাতীয় না বিজাতীয় প স্রেফা ঈশবের শরীর আছে কিনা ? শরীর থাকিলে তাঁহার সেই শরীর নিতা, না অনিতা ? এইরূপ বিবিধ প্রশ্ন অবশ্যই আদিবে। প্র দকল প্রশ্নের দার্শনিক সিদ্ধান্ত সম্মত উত্তর কি, তাহাও এই প্রসঙ্গে আমাদিগকে আলোচনা করিতে হইবে। আমরা ক্রমশঃ ঐ সকল প্রশের উত্তর দিতে চেফা করিব। প্রথম কথা এই যে, ঈশর শব্দের অর্থ ই সর্বৈশ্ব্যায়। যিনি সুঠ্বন্য্ময় তিনি নিগুণ হইবেন কিরূপে ? নিগুণের স্রুফ্ট্রুই বা সন্তবপর হইবে কিরূপে ? কারণ, স্রেফ্ট্বই তো একপ্রকার গুণ, নিগুণ ঈশবে স্রফট্বগুণ থাকিবে ইহা বিরুদ্ধ কথা নহে কি ? স্রফট্ব থাকিলে প্রফৌ আর নিগুণ হন না, তিনি দগুণ, দবিশেষই হন। এইজন্ম ঈশরবাদী দার্শনিকগণ জগৎস্রফী পরমেশ্বকে দগুণ বলিয়াই নিদ্ধান্ত করিয়াছেন। যদিও অদ্বৈতবেদান্তী নিগুণ সচ্চিদানন্দ পরব্রহ্মকে স্বষ্টির অপরিণামী উপাদান বা বিবর্ত কারণ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তবু জগৎস্রফীকে অদ্বৈতবাদীও "ঘতো বা ইমানি ভূতানি জায়ন্তে" এই তৈত্তিরীয় (৩)১) শ্রুতির ভিত্তিতে গঠিত "জন্মাগুস্থ যতঃ" এই বাদরায়ণ সূত্রমূলে জগতের স্প্রি-স্থিতি-লয়ের নিমিত্তকারণ দর্বজ্ঞ দর্বশক্তি অনন্তগুণাকর বলিয়াই বিবৃত করিয়াছেন। অবশ্য অদৈতবেদান্তী এই দগুণরূপকে ত্রন্দোর পরমার্থরূপ বলিয়া গ্রহণ করেন নাই, পরত্রশোর মায়িক অভিব্যক্তি বলিয়াই তাঁহার দর্শনে বাাখা। করিয়াছেন—"তম্মান্মায়ী সজাতে বিশ্বমেতৎ"। পরব্রহ্ম চৈতন্মই শুদ্ধ-সরপ্রধানা মায়ায় প্রতিবিশ্বিত হইয়া, মায়োপাধি লাভ করতঃ ঈশ্বরূপ প্রাপ্ত হন। মলিনসত্বপ্রধানা অবিছায় প্রতিবিদ্বিত হইয়া জীব আখ্যা লাভ করেন। উপাধির গুণের পার্থক্যবশতঃই জীব অল্প জ্ঞান এবং অল্পক্তি, পরমেশ্বর সর্বজ্ঞ এবং সর্বশক্তি। জীব ও ঈশ্বর এইমতেও স্থৃতরাং বিজাতীয় নহে, সজাতীয়ই বটে।

গ্যায়-বৈশেষিক সিদ্ধান্তেও "ঈশর সন্তণ এবং আত্মজাতীয়" অর্থাৎ জীবাত্মা হইতে ভিন্ন হইলেও বিজাতীয় দ্রব্যান্তর নহেন, ঈশরও আত্মবিশেষ, ইহাই গ্যায়-ভাগ্য প্রভৃতির সিদ্ধান্ত। এইজন্যই তাঁহাকে পরমাত্মা বলা হয়। মহর্ষি পতঞ্জলিও "পুরুষবিশেষ ঈশরঃ," এই কথা বলিয়া ঈশরকে আত্মবিশেষই বলিয়াছেন।

প্রশা হইতে পারে যে, জীবাজার জ্ঞান অনিতা, ঈশরের জ্ঞান নিতা, ম্বতরাং ঈশর জীবাত্মা হইতে বিজাতীয় পুরুষ, তিনি জীবাত্মার সজাতীয় হইতে পারেন না। এইজন্ম ন্যায়-ভাষ্যকার তাঁহার সিদ্ধান্তে প্রদর্শনের জন্ম বলিয়াছেন যে. "আত্মকল্ল" ( আত্মার প্রকার ) হইতে ঈশরের "অশুকল্ল" (অশুপ্রকার) সম্ভবই নহে। তাৎপর্য এই যে, "আক্মা দুই প্রকার—জীবালা ও পরমালা। ঈশরই পরমালা, তিনিও আলুজাতীয় অর্থাৎ আত্মত্ববিশিষ্ট। একই আত্মত্ব জীবাত্মা ও পরমাত্মা এই দ্বিবিধ আত্মারই ধর্ম। কারণ, আত্মা ভিন্ন আর কোন পদার্থই বৃদ্ধিমান অর্থাৎ চেতন হইতে পারে না। বৃদ্ধি (জ্ঞান) যখন জীবাত্মার ন্যায় ঈশ্বরেরও বিশেষগুণ বলিয়া স্বীকার করিতেই হইবে, তথন ঈশরকেও আত্মবিশেবই বলিতে হইবে। ঈশরের বুদ্ধি নিত্য বলিয়া তিনি জীবাত্মা হইতে বিজাতীয় হইতে পারেন না। ন্যায়-বার্তিকের তাৎপর্যটীকাকার ইহা সমর্থন করিয়া বলিয়াছেন যে, ঈশবের বুদ্ধ্যাদিগুণবত্তাবশতঃ তিনি আত্মজাতীয়। ঈশবের বুদ্ধাদিগুণের নিত্যতাবশতঃ তিনি জীবাত্মা হইতে বিজাতীয়, ইহা বলা याग्र ना। कार्रा, তारा रहेल जलीय ७ टिज्जम भरमानृत क्रभामि निजा, তদভিন্ন জল ও তেজের রূপাদি অনিত্য, স্বতরাং জলীয় এবং তৈজদ পরমাণু জল ও তেজ হইতে বিজাতীয়, ইহাই স্বীকার করিতে হয়। 'অতএব গুণের নিত্যতা এবং অনিত্যতা প্রযুক্ত ঐ গুণাশ্রয়দ্রব্যের বিভিন্ন জাতীয়তা

<sup>\*</sup> ইহা আমরা পূর্বপরিচ্ছেদে জীব ও ঈশ্বরের স্বরূপ-বিচার-প্রদক্ষে বিস্তৃতভাবে আলোচনা করিয়াছি। প্রিয় পাঠক, পাঠিকা দেই আলোচনা দেখিবেন।

দিদ্ধ হয় না। একই আত্মত্ব জাতি যে জীবাত্মা এবং ঈশর এই উভয়েতেই আছে" তাহাই স্বীকার করিতে হয়।

বিশ্বস্থা। শরীরী কি অশরীরী, এই প্রশের উত্তরে দ্রুটবা এই যে. পর্মেশ্র জগতের স্রফা হইলে তাঁহাকে অবশ্যই শ্রীরী হইতে হইবে। যাঁহার শরীর নাই, তাঁহার স্রেফ্ট্রও অসম্ভব। কেননা, যিনি শরীরী নহেন, তিনিও যে স্বষ্ঠি করিতে পারেন, শ্রীর আছে কি ৰা? এবিষয়ে কোন নির্ভরযোগ্য প্রমাণ এবং দফীন্ত দেখা যায় না। ঘট প্রভৃতি কার্যকে দুফীন্তরূপে উপতাস করিয়া কার্যমাত্রেরই কর্তা আছে—'ক্ষিতিঃ দকর্তৃকা কার্যসাৎ ঘটবৎ', এই প্রকার অনুমানের সাহায়ে দ্বাণুক প্রভৃতি কার্যের কর্তারূপে বিশ্বস্রফী পরমেশ্বর সাধন করিতে গেলে, সেক্ষেত্রে ঘটের কর্তা মূৎশিল্পীর স্থায় শরীরী চেতন কর্তাই সিদ্ধ হইবে। নৈয়ায়িকের অভিপ্রেত অশরীরী কর্তা দিদ্ধ হইবে না। ফলে. জগৎকর্তারও শ্রীর স্বীকার করিতেই হইবে; নতুবা তাঁহার স্ঠিকর্ত্বও কোন প্রকারেই সম্ভবপর হইবে না। তারপর, প্রফো পরমেশ্বের শ্রীর ধাকিলেও, সেই শরীর নিতা, কি অনিতা, তাহাও অবশ্য বলিতে হইবে। শীর্যতে ইতি শরীরম, শীর্ণ বা জীর্ণ হওয়াই যাহার স্বভাব সেই শ্রীরকে কোন প্রকারেই নিত্য বলা যায় না, উহা অনিতাই হইবে। প্রমেশ্রের

১। মংমং ৮ফণিভূবণ তর্কবাগীশ কর্তৃক অন্দিত ভাষদর্শনের ৪। ১।২৭ স্ত্রের টিপ্পনী দ্রষ্টব্য।
২। নৈয়ায়িকের 'ক্ষিতিঃ দকর্তৃকা জন্ভত্বাৎ' এই অনুমানের ঘটাদি দৃষ্টান্ত অনুদারে
প্রতিবাদী মীমাংদক এবং নান্তিক দম্প্রদায় 'ঈশুরো যদি কর্তা ভাৎ তদা
শরীরী ভাৎ", এই প্রকার প্রতিকূল তর্কের অবতারণা করিয়া, 'ক্ষিতিঃ
অকর্তৃকা শরীরাজভাত্বাৎ,' এইরূপে একটি দংপ্রতিপক্ষ অনুমান উদ্ভাবন করিয়াছেন
এবং ভায়োক্ত অনুমানে 'শরীরজভাত্বরূপ' উপাধিদোষ প্রদর্শনকরতঃ
নৈয়ায়িকের অনুমান খণ্ডন করিয়াছেন। কর্তা হইলেই যদি তাঁহাকে শরীরী
হইতে হয়, শরীরজভাত্বরূপ উপাধি দেক্ষেত্রে ভায়োক্ত অনুমানের দাধ্য
দকর্তৃকত্বের ব্যাপ্য হইবে। কিন্তু জগতেও জভাত্ব থাকায় এবং ভায়মতে
জগৎকর্তা ঈশুরের শরীর না থাকায় উক্ত অনুমানের হেতুর (জভাত্বের) তাহা
(শরীরজভাত্বরূপ উপাধি) ব্যাপক হইবে না। ফলে, "শরীরজভাত্ব" ঐ
অনুমানে উপাধি হইবে—"সাধ্যন্ত ব্যাপকো যন্তা, হেতুরব্যাপকন্ত্রপা দ উপাধিঃ।"
ভাষাপরিচ্ছেদ—১০৮ কারিকা দ্রষ্টব্য।

প্রকাপ অনিত্য পরিচ্ছিন্ন শরীর স্বীকার করিলে, তাঁহার ঐ অনিত্য শরীরের স্রফা কে? তাহাও বলা আবশ্যক। ঈশর নিজেই তাঁহার অনিত্য শরীরের স্রফা হইতে পারেন না। কেননা ঐ শরীরের স্প্তির পূর্বে ঈশরের অন্য শরীর না থাকার, শরীরবর্বই কর্তৃত্ববিধার, ঈশর তাঁহার অনিত্য পরিচ্ছিন্ন শরীরের স্রফা হইবেন কিরূপে? ঈশরের ঐ অনিত্য শরীর স্প্তির জন্ম অন্য ঈশর স্বীকার করিতে গেলে, সেই ঈশরও অনিত্য শরীরীই হইবেন; তাঁহার ঐ শরীর স্প্তির জন্মও অন্য ঈশর স্বীকার করিতে হইবে। এই-রূপে 'অনবস্থা' দোষ অনিবার্যরূপেই দেখা দিবে।

প্রতিবাদী মীমাংদক ও নাস্তিকের উল্লিখিত আপত্তির খণ্ডনে আচার্য উদয়ন, শ্রীধর, গঙ্গেশ, জয়ন্ত ভট্ট প্রভৃতি বলেন, ঈশবের শরীর নাই। ঈশরের শরীর না থাকিলেও, তাঁহার বিশ্বস্তি কর্তৃত্ব অসম্ভব হইবে না। কারণ, শরীরীই কর্তা, অশরীরী কর্তা হইতে পারিবে না, এইরূপ প্রতিবাদীর যুক্তির নৈয়ায়িকের নিকট কোনই মূল্য নাই। মৃত বা স্থপ্ত ব্যক্তিরও তো শরীর আছে, ঐ অবস্থায় তাহার কর্তৃত্ব থাকে কি ? স্থতরাং শরীর-বত্তাই কর্তৃত্ব নহে। ক্রিয়ার অনুকূল প্রয়ত্ত্ববন্ধই কর্তৃত্ব; অর্থাৎ কর্তার স্বীয় প্রযত্নদারা কার্যের অনুকূল কারণ সমূহকে কার্যদাধনে নিয়োগ করাই কর্তৃত্ব বলিয়া জানিবে। ঐরপ কর্তৃত্ব অশরীরী পরমেশ্বেরও থাকিতে কোন বাধা নাই। আমরা শরীরের সাহায্য ব্যতীত কর্ম সম্পাদন করিতে না পারিলেও, দর্বশক্তিমান পরমেশ্বর অশ্রীরী হইয়াও ইচ্ছামাত্রেই বিচিত্র বিশ্বপ্রপঞ্চ স্থিতি করিতে পারেন। আমাদের প্রযত্ন বা কর্তৃত্ব শরীর সাপেক্ষ হইলেও, ঈশরের নিত্য প্রযত্ত্ব শ্রীরসাপেক নহে। "ঈশরের জ্ঞান, ইচ্ছা ও প্রযত্ত্বজন্য কার্যদ্রব্যের মূল কারণ পরমাণুসমূহে ক্রিয়া জন্ম। তাহার ফলে পরমাণুদ্বয়ের সংযোগে দ্বাণূকাদিক্রমে ব্রহ্মাণ্ডের সৃষ্টি হয়। ইহাতে প্রথমেই তাঁহার (পরমেশরের) শরীরের কোনই অপেক্ষা নাই। (উল্লিখিত) ঘটাদি দৃষ্টান্তে কার্যত্ব হেতৃতে সামান্যতঃ কর্তৃজন্মত্বেরই ব্যাপ্তি নিশ্চয় হইয়া থাকে। শরীর-বিশিষ্ট কর্তৃজন্মত্বের ব্যাপ্তি নিশ্চয় হয় না। স্থতরাং ঐ ব্যাপ্তিনিশ্চয়-প্রযুক্ত স্ঠির প্রথমে উৎপন্ন দ্যাণুকাদি কার্য দামান্ততঃ কর্তৃজন্ত, এইরূপই অনুমান হয়। সেই দ্বাণুকের কর্তা শরীরী, ইহা ঐ অনুমানের দ্বারা সিদ্ধ হয় না। কিন্তু সেই দ্বাণুকাদি কার্যের যিনি কর্তা, তিনি উহার উপাদান- কারণের দ্রম্টা এবং অধিষ্ঠাতা, ইহা দিদ্ধ হয়। তাহা হইলে তিনি যে দ্যাণুকের উপাদান-কারণ অতীন্দ্রিয় পরমাণুর দ্রম্টা, স্থতরাং অতীন্দ্রিয়দর্শী, ইহা অবশ্য স্বীকার করিতে হয়। কারণ, উপাদান-কারণের দ্রম্টা না হইলে, তাঁহার কর্তৃত্ব দিদ্ধ হইতে পারে না। জগৎস্রুম্টা পরমেশরের অতীন্দ্রিয়দর্শিত্ব দিদ্ধ হইলে, তিনি যে শরীর বাতীত স্পত্তি করিতে পারেন, স্প্রিকার্যে তাঁহার যে আমাদের তায় শরীরাদির অপেক্ষা নাই, ইহাও দিদ্ধ হইবে।" জগতের স্প্রি-সংহার প্রভৃতিতে ঈশরের শরীরের অপেক্ষা না থাকিলেও, পরমেশর লোকশিক্ষা এবং ধর্মরক্ষার জন্ত সময়বিশেষে শরীর পরিগ্রহ করিয়া ধরিত্রীর বুকে অবতীর্ণ হইয়া থাকেন, ইহা পার্থসারথির মুখেই আমরা গীতায় শুনিতে পাই—

যদা যদাহি ধর্মস্ত গ্রানির্ভবতি ভারত ! অভ্যুত্থানমধর্মস্ত তদাত্মানং স্কাম্যহম্॥ পরিত্রাণায় দাধূনাং বিনাশায় চ ছুদ্ধতাম্। ধর্মসংস্থাপনার্থায় সম্ভবামি যুগে যুগে॥

গীতা, ৪র্থ অঃ ৭-৮ শ্লোক।

উদয়নাচার্য প্রভৃতি নৈয়ায়িকগণও গীতোক্ত ঐ মহাদিদ্ধান্ত তাঁহাদের দর্শনে অনুসরণ করিয়াছেন—

"গৃহ্নাতি হীশ্বোহপি কার্যবশাৎ শরীরমন্তরা দর্শয়তি চ বিভূতিমিতি।" উদয়নকৃত ভাষকুস্থমাঞ্জলি, ৫ম স্তবক, ৫ম কারিকা।

আচার্য বাদরায়ণ বেদান্তদর্শনে "বিকরণস্বান্নেতি চেত্ত চুক্তন্"। এঃ সৃঃ ২।১।৩১। এই সূত্রে পরমেশরের দেহ, ইন্দ্রিয়বর্গ না থাকিলেও, তাঁহার বিশ্বস্থির 
ন্বেত্বেদান্তের যে পূর্ণসামর্থ্য আছে তাহা উপপাদন করিয়াছেন। ঐ বাদরায়ণশত সূত্রের ব্যাখ্যায় আচার্য শক্ষর "অপানিপাদো জবনো গ্রহীতা,
পশ্যত্যচক্ষুঃ স শৃণোত্যকর্ণঃ"। এই মেতাশ্বতের শ্রুতির (শ্বেতাশ ৩)১৯)

১। মঃ মঃ ৮ফণিভূষণের স্থায়দশ নের টিপ্পনী, ৪। ১।২১ হত।

২। পরমেশ্বের দর্বণক্তিমন্তাবশতঃ তাঁহার চরণ ও কর না থাকিলেও তিনি চলিতে পারেন, (যে কোন বস্তু) গ্রহণ করিতে পারেন। চক্ষু না থাকিলেও তিনি দেখিতে পান কান না থাকিলেও শুনিতে পান।

উল্লেখ করিয়া বাদরায়ণের উক্ত দিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন—অকরণস্থাপি ব্রহ্মণঃ দর্বসামর্থাযোগং দর্শয়তি। ব্রঃ সৃঃ শং ভাষ্য, ২।১।৩১।

শ্রীরামানুজ, মধ্বাচার্য, গৌড়ীয় বৈষ্ণবাচার্য শ্রীজীব গোস্বামী প্রভৃতি বৈষ্ণববেদান্ত-সম্প্রাদায় ভিন্ন পথে অগ্রাসর হইয়া পরমেশ্বের প্রাকৃত দেহ স্বীকার না করিলেও, অপ্রাকৃত নিতা দেহ স্বীকার করিয়াছেন। বৈশ্ববেদান্ত-পরমেশর জ্যোতিঃম্বরূপ, ইহা ছান্দোগ্য প্রভৃতি বহুশ্রুতিতে সম্প্রদায়ের উক্ত হইয়াছে। প্রথম কল শ্রুতি অনুসারে পরমেশ্রকে অভিমত জ্যোতিঃ পদার্থ বলিয়া গ্রাহণ করিলে, তাঁহার রূপও অবশ্য স্বীকার করিতে হয়। কারণ, জ্যোতিঃ পদার্থ একেবারে রূপশৃত্য হয় না। তবে প্রমেশ্রের ঐরপ সাধারণ প্রাকৃত রূপ নহে; উহা অপ্রাকৃত রূপ। জীবের প্রাকৃত চকুর দারা ঐরপ দেখা যায় না। এইজন্মই শ্রুতি বলিয়াছেন—'ন চক্ষ্যা পশ্যতি রূপমস্তা'। প্রমেশ্বের কোনপ্রকার রূপই না থাকিলে, 'তাঁহার রূপ নাই', ইহাই সরলভাবে শ্রুতিতে বলা উচিত তাঁহার রূপ চকুর দারা দেখা যায় না, এইরূপ চাকুষ-দর্শনের নিষেধের সেক্ষেত্রে কোনই অর্থ হয় ন।। এইরূপ নিষেধের দ্বারাই পরমেশরের যে অপ্রাকৃত রূপ আছে, তাহা বুঝা যায়।

> যদাপশ্যঃ পশ্যতে রুক্সবর্ণন্। মুণ্ডক, ৩।১। বৃহচ্চতদ্বিরুমচিন্ত্যরূপম্। মুণ্ডক, ৩।১।৭। বিরুণুতে তন্ং স্থাম্। মুণ্ডক, ৩।২।৩।

জ্ঞান-বিজ্ঞানময় শ্রুতির এই সকল উক্তিদারা প্রমেশ্বের যে রূপ বা তনু আছে, তাহাই নিঃসংশয়ে আমরা বুঝিতে পারি।

দর্বতঃ পাণিপাদন্তং দর্বতোইকি শিরোমুখম্।
সহস্রশীর্ষা পুরুষঃ দহস্রাক্ষঃ দহস্রপাৎ॥ ঋগবেদ, ১০ম মণ্ডল,
অঙ্গানি তস্থা দকলেন্দ্রিয়বৃত্তিমন্তি। বিষ্ণু পুরাণ।

এই সকল শ্রুতি ও স্মৃতিতে প্রমেশ্বরের রূপের যেমন বর্ণনা পাওয়া যায়, 'অশব্দমস্পর্শমরূপমব্যয়ম্,' ইত্যাদি শ্রুতির দারা আবার ঈশ্বরে শব্দ, স্পর্শ রূপ প্রভৃতির অভাবও বুঝা যায়। এই অবস্থায় বিরুদ্ধ শ্রুতি এবং

১। জ্যোতিদীব্যতে, ছান্দোগ্য, ৩।১৩।৪ ; তচ্চুভ্রং জ্যোতিষাং জ্যোতিঃ। মুণ্ডক, ২।২।৯।

শ্বতির সমন্বয় করিতে গেলে ইহাই বুঝিতে হইবে যে, প্রমেশ্রের সাধারণ চক্ষর গ্রাহ্য প্রাকৃত রূপ নাই; অপ্রাকৃত জ্যোতির্নয়রূপ আছে। গৌডীয় বৈফ্যবাচার্যা শ্রীজীব গোসামী তাঁহার 'ভগবংসন্দর্ভে' এবং 'সর্বসংবাদিনী' গ্রন্থে শ্রুতি ও শ্বুতির সমন্বয় বিচার করিয়া উল্লিখিত সিদ্ধান্তেই উপনীত হইয়াছেন। তাঁহার ঐ সিদ্ধান্ত তিনি অনুমান-প্রমাণের সাহায্যেও তদীয় 'ভগবৎসন্দর্ভে' উপপাদন করিবার চেফা করিয়াছেন।' বিশিষ্টাদ্বৈত-বেদান্তী আচার্য রামানুজ তাঁহার শ্রীভাগ্যে "অন্তন্তদর্মোপদেশাৎ"। এঃ সুঃ ১।১।২১। এই ত্রহ্মসতের ব্যাখ্যায় পরত্রহ্মের অপ্রাকৃতরূপ সমর্থন করিয়াছেন। দ্বৈতবেদান্তী মধ্বাচার্য "রূপোপন্যাসাচ্চ", বঃ দুঃ ১।১।২৩। এই সূত্রের বিবরণে প্রমেশবের অপ্রাকৃতরূপের বর্ণনা করিয়া, "অন্তবত্তমসর্বজ্ঞতা বা", ত্রঃ সৃঃ ২।২।৪১ ৷ এই সূত্রের ভাষ্যে পরব্রন্ধের যে বুদ্ধি, মন, করচরণাদি অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ প্রভৃতি আছে তাহাও শাস্ত্রবলে সমর্থন করিয়াছেন। <sup>২</sup> পরমেশরের জ্ঞানাদির তায় তাঁহার অপ্রাকৃত দেহও নিত্য, অনিত্য নহে। ঈশরের এ দেহ অনিতা হইলে, তাহা কোনমতেই এই অনাদি স্ঠি-প্রবাহের সাধন হইতে পারে না। প্রমেশ্বের ঐ নিত্য দেহ পরিচ্ছিন্ন, কি অপরিচ্ছিন, এই প্রশাের উত্তরে ঐজীব গোস্বামী 'দর্বদংবাদিনী'তে বলিয়াছেন—

"তম্ম শ্রীবিগ্রহম্ম পরিচিছ্নত্বেংপি অপরিচিছ্নত্বং শ্রারতে, তচ্চ যুক্তমচিন্ত্য-শক্তিত্বাৎ।"

ভগবানের শ্রীবিগ্রাহ পরিচ্ছিন্ন হইলেও অপরিচ্ছিন্ন। পরিচ্ছন্নের এই অপরিছিন্নতা পরব্রন্দোর অবিচিন্ত্য শক্তি বলেই সম্ভবপর হয়। এই মতে শ্রীহরির শ্রীবিগ্রাহ এবং তাঁহার কর-চরণ প্রভৃতি অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ সমস্তই সচ্চিদানন্দস্বরূপ।

১। তথা চ প্রয়োগঃ—ঈশ্বর: দবিগ্রহ: জ্ঞানেচ্ছাপ্রযত্ত্ববংকর্তৃত্বাৎ কুলালাদিবং। দ চ বিগ্রহো নিত্য ঈশ্বরকরণত্বাৎ তজ্জ্ঞানাদিবদিতি। শ্রীজীবগোস্বামিক্বত ভগবৎদন্দর্ভ। পরমেশ্বরের বিগ্রহ বা শরীর আছে, যেহেতু তিনি জ্ঞান, ইচ্ছা ও প্রযত্ত্ব বিশিষ্ট কর্তা। যেমন ঘটাদি কার্যের কর্তা কুম্ভকার। শরীরী ব্যতীত কেহই কর্তা হইতে পারে না। কর্তা হইলেই ঐ কর্তা অবশ্য শরীরীই হইনেব। জগৎকর্তা পরমেশ্বরও স্বতরাং শরীরী, অশরীরী নহেন।

২। ব্র: স্থ: ১।১।২৩; ও ২।২।৪১ স্ত্রের মাধ্বভাষ্য দ্রষ্টব্য।

শ্রীবিগ্রহই পরমেশ্বর, পরমেশ্বই শ্রীবিগ্রহ। পরমেশ্বর হইতে ঐ বিগ্রহ ভিন্ন কিছু নহে। দেহ এবং দেহী অভিন্ন।

স্প্তিতে স্রাম্টার সম্পর্ক যে অত্যন্ত ঘনিষ্ঠ তাহা অনেক পাশ্চাত্য দার্শনিক পণ্ডিতও স্বীকার করিয়াছেন। গ্রীক দার্শনিক আরিষ্টট্ল্ (Aristotle)

বলেন—স্প্তির কারণ অনাদি এবং অনন্ত। স্প্তিও স্কৃতরাং
পাদাতামত
অনাদি এবং অনন্ত। প্রকৃতপক্ষে স্প্তিকে আরিষ্টট্ল্ স্বয়স্তৃ
হইতে বিচ্চৃ্রিত বলিয়াই মনে করেন। প্লেটোর মতে অনন্তকাল

হইতে যে অপরিবর্তনীয় ভাবধারা (idea) পরিবর্তনশীল পদার্থরাজির সঙ্গে সম্মিলিত রহিয়াছে, বিশ্বজগৎ তাহারই বহিঃপ্রকাশমাত্র। নিওগ্রেটনিক (Neoplatonic) দার্শনিকগণের মতে ঈশর ও জগৎ উভয়ই তুল্যরূপে অনাদি ও অনন্ত। জোনোফিনিস্ প্রভৃতির মতে ভগবান্ এবং ব্রহ্মাও এক ও অভিন্ন। আধুনিক জার্মানীতে এই মতেরই প্রচলন অধিক দেখিতে পাওয়া যায়। টাইক (Stoic) সম্প্রাদায় ভগবান্ ও পদার্থ, এই চুইটিকেই স্ঠির মূল কারণ বলিয়া মনে করেন। ইহাদিগের মতে প্রথমটি অর্থাৎ ভগবান ক্রিয়াশীল; দ্বিতীয়টি বা জাগতিক পদার্থ ক্রিয়াস্থল। দ্বিতীয়টির উপর প্রথমটির যে ক্রিয়া চলিতেছে, তাহারই ফলে জগৎ উদ্ভূত হইতেছে। খুফানদিগের ধর্মগ্রন্থপাঠে জানা যায় যে, প্রমেশ্বের মুখের কথা হইতেই দৃশ্যমান বিশের উদ্ভব হইয়াছে। ঈশর বলিলেন—"আলো হউক", অমনি জগতে আলোর উদ্ভব হইল। এইভাবে ঈশরের কথানুসারেই স্থাবর-জঙ্গমাত্মক বিশ জনালাভ করিল। এইরূপ খৃষ্টীয় মতের অনুরূপ মতবাদ আমরা আমাদের প্রাচীন বেদ, ব্রাহ্মণ, উপনিষৎ, সংহিতা প্রভৃতি হইতেও জানিতে পারি। "স ভূরিতি ব্যাহরৎ স ভূমিমস্জত" তৈতিরীয় ব্রাহ্মণ, ২৷২৷৪৷২। এইরূপ দেবতা, মনুষ্য প্রভৃতি স্বষ্টিও স্রফী প্রজাপতির উক্তি অনুসারেই আত্মপ্রকাশ লাভ করিল।

১। (ক) "এত ইতি বৈ প্রজাপতির্দেবানক্জতাক্ত্রমিতি মন্থ্যানিদ্দর ইতি পিউঁ ৃত্তিরঃ-পবিত্রমিতি গ্রহানাশব ইতি স্তোত্রং বিশ্বানিতি শস্ত্রমভিন্নোভগেত্যন্তাঃ প্রজাং" ইতি ক্রতিঃ।

১।৩।২৮ সংখ্যক ব্রঃ স্ত্রের শংভাষ্যে উদ্ধৃত শ্রুতি।

অনাদি নিধনা নিত্যা বাগুৎস্টা স্বয়ংভ্বা।
 আনে বৈদময়ী দিব্যা যতঃ দর্বাঃ প্রবৃতয়ঃ॥

"শন্দ ইতি বঢ়েরাতঃ প্রভবাৎ প্রত্যক্ষানুমানাভ্যান্"। ব্রঃ সূঃ ১০০২৮।
এই বেদান্তসূত্রে আচার্য বাদরায়ণ আলোচিত শ্রোতমত অনুসরণ
করিয়া, শন্দ হইতে চরাচর বিশ্বের স্বপ্তি সমর্থন করিয়াছেন। শঙ্করাচার্য ভাষ্যে
নানাবিধ যুক্তিতর্কের অবতারণা করিয়া বাদরায়ণাচার্যের সিদ্ধান্ত দৃচ্ভিত্তিতে
স্থাপন করিয়াছেন। শঙ্করাচার্য বলিয়াছেন, শিল্পী যে ঘট, বন্ধ প্রভৃতি স্বপ্তি
করে, সেক্ষেত্রেও দেখা যায় যে, শিল্পী ঐ শিল্পের বাচক শন্দকে মনে মনে
চিন্তা করিয়া তবেই শিল্পকে রূপায়িত করে। এই অনাদি স্বপ্তি-প্রলয়্ম প্রবাহেও প্রজাপতি পূর্বতন স্বপ্তির অনুরূপ বিশ্বস্থি সাধন করিবার উদ্দেশ্যে স্বপ্তির বাচক নিতা বৈদিক শন্দসমূহ মনে মনে চিন্তা করিয়াই পূর্ব স্বপ্তির অনুরূপ পশ্চান্তন স্বপ্তির বিধান করিয়াছেন। নিত্যশন্দই শন্দপূর্বক স্বপ্তির মূল। এইজন্মই জগৎকে বাদরায়ণ বেদান্তসূত্রে 'শন্দপ্রভব' বলিয়া বির্ত

আদি পুরুষ আদম ও আদি জননী ইভ্ হইতেই খুফান সম্প্রদায় যেমন জগতের স্ঠি ব্যাখ্যা করেন, হিন্দু ঋষিগণের মতেও স্ঠির উষায় স্রফা প্রজাপতি আপনাকে দ্বিধাবিভক্ত করিয়া অর্ধেকে পুরুষের রূপ ও অপরাধে প্রকৃতির রূপ পরিগ্রহ করতঃ জগং স্ঠি করিলেন।

পুরাণ ও সংহিতাকারের মতে প্রজাপতি বিশ্বস্তির উদ্দেশ্যে নিজ দেহ হইতে ধ্যানবলে এক বিরাট অও স্ততি করিলেন এবং তাহাতে বিশ্ব-জীবন-বীজ নিক্ষেপ করিলেন। সেই অওমধ্যে সর্বলোক পিতামহ ব্রহ্মা জন্মগ্রহণ করিয়া বিশ্বচরাচর স্ততি করিলেন। কোন কোন পুরাণে কিছু কিছু

নামরূপঞ্চ ভূতানাং কর্মণাং চ প্রবর্তনম্।
বেদশব্দেভ্য এবাদৌ নির্মমে দ মহেশ্বরঃ॥
সর্বেবাং তু দ নামানি কর্মাণি চ পৃথক্ পৃথক্।
বেদশব্দেভ্য এবাদৌ পৃথক্ দংস্থান্ট নির্মমে॥

মহুদংহিতা, ১ম অঃ ।

১। চিকীষিত মর্থমন্থতিষ্ঠং স্তস্থ বাচকং শব্দং পূর্বং স্ট্রা পশ্চান্তমর্থমন্থতিষ্ঠতীতি দর্বেবাং না প্রত্যক্ষমেতং। তথা প্রজাপতেরপি স্রষ্ট্রং পূর্বং বৈদিকাঃ শব্দা মনসি প্রান্থবভূব্ং, পশ্চান্তদন্থতানর্থান্ সমর্জেতি গম্যতে। বাং স্থাং ভাষ্য, ২০০২৮।

২। মুদুংহিতা, ১ম অঃ ৮৯ শ্লোক।

মতভেদ থাকিলেও পুরাণোক্ত স্প্তির ইহাই মূল কথা। পুরাণকার জলময়ী স্থি সমর্থন করিয়াছেন। খৃষ্টীয় ধর্মগ্রন্থেও জলপ্লাবনের এবং ঐ জলমধ্যে ব্রহ্মাণ্ডের স্থায় বিশ্ববীজবাহী নোয়ার নোকার কথা শুনিতে পাওয়া যায়। এইরূপে প্রাচীন ধর্মশাস্ত্রকারগণের মুধ্যে ভাবের ঐক্য লক্ষ্যণীয়। স্প্তির প্রক্রিয়াসম্পর্কেও সাংখ্য-পাতঞ্জল এবং বেদান্তমতের মধ্যে অনেকাংশে দাম্য দেখিতে পাওয়া যায়।

বিশ্বস্থি সম্পর্কে বেদান্তী বলেন, সৃষ্টির পূর্বাবস্থায় একমাত্র সৎস্বরূপ পরব্রহাই বিগ্রমান ছিলেন; অপর কিছুই ছিল না। ঋগ্বেদের 'নাসদীয়' সূক্তে এই অবস্থার চমৎকার বর্ণনা পাওয়া যায়। বৈদিক খাবি সেই অবস্থার বর্ণনায় নাসদীয় সূক্তে বলিয়াছেন, তখন সংও ছিল না, অসৎও ছিল না, পৃথিবীও ছিল না, আকাশও ছিল না; সূর্বও ছিল না; চন্দ্রও ছিল না, দিবাও ছিল না, রাত্রিও ছিল না। যদিও দৈতসম্পর্কবর্জিত পরমসতা অস্তিতামাত্ররূপে তথনও বর্তমান ছিল, তবু তাঁহাকে সেই অবস্থায় 'সং'রূপে অভিহিত করা সম্ভবপর ছিল না। কারণ, সেই অবস্থায় তখন কোনরূপ আখ্যাও ছিল না, অভিব্যক্তিও ছিল না। সদসতের তাহা অতীতাবস্থা। এই অবস্থার বর্ণনায় শ্রুতি বলিয়াছেন—রাত্রির অন্ধকারে যেমন সমস্ত দৃশ্যপদার্থ আরত থাকে, সেইরূপ অজ্ঞানের গাঢ় অন্ধকারে বিশ্ব তথন আরত ছিল—

"নাসদাসীয়োসদাসীত্তদানীম্। তম আসীত্তমসা গৃঢ়মগ্রেইপ্রকেতম্॥"

ঋগ্বেদ ১০ম মঃ, নাসদীয় সূক্ত ১২৯।

দর্বাচ্ছাদক অজ্ঞানই শ্রুতিতে তমঃশব্দে অভিহিত হইয়াছে। সত্তা বা প্রজ্ঞার আলোকে আলোকিত দেই তমঃস্বভাবা মায়া হইতেই নামরূপময় বিশ্বপ্রপঞ্চ আবিভূতি হইয়াছে। এই আবির্ভাবের নামই জন্ম। স্তিমিত গন্তীর দেই পরম্যন্তাকে অদ্বৈতবেদান্তী বিশ্বের অপরিণামী উপাদান বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। দেই দৈতসম্পর্কবর্জিত 'অস্তিতা' কিভাবে, বিশ্বসন্তায় রূপান্তরিত হইল। জগতের অপরিণামী বা বিবর্ত উপাদান 'পরম্যন্থ' কিরূপে বিশ্বপ্রপঞ্চে অনুসূত হইয়া মিখ্যা জগৎকে সত্যরূপ দান করিল। প্রলয়ের তাম্যী নিশার অবসানে স্প্রের র্থচক্রকে কিভাবে প্রাচীনপথে পুনরাবর্তিত

করিল, সেই রহস্ত এই প্রবন্ধে আমরা আলোচনা করিব। সং. চিৎ ও আনন্দ, পরব্রক্ষের এই ত্রিবিধ বিভাব বেদান্তের সিদ্ধান্তে অভিন্ন হইলেও. স্প্তিরহস্ম বুঝিবার জন্ম ঐ ত্রিবিধ বিভাবের তাৎপর্য আমাদিগকে উপলদ্ধি করিতে হইবে। প্রম্মতের যে চিদ্ভাব তাহাই বিশ্বপ্রস্বিনী মায়াকে বীক্ষণ করিয়া মায়াধীশ, দ্রফা, দাক্ষিরূপ প্রাপ্ত হন। 'এক আমি বহু হইব', মায়াধীশ দ্রফার এইরূপ বহু হইবার আকৃতি সেই অনির্বাচ্যা গুণময়ী মায়ারই বিলাস। দ্রফী সাক্ষীর মহামনে যে বিশ্বস্থানী বুতি আত্মপ্রকাশ লাভ করিল, শ্রুতির ভাষায় তাহারই নাম কাম কামনা। এই কামনাই মায়া। মায়াধীশ প্রমেশ্রের স্প্রি-উন্মুখ মনের ইহা প্রথম বিচ্ছুরণ। প্রালয়ের অন্ধকারে নিখিল বিশ্বপ্রপঞ্চ বীজরূপে মায়ার গর্ভে লুকায়িত ছিল। মায়াধীশ পরমেশবের প্রেরণায় মায়ার শরীরে স্পন্দন দেখা দিল। প্রলয়ের কালরাত্রির প্রভাত হইল। স্ঠির উষার অরুণালোকে জীবজগতে জাগরণের সাড়া পড়িয়া গেল। প্রলয়ের যবনিকা অপদারণ করিয়া দিয়াও, মায়াধীশ মায়ার প্রভাব মুক্ত হইয়া হৃষ্টির জালে বিজড়িত না হইয়াই অবস্থান করেন। এইজন্মই মায়াধীশের পক্ষে এই স্ঠি লীলামাত্র, বন্ধন নহে। মিথ্যা মায়া লইয়া স্বাধীনভাবে খেলা করার নামই লীলা। এই লীলার মূল হইল পরব্রহ্মের আনন্দভাব। একক লীলা হয় না। "একাকী ন রমতে, স দ্বিতীয়মৈচ্ছৎ"। আনন্দময় প্রমেশ্ব নিথিল বিশ্বীজরূপা যোগমায়াকে তাঁহার স্প্রিলীলার সহচরী করিয়া তিনি र्राष्ट्रेनीनां अवृत् रहेलन! भाषांत वधाक भाषाधीं भाषांत कान अजाव নাই, ইহা আমরা পূর্বেই দেখিয়াছি। স্থতরাং মায়াধ্যক্ষ প্রমেশরের এই স্ষ্ঠিলীলায় যোগমায়া তাঁহার সহচরী হইলেও এই বিশ্বস্থ ি তাঁহার পক্ষে লীলামাত্রই বহিল। তাঁহার দ্রম্ফা দাক্ষিস্বরূপের উপর কোনরূপ প্রভাব বিস্তার করিতে পারিল না। মায়া প্রভাব বিস্তার করে যাহারা মায়াবশ্য দেই জীব ও জগতের উপর। মায়াধ্যক্ষ জানেন—মায়া মিখ্যা, মায়িক অভিব্যক্তিও মিথা। সৃষ্টি স্থিতি প্রলয় দক্রই ভ্রান্তিবিলাদমাত্র। একমাত্র সত্য-শিব-স্থন্দররূপ অদ্বয় পরব্রহ্মই সত্য। 'সেই পরব্রহ্মই আমি' অজ্ঞ জীব ইহা জানে না, দেইজন্মই মায়ার কুহকে পড়িয়া দংসার সাগরে ভুবিয়া মরে।

ঈশরের বিশ্বদর্শন এবং জীবের জগদর্শনের মধ্যে পার্থক্যও স্থতরাং অনেক। জীবের কর্তৃত্বাভিমান আছে। পরমেশরের তাহা নাই। সে উদাসীন দ্রফী! তাঁহার বহুভবন প্রবৃত্তির মধ্যে (অহং বহুস্থাং প্রজায়ের, এইরূপ স্কলেচছার মধ্যে) অভিমানের অভিব্যক্তি থাকিলেও, এই অভিমান তাঁহার মহামনে কোনপ্রকার রেখাপাত করে না। স্থাপ্তির মিথ্যাত্বসম্পর্কে তাঁহার দৃঢ় নিশ্চয় থাকে। স্বীয় সচ্চিদানন্দ ভাবেরও কোনরূপ বিচ্যুতি ঘটে না। এইজন্ম স্থি প্রফীকে স্পর্শ করিতে পারে না। কিন্তু মায়ার অধ্যক্ষ হইয়া তিনিই এই জগদিশ্রজাল রচনা করেন—

"মায়াধ্যক্ষেণ প্রকৃতিঃ সূয়তে স চরাচরম্॥"

গীতা ১।১০।

"দ্রফী পুরুষ দৃশ্য প্রকৃতিকে দর্শন করিয়া যেন বলেন, "আহা; কি স্থানর! কি আনন্দ!" ইহাই পুরুষ প্রকৃতির আদি মিলন। এই আদি মিলনানন্দই আভাসরূপে ব্রহ্মা হইতে স্তম্ব পর্যন্ত সকল জীবকে মুগ্ধ করিয়া রাথিয়াছে। এই আনন্দই স্প্রির কারণ।" এই আনন্দকে লক্ষ্য করিয়াই শ্রুতি বলিয়াছেন—আনন্দাদ্ধ্যেব থবিমানি ভূতানি জায়ন্তে, আনন্দেন জাতানি জীবন্তি। আনন্দং প্রযন্ত্যভিসংবিশন্তি। তৈত্তিঃ ৩৬ "এই মিলনানন্দই আধ্যাত্মিক, আধিভৌতিক ও আধিদৈবিকরূপে চরাচর জগৎকে আনন্দে নৃত্য করাইতেছে। এই পুরুষ প্রকৃতিই অর্দ্ধনারীশ্বর; শিব-ছুর্গা, রাম-সীতা, কৃষ্ণ-রাধা প্রভৃতি রূপে সাধনার জগতে পূজা লাভ করিতেছেন। এই যুগল মিলনে দ্রুতী পুরুষ দৃশ্য প্রকৃতির সহিত বাস্তবিক না মিশিলেও যেন মিশিয়া এক হইয়া গিয়াছেন। এইরূপ যুগলের পরিকল্পনার মধ্যে যে আনন্দভাব প্রকাশ পাইতেছে অন্তর্যামী সাক্ষী চৈতন্মই সেই ভাবের প্রকাশক। ইহা সাক্ষিচৈতন্তের আনন্দ ভাবেরই অভিব্যক্তি। সাক্ষী আনন্দভাবের দ্রুষ্টা, আনন্দভাবটি এখানে দৃশ্য বা ভোগ্য। এই দৃশ্য বা ভোগ্য আনন্দভাব উন্মেষপ্রাপ্ত হইয়া দ্রুটাকেও যেন আনন্দময় করিয়া তুলিয়াছে।">

এখানে লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, দ্রফী দাক্ষীর যে আনন্দভাবের কথা বলা হইয়াছে, তাহা আনন্দমাত্রকে লক্ষ্য করিয়াই বলা হইয়াছে, আনন্দভোগকে লক্ষ্য করিয়া নহে। কেননা, ভোগের আনন্দ জীবেরই

১। আনন্দগীতা, ৮৭ পৃষ্ঠা।

সম্ভবপর, সাক্ষীর পক্ষে তাহা সম্ভবপর নহে। ভোগাভিমান জীবকেই স্পর্শ করে, উদাসীন সাক্ষীকে তাহা স্পর্ণ করে না। দ্বিতীয়তঃ ভোক্তা জীবের যেমন ভোগাভিমান আছে; দেইরূপ ভোগের ব্যাবহারিকভাবে মত্য কোন-না-কোন আলম্বন অবশ্যই থাকিবে: ভোগের আলম্বন ব্যতীত জীবের ভোগ কদাচ সম্ভবপর নহে। ফলে, জীবের ভোগে ভোক্তা, ভোগ্য এবং ভোগ, এই ত্রিপুটীই একান্ত আবশ্যক। যে ভোগে এই ত্রিপুটীর কোন সম্পর্ক নাই; এই ত্রিপুটীকে বাদ দিয়া ভোগ যেখানে আনন্দমাত্রে পর্যবসিত হয়; দেই ত্রিপুটীবর্জিত আনন্দমাত্র বা ভূমানন্দই পরব্রে<del>ক্</del>যের আনন্দভাবের মধ্যে অভিব্যক্ত হইয়া থাকে। মায়ার কিছুমাত্র উন্মেয ঘটিলেই 'পরম সং' 'চিৎ'এ বিবর্তিত হন; আরও একট অধিকতর উন্মেষে 'চিৎ' 'আনন্দে' বিবর্তিত হন। বিশের স্বষ্টি রহস্ত ব্যাখ্যা করিতে গেলে মায়া-শক্তির এই উন্মেষ স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। অদ্বৈতবেদান্তী এই দৃষ্টিতেই পরব্রহেন্মর 'চিদ'ভাব ও 'আনন্দ'ভাবের দার্থকতা উপপাদন করিয়াছেন। ব্রহ্মানন্দ ত্রিপুটীবর্জিত হওয়ায় আনন্দমাত্র বা ভূমানন্দ ও চিনাত্রেই পর্যবদিত হয়। বিশুদ্ধ চিৎ আবার চেত্যতা (চিতির বিষয় বা জ্ঞেয়) বর্জিত হওরায় অস্তিতামাত্র 'পরমদতে'ই পর্যবদান লাভ করে। 'দৎ' 'চিৎ' 'আনন্দ' এই তিনটি বিভাব তান্ধিক দৃষ্টিতে সন্তাম্যত্ৰ ব্ৰহ্ম বস্তকেই লক্ষ্য করিয়া থাকে।

এই সচ্চিদানন্দ পরব্রন্থই মায়াতে প্রতিবিদ্বিত হইয়া মায়াধীশরূপে ব্রেষ্টা পরমেশর সংজ্ঞা লাভ করেন। যিনি স্বতঃ নিগুণ তিনিই মায়া উপাধি গ্রহণ করিয়া সগুণ সবিশেষ হন! এই সগুণভাব তাঁহার লীলামাত্র। লীলাময় পরমেশর প্রাণিগণের প্রতি দয়াপরবশ হইয়া, মায়িক বিগ্রহ ধারণ করতঃ জগতের রঙ্গমঞ্চে অবতীর্ণ হন, দেহধারীর ভায় প্রতিভাত হইয়া থাকেন (দেহবানিব লক্ষ্যতে), সম্বরজস্তমোগুণময়ী এই মায়াশক্তিই বিশ্ববীজস্বরূপা। মায়াধীশ পরমেশরের মায়ার সাক্ষীয়াত্র। সাক্ষী পরমেশরের

১। আনন্দগীতা ৮৮পুঃ।

২। 'সং' 'চিং' 'আনন্দ' এই ত্রিবিধ বিভাব কিরূপে নির্বিশেষ পরব্রন্ধেব বোধক হইয়া থাকে, তাহা আমরা ২য় পরিচ্ছেদে বিশেষভাবে আলোচনা করিয়াছি, জিজাত্মপাঠক সেই আলোচনা দেখুন।

'বীক্ষণে'র ফলে 'দত্তরজস্তমদাং দাম্যাবস্থা' প্রকৃতির শরীরে গুণের বিক্ষোভ ঘটে এবং তথনই স্ষ্ট্রির জোয়ার আরম্ভ হয়! বিশ্বজননী প্রকৃতির উপাদান সম্ব রজঃ এবং তমোগুণের স্বভাব এবং কার্যাবলী কিরূপ গ এই প্রশাের উত্তরে সাংখ্যের সিদ্ধান্তের পুনরাবৃত্তি করিয়া বলা যায়---সত্তরে ধর্ম প্রকাশ, আনন্দ, লঘুতা; রজোগুণের ধর্ম প্রবৃত্তি ও কর্মপ্রেরণা; তমোগুণের ধর্ম মোহ, আবরণ বা আচ্ছন্নভাব। দেবগণ সত্তপ্রধান, মানবকুল রজঃপ্রধান, পশুপক্ষী বুক্ষনতা প্রভৃতি তমঃপ্রধান। আনন্দময় প্রকাশকে যাহা আবৃত করে, তাহাই তমঃ। আবরণ করা বা ঢাকিয়া রাথাই তমোগুণের স্বভাব। এই আবরণকে অপসারণের যে প্রচেষ্টা তাহাই 'রজঃ'। তমোগুণের আবরণ অপুদারিত হইলে যে প্রকাশময় আনন্দময় অবস্থার উদ্ভব হয়, তাহাই সরগুণের কার্য। গুণময় জগতে সর্বত্রই সর রজঃ এবং তমঃ এই তিনগুণের খেলা চলিতেছে। এই গুণাপদারণের প্রচেষ্টারও কিছু বিরাম নাই। গুণের বোঝা ঝাডিয়া ফেলিয়া, গুণাতীতে পোঁছিবার প্রযত্ন যাঁহার যত অধিক ততই তিনি উন্নততর জীব। প্রবেশ্বকে যাঁহার। নিজস্বরূপ বলিয়া জানিয়াছেন—'অহং ব্রহ্মান্মি', তাঁহারাই গুণাতীত হইয়াছেন, প্রকৃতিকে তাঁহারা মিথ্যা অবস্তু বলিয়াই উপলব্ধি করিয়াছেন। কোনরূপ গুণের আবরণ না থাকায়, তাঁহাদের গুণাপদারণের প্রচেষ্টাও নাই; কোন কিছু প্রকাশ হওয়ারও নাই। তাঁহারা স্বপ্রকাশ, আনন্দময়, নিতামুক্ত। গুণময়ী ঐ প্রকৃতি তুই প্রকার—শুদ্ধসন্তময়ী এবং মলিনসন্তময়ী। শুদ্ধসন্তময়ী প্রকৃতির নাম মায়া, মলিনসত্তময়ী প্রকৃতির নাম অবিছা। মায়া দর্বজ্ঞ সর্বশক্তি পরমেশরের উপাধি; অবিছা অন্প্রজ্ঞ, অন্প্রশক্তি জীবচৈতন্তের উপাধি। ঈশর মায়াধীশ, জীব অবিভার বশ।

ঈশরের উপাধি মায়া অথগু এবং একই প্রকার, কিন্তু জীব-চৈতন্তের উপাধি অবিদ্যা খণ্ড খণ্ড এবং বহুপ্রকার হইয়া থাকে। "মায়াবী ঈশরের 'আমি অথগু সচ্চিদানন্দ' এইরূপ বোধ থাকে। অবিদ্যাগ্রস্ত জীবগণ সৰ্ব-মালিন্তহেতু আপনাদিগকে খণ্ড খণ্ড বলিয়া বোধ করেন। এই সকল খণ্ডভাবের তারতম্য আছে। ব্রহ্মা, বিষ্ণু, মহেশ্বর—ইঁহারা বৃহৎ বৃহৎ খণ্ড।

১। সত্ত্বং লঘুপ্রকাশকমিষ্ট মুপষ্টভাকং চলঞ্চ রজঃ। গুরুবরণক্ষেব তম:।

ঈশ্বর ক্ষের সাংখ্য কারিকা।

ব্রন্দা রজঃপ্রধান, বিষ্ণু সত্তপ্রধান ও মহেশর তমঃপ্রধান। ই হারা খণ্ড বটেন, কিন্তু ই'হাদের অবিভা আবরণ অত্যন্ত সল্লমাত্র থাকায়, স্ফট হইবার পর অনুসন্ধানমাত্রে আপন অথও সচ্চিদানন্দরূপের জ্ঞান হওয়ায়, জীবশুক্ত অবস্থায় স্ফ্যাদিকার্য করিতেছেন। মরীচিআদি প্রজাপতিগণ ইহাদের অপেকা কুদ্রতর থণ্ড। ইংহারাও অতি সহজেই তত্তজান লাভ করিয়া জীবন্মক্ত (অবস্থা প্রাপ্ত হন)। ইন্দ্রাদি দেবগণ আরও ক্ষুদ্র খণ্ড। ইঁহারা প্রজাপতিগণ অপেকা অধিক প্রয়বে তর্মাতি লাভ করিয়া থাকেন। গন্ধর্বগণ আরও ক্ষুদ্র খণ্ড, তদপেক্ষা মনুয্যগণ, তদপেক্ষা পশুপক্ষী-আদি এইরপে ক্রমান্ত্রে ক্রুদ্রতর বস্তু। ব্রহ্মা হইতে স্তম্ব পর্যন্ত সকলের মধ্যেই খণ্ডভাব অল্পবিস্তর বিভাষান: ইহারা সকলেই অবিভাগ্রস্ত জীব। তন্মধ্যে কেহ কেহ তরজ্ঞান লাভ করিয়া জীবন্মক্তাবস্থায় প্রারন্ধানুসারে স্বীয় স্বীয় অধিকার পালন করিতেছেন, কেহবা মুক্তির জন্ম চেফা করিতেছেন; কেহবা মৃক্তির জন্ম প্রয়ন না করিয়া বিষয়ভোগে মত্ত আছেন, কেহবা অত্যন্ত তমসাচ্ছন্ন হইয়া কর্মফল ভোগ করিয়া যাইতেছেন। ই হাদের মধ্যে জীবন্মুক্ত পুরুষগণ ঈশ্বরদদৃশ। প্রভেদ এইমাত্র—ঈশ্বর নিত্যজ্ঞানময়; ইঁহারা কিন্ত সাধনার দ্বারা জ্ঞানলাভ করিয়াছেন। স্বরূপতঃ ঈশবের সহিত একস্বজ্ঞান থাকিলেও তৃচ্ছ মায়িক প্রারব্ধবর্শে নিজ নিজ অধিকার পালন করিতেছেন। সচ্চিদানন্দস্বরূপ ঈশ্বরে কিন্তু খণ্ডভাব আদে নাই, তিনি অখণ্ড, পূর্ণ। আনন্দমাত্র ব্রহ্ম মায়াশক্তিতে প্রতিবিদ্বিত হইয়া অন্তর্যামী ঈশ্বরনাম ধারণ করেন। অন্তর্যামীর ইচ্ছা, আদেশ বা শাসনানুসারে ব্রহ্মাদি সকলেই নিজ নিজ অধিকারে আছেন। তাঁহার এই নিয়মকেই মহানিয়তি বলে।">

দৃশ্যমান জীব জগৎ সমস্তই এই নিয়তির অধীন। এই নিয়তিই মায়া।
মায়া পরমেশরাশ্রিত এবং তাঁহার শক্তি। এই মায়াশক্তিই ব্রহ্মা, বিষ্ণু,
মহেশর প্রভৃতি দ্বারা জগতের স্প্তি, স্থিতি, লয় বিধান করেন। কর্মমাত্রেরই
মূল এই প্রকৃতি (প্র+কৃতি), সেই কর্ম ব্রহ্মা, বিষ্ণু, মহেশরের স্প্তি
স্থিতি প্রভৃতি ক্রিয়াই হউক, কিংবা জীবের ক্ষুদ্রতের ক্রিয়াই হউক,
তাহাতে কিছুই আসে যায় না। সাক্ষী অন্তর্যামী পুরুষের কোন ক্রিয়া

১। আনন্দ গীতা ৯১ – ৯২ পৃষ্ঠা।

নাই। তিনি উদাসীন দ্রুষ্টা। ভ্রান্তিবশতঃই প্রকৃতির ক্রিয়া প্রকৃতির ভাসক পুরুষে আরোপিত হইয়া থাকে। স্বচ্ছ কাচথণ্ডের সম্মুখে জবাকুস্কুম ধরিলে কাচখণ্ডও যেমন লাল দেখায়, প্রকৃতি দম্মখস্থ হইলে শুদ্ধপুরুষও প্রকৃতিতে প্রতিবিশ্বিত হইয়া প্রকৃতির শাসক, ভাসকও অন্তর্যামিরূপে স্ষ্টিক্রিয়ায় বিজড়িত বলিয়া প্রতিভাত হন। বস্তুতঃ অন্তর্যামী পুরুষ প্রকৃতির ঢালক ভাসকরপে স্রফা হইয়াও, উদাসীন সাক্ষীমাত্র। এই সাক্ষী চৈতন্ত সতত জাগরক স্বাহলও জীবের সুষ্প্তি অবস্থায় 'কিছুই জানি না', 'ন কিঞ্চিদেবেদিষম্' এইরূপ অজ্ঞান জীবভাবকে গ্রাস করে। এই অজ্ঞানই মূল প্রকৃতি। স্বযুপ্তিতে জীবমাত্রই এই মূল অজ্ঞানজলে ডুবিয়াই জীবভাব হারাইয়া ফেলে। দে জীব ক্ষুদ্রতর খণ্ডই হউক, কি বৃহত্তর খণ্ডই হউক, তাহাতে কিছুই আদে যায় না। বিশ্বশিল্পী ব্রহ্মাও তাঁহার নিদ্রার সময় উপস্থিত হইলে অর্থাৎ প্রলয়ের ঘন্টা বাজিলে একরপ 'জানিনা'র অজ্ঞানে ড়বিয়া আত্মহারা হন। স্বষ্টির উবায় স্মৃষ্প্তি ক্ষেত্র হইতে উত্থিত হইয়া স্ষ্টিকার্যে আত্মনিয়োগ করেন। ব্রহ্মা হইতে আরম্ভ করিয়া স্তম্ব পর্যন্ত সকল জীবই এই সুযুপ্তি ক্ষেত্র হইতে উদৃভত হইতেছে। এই মূল অজ্ঞানটি একটি বিরাট ক্ষেত্রের হ্যায়। ইহার অন্তরালে অসংখ্য জীব বীজ বর্তমান রহিয়াছে। নিয়তিবশে এই অজ্ঞানক্ষেত্রে যথন যে বীজ ফুটিয়া ওঠে, তথন তাঁহারই কর্ম দেখা যায়। এই মূল অজ্ঞান বা প্রকৃতিকেই ব্রহ্মা, বিষ্ণু, মহেশর প্রভৃতিরও উৎপত্তির ক্ষেত্র বলা হয়। ব্রহ্মার জগৎস্থিতি, বিষ্ণুর বিশ্বপরিপালন এবং শিবের ধ্বংসলীলাও মূল অজ্ঞান বীজেরই ক্রিয়া। অজ্ঞান ক্ষেত্রই অগণিত অজ্ঞানবীজের আধার। এই বীজগুলি অজ্ঞানক্ষেত্রে সমষ্টিরূপেই বিভাষান, ব্যষ্টিরূপে নহে। সমষ্টি ও ব্যষ্টি আপেক্ষিক কথা; সমষ্টির ব্যষ্টি; আবার ব্যষ্টিরই সমষ্টি। এই সমষ্টি অজ্ঞানে প্রতিবিম্বিত শাক্ষিচৈতভাই সমগ্র জীব ও জগতের অন্তর নিয়মিত করিয়া থাকেন বলিয়া অন্তর্যামী সংজ্ঞা লাভ করেন।

মূল অজ্ঞান বা প্রকৃতি সাক্ষীর অধিষ্ঠান ও অন্তর্যামীর প্রতিবিদ্ধ লইয়া কাল, স্বভাব, নিয়তি বা যদ্চছাবশতঃ ক্রমে ক্ষুরা হন। ফলে, প্রকৃতিতে যে সত্ত্ব, রজঃ ও তমঃ পরস্পরকে অভিভূত করিয়া সাম্যাবস্থায় বর্তমান

<sup>\*</sup> পূর্ব পরিচ্ছেদে দাক্ষীর স্বরূপের আলোচনা দেখুন।

ছিল, তাহাদের মধ্যে ক্ষোভ উৎপন্ন হইয়া থাকে। প্রথমে সর্বন্তণ প্রবল হইয়া উঠিয়া এক মহান প্রকাশরূপে সমৃদিত হয়। ইহাই মহতত্ত্ব বা 'অস্মিতা' বা 'আছি' এইরূপ একটা অস্পফ ( জৈব ) আত্মানুভৃতি। 'আছি' কিন্তু 'কে আমি' তাহার নির্দিষ্ট বা স্পষ্ট অনুভব (তখনও) উদিত হয় নাই। পরে রজোগুণের উন্মেযে এই অস্পর্য্ট 'আছি' ভাবটা স্পষ্ট 'অহম' আকারে প্রস্ফুরিত হয়। ইহা নির্দিষ্ট বা বিশিষ্ট 'আমি' ভাব। 'অস্মি' (বা আছি ভাবটি ) 'অহম্' এরই সূক্ষাবস্থা। পরে এই 'অহম্' উঠিয়া বলেন 'অহং বহু স্থাম্', 'আমি বহু হইব'। তথন এই সমষ্টি 'অহম্' হইতে অন্তৰ্লীন বহু-জীবভাব পৃথক্ পৃথক্ আকারে ক্রমে প্রস্ফুরিত হইতে থাকে। যথা:—"অহং ব্রকা।" "অহং বিফুঃ" "অহং মহেশরঃ"—ক্রমে ই হার। উদিত হয়েন। ব্রকা। হইতে আবার মরীচি আদি প্রজাপতিগণ নিজ নিজ অহংভাব লইয়া সমুদিত হন। এইরূপে ক্রমে দেব, গন্ধর্ব, মনুয়া, পশু, পক্ষী প্রভৃতি স্ব স্ব অহংভাব লইয়া অভিব্যক্ত হন। এই 'অহম' গুলি দকলেই ভোক্তা জীব। ইহারা ভোগের জন্য উন্মুখ হইয়াই অবস্থান করেন। ভোগ নিস্পাদন করিতে হইলে ভোগের সাধন মনঃ, বুদ্ধি প্রভৃতি অন্তঃকরণ, চক্ষু, কর্ণ প্রভৃতি বহিঃকরণ, ভোগায়তন সুল দেহ এবং ভোগ্য পদার্থ সম্বলিত রহির্জগৎ প্রভৃতি অত্যাবশ্যক। ভোগের জন্ম উন্মুখ জীবের ভোগদাধনের জন্ম অন্তর্যামীর শাসনে তমঃপ্রধান প্রকৃতি হইতে আকাশাদি পঞ্চ তন্মাত্র উৎপন্ন হয়। এই পঞ্চ তন্মাত্রে তমোভাব অধিক, দত্ত এবং রজঃ অংশও ইহাতে অল্ল মাত্রায় বিভ্যমান আছে। আকাশ বা শব্দতন্মাত্রের সত্ত অংশ হইতে শ্রোত্র বা শ্রবণ শক্তিশালী জ্ঞানেন্দ্রিয়, রজঃ অংশে হইতেই বাক্শক্তি বিশিষ্ট কর্মেন্দ্রিয় এবং তামস অংশ হইতে পঞ্চীকরণ প্রক্রিয়ার সাহায্যে স্থুল আকাশ প্রভৃতি উৎপন্ন হয়। এইরূপে এক একটি তন্মাত্র জীব প্রস্ফুটিত হইয়া তিন তিন অংশে বিভক্ত হয়। তন্মাত্রার সন্তাংশ হইতে জ্ঞানেন্দ্রিয়, রাজস অংশ হইতে কর্মেন্দ্রিয়, তামস অংশ হইতে স্থূলভূত জন্মলাভ করে। আকাশ তন্মাত্রের গুণ একমাত্র শব্দ। ঐ শব্দগুণের সহিত স্পর্শগুণ যুক্ত হইলে আকাশ তন্মাত্রই বায়ুতন্মাত্রে রূপান্তরিত হয়। বায়ুতন্মাত্রের সহিত রূপের যোগ হইলে বায়ু অগ্নিতে, তাহার সহিত রূসের যোগ ঘটিলে অগ্নি জলে এবং গৰুগুণের যোগে জল পৃথিবীতে পরিণত

হয়। > \* শ্রোত্র প্রভৃতি পাঁচ প্রকার জ্ঞানেন্দ্রিয়ের সমষ্টি হইতে অন্তঃকরণ উৎপন্ন হয়। এই অন্তঃকরণ উহার বুত্তির ভেদবশতঃ আনেক প্রকার হইলেও (১) মনঃ, ও (২) বৃদ্ধি, এই দুই প্রকার বৃত্তিই প্রধান। মন সংশয় তোলে, বৃদ্ধি সংশ্যের সীমাংসা করিয়া দেয়। বাক্, পাণি, পাদ, পায়, উপস্থ এই পাঁচ প্রকার কর্মেন্দ্রিয়ের সমষ্টি হইতে প্রাণ উৎপন্ন হয়। বুত্তি এবং ক্রিয়ার ভেদবশতঃ এই প্রাণও হয় পাঁচ প্রকার—(১) প্রাণ, (২) অপান, (৩) দমান, (৪) উদান ও (৫) ব্যান। মনঃ, বৃদ্ধি, শ্রোত্র প্রভৃতি পাঁচ প্রকার জ্ঞানেন্দ্রিয়; বাক্, পাণি, পাদ প্রভৃতি পঞ্চ কর্মেন্দ্রিয় ও পঞ্চপ্রাণ, এই সতেরটি অবয়বের সাহায্যে জীবের যে সুক্ষম শরীর বা লিঙ্গ শরীরের স্থান্তি হয়, তাহাই তাঁহার ভোগের করণ বা সাধন। ইহাদের দ্বারাই ভোকো জীব বিষয় ভোগ করিয়া থাকে। ভোগের ঐ সাধন স্বষ্টি হইবার পর, অন্তর্যামী জীবের ভোগদিদ্ধির জন্ম ভোগায়তন জীবদেহ এবং ভোগ্য পদার্থদমূহ আকাশাদি পঞ্চন্যাত্রের তামস অংশ হইতে 'পঞ্চীকরণ' প্রক্রিয়ার সাহায্যে উৎপাদন করেন। তন্মাত্র হইতে পঞ্চীকরণ প্রক্রিয়ায় উৎপন্ন পদার্থসমূহই স্থল মহাভূত। আকাশ তন্মাত্রের আট আনা অংশ এবং অপরাপর ভূত চতুষ্টয়ের প্রত্যেকের চুই আনা অংশ (8×২=৮) মিলাইয়া সুল অকাশ (ভূতাকাশ) জন্মলাভ করে। ইহাকেই পঞ্চীকরণ প্রক্রিয়া বলে। এইরূপে স্থূল বায়ু, স্থূল তেজঃ, জল, ক্ষিতি প্রভৃতি এই প্রক্রিয়ায়ই স্ফ হইয়া থাকে। এই স্থূল পাঁচ প্রকার মহাভূতের বিবিধ সংযোগও সন্ধানের ফলে জীবের ভোগায়তন স্থূলদেহ এবং রূপ-রস-স্পর্শ-গন্ধময়ী জীবভোগ্যা এই বিচিত্র ধরিত্রী জন্মলাভ করে। ভোক্তা জীব

তিশিংস্তশিংস্ত তন্মাত্রাস্তেন তন্মাত্রতা স্মৃতা।

তন্মাত্রা শব্দের অর্থ 'তাহাই মাত্র', রূপ নিজে যাহা তাহাই রূপতন্মাত্র, অর্থাৎ রূপ রস গন্ধ প্রভৃতির আধারকে বাদ দিয়া যাহা অবশিষ্ট থাকে, সেই রূপমাত্রকে রূপতন্মাত্র, গন্ধমাত্রকে গন্ধতন্মাত্র, রসমাত্রকে রসতন্মাত্র প্রভৃতি বলা হইয়া থাকে।

১। আনন্দ গীতা ৮৫ পৃঃ, ৮৬ পৃঃ দ্রষ্টব্য আত্মন আকাশঃ সম্ভ্তঃ আকাশাদ্ বায়ুং বায়োরগ্নিঃ অগ্নেরাপঃ ততঃ পৃথিবী। তৈন্তিরীয়, ২০১৮

<sup>\*</sup> তন্মাত্র কাহাকে বলে ?

ভোগায়তন স্থল দেহে অবস্থিত থাকিয়া ভোগের করণ বা সাধন ইন্দ্রিয় প্রভৃতির সাহায্যে বিষয় সকল ভোগ করিয়া থাকে। ঃ। সঙ্গের স্মার্ক চিত্রট দেখুন।

যে-ক্রমে জগতের স্থি হয়, তাহার বিপরীত ক্রমে প্রলয় ঘটে। প্রলয়ে ভোগায়তন দেহ এবং ভোগা পদার্থসমূহ তমঃপ্রধান প্রকৃতির তামদ অংশে, কর্মেন্ত্রিয় দকল রাজদ অংশে, জ্ঞানেন্ত্রিয় দান্তিক অংশে বিলীন হয়। ভোক্তা জীব সকল অহংকারে, অহংকার মহতত্ত্বে, মহতত্ত্ব প্রকৃতি বা মূল অজ্ঞানে বিলীন হইয়া সূক্ষাশক্তিরূপে অবস্থান করে। স্প্তির উযায় অন্তর্যামীর প্রেরণায় মহৎ, অহংকার, পঞ্চন্মাত্র প্রভৃতিরূপে বিকাশ লাভ করে। এইরূপে অনাদিভাবে স্প্রির জোয়ার, ভাটান টান চলিতে থাকে। এই অবস্থার একটি চমৎকার বর্ণনা আমরা বাচস্পতিমিশ্রের ভামতীতে দেখিতে পাই। মহাপ্রলয়ে অন্তঃকরণ প্রভৃতির কোনই বৃত্তি বা ক্রিয়া থাকে না। তথন ইন্দ্রিয়বর্গ, ইন্দ্রিয়ভোগ্য বিষয়, ভোগায়তন স্থল-সূক্ষা দেহ প্রভৃতি সমস্ত স্ঠের কারণ অনাদি অনির্বচনীয় অবিভায় সূক্ষা শক্তিরূপে অবস্থান করে। সৃষ্টির উষায় অবিভায় শক্তিরূপে অবস্থিত বিশ্বীজ সমূহই অন্তর্যামী পরমেশরের প্রেরণায় কচ্ছপের সংকোচিত দেহ হইতে যেরূপ বিলীন অঙ্গ-প্রতাঙ্গ বহির্গত হয়; বর্বার অবসানে মাটির ঢেলার স্থায় অবস্থিত ভেকশরীর যেমন বর্বার জলধারায় স্নাত হইয়া পূর্ণাবয়ব ভেক-দেহ লাভ করে। এই দৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ ও অনাদি বাদনা-বনে পূর্ব স্ঠির অনুরূপ নামরূপ লইয়াই মায়ার গর্ভ হইতে উদিত হয়। যদিও জগৎ স্প্তির মূলে পরমেশ্বরই বিরাজ করেন, তবুও তিনি প্রাণিগণের কর্মজালকে স্পৃষ্টির সহকারিরূপে গ্রহণ করিয়াই এই বিচিত্র স্প্রিলীলায় প্রবৃত্ত হন।

<sup>\*</sup> স্ষ্টিক্রমের এই চিত্রটি ৮অভয়াপদ চট্টোপাধ্যায় বিরচিত "আনন্দগীতা" হইতে উদ্ধৃত হইল।

১। যতপি মহাপ্রলয়ে নান্তঃকরণাদয়ঃ সমুদাচরদ্বৃত্তয়ঃ সন্তি; তথাপি স্বকারণে অনির্বাচ্যায়ামবিভায়াং লীনাঃ স্থেমণ শক্তিরপেণ কর্মবিক্ষেপকাবিভাবাসনাভিঃ সহাবতিষ্ঠত এব। · · · · · · · ·

তে চাবধিং প্রাপ্য পরমেশ্বরেচ্ছাপ্রচোদিতা যথা কুর্মদেহে নিলীনান্তস্থানি ততো নিঃদরন্তি, যথা বা বর্ষাপায়ে প্রাপ্তমৃদ্ভাবানি মণ্ডুকশরীরাণি তদ্বাসনাবাদিততয়া

এই মায়িক স্ঠি মিথ্যা। 'এই যে স্থুন্দরী জগৎলক্ষ্মী দেখিতেছ ইহা আদিতে ছিল না, পরেও থাকিবে না, মধ্যে থাকিয়াও নাই।' একমাত্র প্রপঞ্চোপশম, শিব, শান্ত, অদ্বয় ব্রহ্মই বিরাজমান, তাহাই সত্য, তদ্ভিন্ন সমস্তই মিথ্যা। এই স্ঠিকে মিথ্যা জানিয়া ইহাকে লইয়া খেলা করার নামই লীলা। অন্তর্থামী ঈশর যোগমায়ার সাহায়্যে এই স্ঠির লীলা করিয়া থাকেন। অজ্ঞ জীব ভোগমায়া বা অবিভার কুহকে পড়িয়া এই মিথ্যা স্ঠিকে সত্য, স্বাভাবিক মনে করিয়া আপাতমধুর বিষয়োপভোগের জন্ম পাগল হয়। এইজন্ম অজ্ঞানী জীবের পক্ষে এই মায়া 'তুরতায়া' সন্দেহ নাই; তবে যাহারা ঈশরপরায়ণ, গুরুর কুপায় "সচ্চিদানন্দ পরমেশ্রই আমি" এইরূপে নিজের স্বরূপ বুঝিতে পারেন, তাঁহারাই এই মায়া অতিক্রম করিতে সমর্থ হন—

"মামেব যে প্রপন্থত্তি মায়ামেতাং তরন্তি তে।" গীতা, ৭অঃ ১৪ শ্লোঃ।

ঘনঘনাসারাবসেকস্থহিতানি পুনর্মণ্ড্,কদেহভাবমন্থভবন্তি, তথা পূর্ববাসনাবশাৎ পূর্বসমাননামরূপাণ্যুৎপগন্তে। এতছক্তং ভবতি।—যগপীশ্বরাৎ প্রভবঃ সংসারমণ্ডলস্ত্য, তথাপীশ্বরং প্রাণভ্ৎকুর্মাবিগাসহকারী তদত্বরূপমেব স্জতি।

## পঞ্চম পরিচ্ছেদ

## অবিত্যা

কল্যাণী এই জগল্লক্ষী অবিভারই খেলা। অঘটন-ঘটন-পটীয়দী অবিভাই ভ্রান্তি জননী, জীব ও জগৎপ্রদবিনী। অবিভাই দেই মহাশক্তি—

"যা দেবী সর্বভৃতেয় ভ্রান্তিরূপেণ সংস্থিতা।" সপ্তশতী চণ্ডী। অদ্বৈত্বেদান্তাকে এই অনির্বচনীয় অনাদি অবিভার লক্ষণ বা পরিচয় আলোচনা করিব। অবিছা বলিলে সহজ কথায় বিছার অভাবকেই বুঝাইয়া থাকে। অবিভা শব্দের অন্তরালে যে 'অ' (বা 'ন') শব্দটি আছে, তাহা স্পায়তঃই অভাবের সূচনা করে। এই অভাবকে এখানে অত্যন্তাভাব, অন্যোন্যাভাব প্রভৃতি বিবিধ অর্থেই গ্রহণ করা যাইতে পারে। ফলে, অবিছা বলিলে (ক) বিভার অভাব, (খ) বিভাভিন্ন, (গ) বিভাবিরোধী জ্ঞানান্তর বা গুণান্তরকে বুঝায়। অবিগ্রাশব্দের উল্লিখিত ত্রিবিধ **অর্থের যেরূপ অর্থই** গ্রহণ করা হউক না কেন, অবিভা যে অনির্বচনীয় নহে, বিভার অভাব প্রভতিরূপে নির্বচনীয়ই বটে, তাহাতে দলেহ কি ? যদি বিছার অভাবকে অবিতা বল, তবে ঘট প্রভৃতি জ্ঞেয় বস্তুর অভাব যেরূপ নির্বচনীয়, অবিভাও দেইভাবে নির্বচনীয়ই হইবে। যাহা বিভা নহে তাহাই অবিভা হইলে, বিষ্ঠাভিন্ন বিশ্বের যাবতীয় পদার্থই অবিভা বলিয়া নির্বচনের যোগ্য হুইবে। বিভা বিরোধী জ্ঞানান্তরকে অবিভা বলিয়া ব্যাখ্যা করিলে, সভ্যজ্ঞানের বিরোধী সংশয়, বিভ্রম প্রভৃতিও অবিছাই হইবে; সংশয়, বিভ্রম প্রভৃতিরূপে বিছাবিরোধী অবিছার নির্বচনও দেক্ষেত্রে অসম্ভব হইবে না। এই অবস্থায় অদ্বৈত্সিদ্ধান্তে অবিভাকে ভাবরূপ এবং অনির্বচনীয় বলিয়া ব্যাখ্যা করা কোনমতেই দঙ্গত বলা যায় না। অনির্বচনীয়, ভাবরূপ অবিছার লক্ষণ-নিরূপণ, প্রমাণ-প্রদর্শন প্রভৃতিও তুরুহ হয়।

প্রতিবাদী বৈষ্ণব বেদান্তীর এইরূপ আপত্তির খণ্ডনে অদৈতবেদান্তী

১। (ক) শ্রীভাষ্য, ১৭৪-১৭৫ পৃঃ, নির্ণয়দাগর দং ;

<sup>(</sup>খ) মাধবমুকুন্দের পরপক্ষ গিরিবজ্ঞ, ১ম অ:, ৭৫-৭৭ পৃ: দ্রষ্টব্য।

বলেন, ভাবজগতের প্রসৃতি এই অবিভাকে ভাবরূপাই বলিতে হইবে; অভাবরূপা বলা চলিবে না। কেননা, অভাব ভাববস্তুর উপাদান-কারণ হয় না, হইতে পারে না। ভাবপদার্থই ভাববস্তুর উপাদান-কারণ হইয়া থাকে। বিশ্বের তাবদ্বস্তুর উপাদান অবিভাকেও স্কুতরাং ভাবস্বভাবা না বলিয়া গত্যন্তর কি? অবিভাশব্দের অন্তর্গত 'অ' (বা 'ন') শব্দটি এখানে অত্যন্তাভাব বা অন্যোভাভাব বুঝায় না; বিভাবিরোধী জ্ঞানান্তর বা মিথাা-জ্ঞানকেই বুঝাইয়া থাকে। বিভার উদয়ে অবিভা তিরোহিত হয়। এইজন্ম অবিভাকে বিভাবিরোধী জ্ঞানান্তর বলিয়া ব্যাখ্যা করিলে তাহাতে দো্যের কথা কিছুই নাই। অঘৈতবেদান্তীর ভাবরূপ অবিভার লক্ষণ কি? প্রতিবাদীর এই প্রশ্নের উত্তরে অঘৈতবেদান্তী চিৎসুখ বলেন—

'অনাদি ভাবরূপং যদ্বিজ্ঞানেন বিলীয়তে। অবিভার লক্ষ্ণ তদ্জ্ঞান্মিতি প্রজ্ঞা লক্ষ্ণং সংপ্রচক্তে'॥

চিৎস্থথী, ১ম পরিচেছদ।

"যাহা অনাদি, ভাবস্বরূপ এবং তত্বজ্ঞানের উদয়ে বিলয়প্রাপ্ত হয়, অজ্ঞানের তাহাই লক্ষণ বলিয়া পণ্ডিতগণ ব্যাখ্যা করিয়া থাকেন।" আচার্য মধুসূদন সরস্বতী তাঁহার অদৈতিদিদ্ধিতে অবিতার লক্ষণ নিরূপণ করিতে গিয়া, উল্লিখিত চিৎস্থথের লক্ষণেরই প্রতিধ্বনি করিয়া বলিয়াছেন—যাহা অনাদি ভাবরূপ এবং জ্ঞানবিনাশ্য তাহাকেই অবিতা বলিয়া জানিবে। বক্ষাসূত্রের দেবতাধিকরণে ৩০শ সূত্রে (১ম জঃ ৩য় পাঃ) বেদান্তকল্পতরু টীকায় অমলানন্দ স্বামী—

"ভাবরূপা মতাংবিদ্যা স্ফুটং বাচস্পতেরিহ।"

বাচন্দতির মতে এইরূপে অবিভার বাখ্যা করিয়া, ভাবরূপ অবিভাই যে ভাবরূপ অবিভার ভামতীপতি বাচস্পতির অনুমোদিত তাহা নিঃসংশয়ে পরিচয় প্রতিপাদন করিয়াছেন।

অবিভার লক্ষণে অবিভার পরিচায়ক তিনটি বিশেষণপদের প্রয়োগ দেখিতে পাওয়া যায়—(১) অনাদি, (২) ভাবরূপ এবং (৩) জ্ঞাননাস্য। এই বিশেষণ তিনটির সার্থকতা কোথায়, তাহা পরীক্ষা করা আবশ্যক।

১। অথ কেয়মবিচা? অনাদিভাবত্বে সতি জ্ঞাননির্বর্ত্যাসেতি ॥ অহৈতদিদ্ধি, অজ্ঞানলক্ষণ নিরুক্তি, ৫৪৪ পৃঃ নির্ণয়সাগর সং।

পরবর্তী জ্ঞানোদয়ের ফলে পুর্বব্রতী জ্ঞানের নিরুত্তি ঘটে, ইহা কে না জ্ঞানেন প এই জ্ঞান ভাবরূপও বটে, (পরবর্তী জ্ঞানের দারা বিনষ্ট অবিভালকণেকে হয় বলিয়া) জ্ঞাননাশ্যও বটে। আলোচা অবিভার লক্ষণে বিশেষণের সার্থকতা 'অনাদি' বিশেষণটির প্রয়োগ না করিলে, পরবর্তী জ্ঞাননাস্য পূৰ্ববৰ্তী জ্ঞানকেই বা অজ্ঞান বলিতে বাধা কি ? অজ্ঞানকে অনাদি বলায়, পূর্বোৎপন্ন জ্ঞান অনাদি নহে বলিয়া ঐ পূর্বতন জ্ঞানে অবিন্তা লক্ষণের অতিব্যাপ্তি ঘটিল না। অজ্ঞানকে ভাবরূপ না বলিলে, জ্ঞানের প্রাগভাবে অবিছা লক্ষণের অতিব্যাপ্তি অপরিহার্য হয়। প্রাগভাব অনাদি; ঘট প্রভৃতি যে দকল বস্তুর প্রাগভাবের প্রতীতি হয়, ঘট প্রভৃতি পদার্থের উৎপত্তি ঘটিলে উহাদের প্রাগভাবের নিবৃত্তিও হইয়া থাকে। এইজন্ম প্রাগভাবকে প্রতিযোগিনাশ্য বলা হয়। জ্ঞানের প্রাগভাব স্থতরাং অনাদিও বটে, জ্ঞাননাশ্যও বটে। কিন্তু প্রাগভাব ভাবপদার্থ নহে, অভাব পদার্থ। অজ্ঞানকে ভাবরূপ বলিয়া ব্যাখ্যা করায় প্রাগভারকে আর অজ্ঞান বলা চলিল না; অর্থাৎ প্রাগভাবে অজ্ঞানের লক্ষণের অতিব্যাপ্তি হইল না।

কেবল অনাদি এবং ভাবপদার্থ হইলেই তাহা অজ্ঞান হইবে না।
অজ্ঞান যেমন অনাদি ভাবপদার্থ হইবে, সেইরূপ তাহা 'জ্ঞাননাশ্য'ও হইবে।
ফলে, আত্মা প্রমুখ অনাদি ভাববস্ত সকল 'জ্ঞাননাশ্য' না হওয়ায় আত্মা
প্রভৃতি পদার্থ স্থার অজ্ঞান বলিয়া পরিগণিত হইবে না।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, যাহা অনাদি এবং ভাবস্বভাব তাহা বিনাশী হইবে কিরপে? অনাদি ভাববস্তমাত্রই তো অবিনাশী। দৃষ্টান্ত হিসাবে আত্মা, ভাবরূপ অনাদি ভাবরস্তমাত্রই তো অবিনাশী। দৃষ্টান্ত হিসাবে আত্মা, পরমেশ্বর প্রভৃতির উল্লেখ করা যাইতে পারে। অবিভা যদি অবিভা অদৈতবেদান্তে অনাদি ভাববস্তুই হয়, তবে তাহাও পরমাত্মা, বিনাশী হয় কিরপে? পরব্রেক্ষের ভায় অবিনাশীই হইবে। ঐরপ অবিভার বিলয় কদাচ ঘটিবে না। যাহা অনাদি ভাবরূপ তাহা বিনাশী হয় না, যেমন আত্মা; এইরূপ অনুমান ও ভাবরূপ অনাদি বস্তুর অবিনশ্বরতাই প্রতিপাদন করে।

<sup>&</sup>gt;। চিৎস্থী—১ম পরিচ্ছেদ, ৫৪ পৃঃ, নির্ণয়সাগর সং ; অদ্বৈতসিদ্ধি—১ম পরিচ্ছেদ, অজ্ঞানলক্ষণ নিরুক্তিঃ ; ৫৪৪ পৃঃ, নির্ণয়সাগর সং ।

२। यक्तानामिए मि जावज्ञ भः जमनिवर्जाः येथा जाजा।

চিৎস্রথের টীকা নয়ন প্রসাদিনী, ৫৭ পৃঃ, নির্ণয়সাগর সং।

এই অবস্থায় অবিভাকে 'সত্য জ্ঞানোদয়ের ফলে বিলুপ্তি ঘটে' (বিজ্ঞানেন বিলীয়তে) বলিয়া ব্যাখ্যা করায়, এবং অনুমানবিরুদ্ধ তথ্য প্রতিপাদন করায় অদৈতবাদীর অবিভার লক্ষণ যে দোষ কলুষিত হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? তারপর, অনাদি সর্বপ্রকার ভাবপদার্থই যদি অবিনাশী হয়, কোন একটি অনাদি ভাববস্তুও যদি বিনাশী এবং জ্ঞাননির্বর্তা না হয়, তবে এরূপ অবিভার লক্ষণ যে লক্ষ্যশৃত্য ও নির্বিষয় হইবে, উক্ত লক্ষণের কোন একটি লক্ষ্যও যে খুঁজিয়া পাওয়া যাইবে না, ভাবরূপ অবিভার উদ্গাতা অদৈতবেদান্তী তাহা ভাবিয়া দেখিয়াছেন কি ?

প্রতিপক্ষের এইরূপ আপত্তির খণ্ডনে অদ্বৈত্বেদান্তী বলেন, অনাদি ভাবপদার্থ ইইলেই তাহা যে অবিনাশীই হইবে, কদাচ বিলীন (বিলীয়তে)
হইবে না, প্রতিবাদীর এইরূপ সিদ্ধান্তের কোনই মূল্য নাই।
প্রতিবাদীর মতেও ক্ষেত্রবিশেষে অনাদি ভাবপদার্থকে বিলীন
হইতে দেখা যায়। দৃষ্টোন্তসরূপে পার্থিব পরমাণুর শ্রামরূপের কথা উল্লেখ করা যাইতে গারে। পার্থিব পরমাণু অনাদি এবং
ভাব পদার্থ, শ্রামা পৃথিবীর পরমাণুর শ্রামলিমাও স্থতরাং অনাদি ভাবপদার্থই বটে। কুন্তকারের পাক্ষন্তে পোড়াইলে অগ্নিদগ্ধ রক্তিম ঘটে অনাদি
ভাববস্ত শ্রামলিমার বিলুপ্তি ঘটাও বিচিত্র কিছু নহে। এইরূপে কোন
একটি অনাদি ভাববস্তর বিলয় দেখা গেলেই, অনাদি ভাবপদার্থের বিলোপ
ঘটে না, এইরূপ প্রতিবাদীর অনুমান অসার হইয়া দাঁড়ায়। অদৈতবাদীর
অবিতার লক্ষণ লক্ষ্যহীন এবং নির্বিষয় বলিয়া প্রতিবাদী যে আপত্তি
তুলিয়াছেন, সেই আপত্তিরও কোনরূপ মূল্য দেওয়া চলে না।

প্রদঙ্গতঃ ইহাও এখানে বিচার করা আবশ্যক যে, পার্থিব পরমাণুর শ্যামগুণ প্রকৃতই অনাদি ভাববস্ত কি ? পার্থিব পরমাণুর শ্যামলিমা যদি অনাদি ভাববস্ত বলিয়া সাব্যস্ত হয়, তবেই তাহার দৃষ্টান্তে অদৈতবেদান্তী অনাদি ভাবরূপ অবিভার সত্য জ্ঞানোদ্যের ফলে বিলোপের কথা যাহা বলিয়াছেন তাহা যুক্তিযুক্ত হয়। পরমাণুর বিশেষ গুণ শ্যামতাকে নবীন তার্কিকসম্প্রদায় 'পাকজরূপ' বলিয়াই সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। পাকের ফলে পরমাণুর গুণের রকমান্তর ঘটে, ইহা সকলেই প্রত্যক্ষ করেন।

১। চিৎস্থীর টীকা নয়নপ্রসাদিনী, ৫৪ পৃঃ নির্ণয়সাগরং সং।

কাঁচা শ্যামঘট কুন্তকারের পাকযন্ত্রে অগ্নিপক্ষ হইয়া লাল বা মদীকুষ্ণ হয়, ইহা কে না জানেন ? প্রমাণুর বিশেষ গুণ শ্যামলিমা যদি 'পাক্জ' হয়, তবে তাহাকে তো আর অনাদি ভাববস্তু বলা চলে না: তাহা হইবে সাদি বস্তু। সেই অবস্থায় অদৈতবেদান্তী পার্থিব শ্যামলিমাকে অনাদি ভাবপদার্থ বলিয়া গ্রহণ করিয়া, অনাদি ভাববস্তুরও বিনাশ হয় বলিয়া যে সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন, সেই সিদ্ধান্তই অচল হইয়া পড়িবে। আলোচ্য অবিছা-লক্ষণের বিরুদ্ধে প্রতিবাদী মাধ্ব প্রভৃতির উদ্ভাবিত দোষের কালনও ক্টেদাধ্য হইয়া দাঁড়াইবে। এই অবস্থায় অদৈভবেদান্তী বলেন, কুন্তুকারের পাক্যন্তের ক্রিয়ার ফলে শ্যামল ঘট রক্ত বা মদীকুফ হইয়া থাকে. ইহা সত্যকথা। এইরূপ প্রত্যক্ষ্মিদ্ধ মত্যের অপলাপ করা অবশ্য চলে না অদ্বৈতবেদান্তীও তাহা করেন না। পাকরক্ত ঘটের রক্তিমা পাকজ বলিয়াই অদৈতবেদান্তী গ্রহণ করেন। কিন্তু তাহা বলিয়া পার্থিব পরমাণুর সর্বপ্রকার বিশেষ গুণই যে পাকজ হইবে, তাহা প্রতিবাদীকে কে বলিল গ পার্থিব পরমাণুর বিশেষ গুণ শ্যামতা যে পাকজ নহে, এইরূপ দিদ্ধান্তের অনুকূল যুক্তি ও উপেক্ষণীয় নহে। উপাদানের গুণানুসারে উপাদেয় বস্তুর গুণোৎপত্তি হইয়া থাকে। কারণের গুণই কার্যে আনে, ইহা দার্শনিকমাত্রেই স্বীকার করেন। ত্রদরেণু স্থল, ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ম বস্তু। প্রমাণুই ত্রসবেণুর চরম উপাদান এবং পরম মূল, ইহা পরমাণুবাদী অস্বীকার করিতে পারেন না। শ্যামল ত্রসরেণুর শ্যামলিমা প্রত্যক্ষগম্য। <sup>©</sup>ত্রসরেণুর এই প্রত্যক্ষগ্রাহ্য শ্যামলিমার মূল হইল পরমাণুর শ্রামগুণ। পরমাণুর শ্রামতা প্রত্যক্ষগ্রাহ্য না হইলেও অনুমানলর সত্য। ঐ প্রকার অনুমানের মৌলিক অনুকূল তর্ক হইল-উপাদানের গুণানুসারে উপাদেয়ের গুণোৎপত্তির সর্ববাদিসিদ্ধ নিয়ম। ঐ নিয়মের ভিত্তিতেই অনুমান করিয়া ইহা প্রতিপাদন করা সম্ভবপর যে, পরমাণুতেও শ্যামগুণ আছে: এবং তাহা আছে বলিয়াই প্রমাণুর কার্য ত্রসরেণতে শ্যামতার প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। প্রমাণু অনাদি ভাববস্তু, ইহা প্রতিবাদী অবশ্যই স্বীকার করেন। ঐরূপ পরমাণুর বিশেষ গুণ শ্যামতাও যে অনাদি ভাববস্তুই হইবে, তাহাও প্রতিবাদীর স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। পরমাণুর শ্যামতা পাকজ নহে, অপাকজ, সাদি নহে, অনাদি ভাববস্তু, ইহা প্রাচীন তার্কিকগণও স্বীকার করিয়াছেন। ঐ প্রাচীন তার্কিকমতের অনুবর্তন

করিয়াই অদৈতবেদান্তী প্রমাণুর শ্যামতাকে অনাদি ভাববস্ত বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন এবং পরমেশুরের অপ্রতিহত জ্ঞানশক্তির প্রভাবে পরমাণুর শ্রামলিমার বিলোপও যে সম্ভবপর তাহা দেখাইয়া, অদ্বৈতবেদান্তের ভাবরূপ অবিত্যার ব্যাখ্যায় প্রতিবাদীর দর্বপ্রকার আপত্তির খণ্ডন করিয়াছেন। এখানে মনে রাখা আবশ্যক যে, অদ্বৈতবেদান্তে ব্রহ্মভিন্ন দকল বস্তুই যথন অনিত্য ও বিনাশী, তখন প্রমাণুর শ্যামলিমাকে অপাকজ অনাদি ভাববস্তু প্রভৃতি বলায় অদৈতবাদীর কোনই আগ্রহ নাই, বা থাকিতে পারে না। ইহাতে বরং অদৈতবেদান্তীর দিদ্ধান্তে বিরোধই দেখা দেয়। অদৈতবাদীর প্রমাণুর শ্যামতার বিলোপের দৃষ্টান্ত প্রদর্শন করার রহস্য এই যে, প্রতিবাদীও যখন অনাদি ভাববস্তুর (পরমাণুর শ্যামগুণের) বিনাশ অস্বীকার করিতে পারেন না, তখন অদৈতবেদান্তীর সিদ্ধান্তে অনাদি ভাবরূপ অবিভার তরজ্ঞানোদয়ে বিলুপ্তি ব্যাখ্যা করিলে, প্রতিবাদীর তাহাতে আপত্তি করিবার কি কারণ থাকিতে পারে? সত্য কথা এই যে, অদ্বৈতবাদী অনাদি অবিতাকে ভাববস্ত বলিয়া গ্রহণই করেন না, অনির্বাচ্য (ভাবাভাববিলক্ষণ) বলিয়াই দিদ্ধান্ত করিয়া থাকেন, ইহা আমাদের পরবর্তী আলোচনায় ক্রমশঃ পরিস্ফুট হইবে।

অবিতা-লক্ষণের ব্যাখ্যায় আচার্য মধুসূদন সরস্বতী বলেন—অবিতার লক্ষণে অবিতাকে ভাবরূপা বলা হইলেও অবিতা প্রকৃতপক্ষে ভাবরূপা নহে, আচার্ধ মধুস্দনের ইহা 'ভাবাভাববিলক্ষণা', অনির্বাচ্যা। লক্ষণোক্ত ভাবশন্দের মতার্মারে ভাবরূপ স্বভাবিদিন্ধ ভাবরূপ অর্থগ্রহণ করিলে, ভাবরূপ অবিতাকে অজ্ঞানের পরিচয় আর অভাবের উপাদান-কারণ বলা চলে না। বিশ্বজননী অবিতা অদৈতি সিন্ধান্তে ভাববস্তর যেমন উপাদান, অভাবেরও সেইরূপ ইহা উপাদান। উপাদান এবং উপাদেয় তুল্যজাতীয়ই হইয়া থাকে। মাটিই মুন্ময় ঘটের উপাদান হয়, সোনা নহে; সোনা স্বর্ণময় বস্তুর উপাদান হয়, মাটি স্বর্ণময় বস্তুর উপাদান হয় না। বিজাতীয় বস্তুর উপাদান হয় বয়ত্বর উপাদান হয় বয়ত্বর উপাদান হয় বয়ত্বর উপাদান হয় বয়ত্বর উপাদান এবং উপাদেরের বৈজাত্য যেমন অভিপ্রেত নহে, ইহাদের সর্বপ্রকারে সাজাত্যও সেইরূপ অভিপ্রেত নহে। উপাদান এবং উপাদের

১। চিৎস্থী, ১ম পরিচ্ছেদ, ৫৪-৫৫ পৃঃ, নির্ণসাগর সং।

দর্বাংশে তুলা হইলে, দেক্ষেত্রেও উপাদান-উপাদেয় ভাব হয় না। সমান-জাতীয় কারণ ও কার্যের মধ্যেও আংশিক বিভেদ বা বৈলক্ষণা অবশ্যই থাকিবে। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে, ভাবকে তো আর অভাবের উপাদান বলা যাইবে না। কারণ, ভাব ও অভাব যে দর্বাংশেই বিজাতীয়। ভাবের উপাদান যেমন ভাববস্থ হইবে, অভাবের উপাদানও সেইরূপ অভাবই হইবে, ভাববস্তু হইবে না। ভাববস্তু অভাবের উপাদান হইলে, দেই দৃষ্টিতে সত্য বস্তুকেইবা অসত্য বস্তুর উপাদান বলিতে বাধা কি ? অসত্যের উপাদান সত্য হইলে সত্যের নিবৃত্তি সম্ভবপর নহে বলিয়া, অসত্যেরও সেক্ষেত্রে নিবৃত্তি সম্ভবপর হইবে না। কারণ, উপাদানের নিবৃত্তি না ঘটিলে উপাদেয়ের নিবৃত্তি হয় না, হইতে পারে না। মাটির নিবৃত্তি (বিনাশ) না হইলে ঘটের নিবৃত্তি হইতে পারে কি ? অদৈতবাদী অবশ্য সভা ত্রন্সকেও অসতা জগতের উপাদান বলিয়া স্বীকার করেন, তবে সে উপাদান বিবর্ত উপাদান. পরিণামী উপাদান নহে। উপাদান-উপাদেয় ভাবের উল্লিখিত নিয়মের প্রতি লক্ষ্য রাখিয়া কার্য-কারণ-ভাবের রহস্ত বিচার করিতে গেলে, ভাবরূপ্ অবিতাকে কোনমতেই অভাবের কারণ বলিয়া ব্যাখ্যা করা যাইবে না অভাবের উপাদান অজ্ঞানকে অভাবরূপই বলিতে হইবে। অভাবের উপাদান অজ্ঞানে ভাবন থাকিবে না। এইজন্ম দেখানে আলোচ্য ভাবরূপ অজ্ঞান-লক্ষণের অব্যাপ্তিও অপরিহার্য হইবে। এই অব্যাপ্তি পরিহারের উদ্দেশ্যে অদ্বৈত্বাদী যদি অঞ্জীনকে কেবল ভাববস্তুর উপাদান বলিয়াই সিদ্ধান্ত করেন, অজ্ঞান অভাবের উপাদান নহে, এইরূপ মতবাদই গ্রহণ করেন. তাহা হইলেও অদ্বৈত্যিদ্ধান্ত দোষের কালিমামুক্ত হইতে পারে না। অজ্ঞান যদি অভাবের উপাদান না হয়, তবে, সত্য জ্ঞানোদয়ে অভাবের নিবৃত্তিও হইতে পারিবে না ৷ কারণ দত্য জ্ঞান মিথ্যা অজ্ঞান এবং অজ্ঞান কার্যেরই নির্তি সাধন করে, অপর কাহারও নিবৃত্তি সাধন করিতে দে অক্ষম। অভাব যদি অজ্ঞানের কার্য বলিয়া দাব্যস্ত হয়, তবেই দত্য জ্ঞান দেকেত্রে অভাবের উপাদান অজ্ঞান এবং অজ্ঞানের কার্য অভাবের নিবৃত্তি সাধন করিবে। অভাব অজ্ঞানকার্য না হইলে, সত্য জ্ঞানোদয়েও অভাবপদার্থ থাকিয়াই যাইবে. এবং অদৈতবাদীর ব্রহ্মাদৈতবাদ কথার কথা হইয়া দাঁড়াইবে। এই অবস্থায় ব্রহ্মাদ্বৈত সিদ্ধির জন্ম অভাবের নিরুত্তি সাধন অদ্বৈতবেদান্তীকে

করিতেই হইবে। ফলে, অভাব যে অজ্ঞানেরই কার্য, অজ্ঞান ভাববস্তুর শ্রায় অভাবেরও উপাদান-কারণ, এইরূপ সিদ্ধান্তও অদৈতবাদীর স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। অভাবের উপাদান অজ্ঞানে ভাবত্ব না থাকায়, ভাবরূপ অজ্ঞান লক্ষণের অব্যাপ্তি অবশ্যস্তাবী, ইহা বুঝিয়াই অদৈতবাদী অবিভালক্ষণোক্ত ভাব শব্দের স্বাভাবিক ভাবরূপতা অর্থ পরিত্যাগ করিয়া ভাব শব্দের 'অভাববিলক্ষণ' রূপ গৌণ অর্থ গ্রহণ করিয়াছেন'—

ভাবত্বং চাত্রাভাববিলক্ষণত্বমাত্রং বিবক্ষিতম্—অদ্বৈতসিদ্ধি, অজ্ঞানলক্ষণ-নিরুক্তি।

অবিদ্যা কেবল অভাবেরই উপাদান নহে, অবিদ্যা ভাববস্তুরও উপাদান। এই অবস্থায় অবিদ্যাকে শুদ্ অভাববিলক্ষণ বলিলে চলিবে না; ইহাকে ভাববিলক্ষণও বলিতে হইবে। ফলে, ভাব শব্দের 'ভাবাভাববিলক্ষণ' বা অনির্বাচ্যই হইবে প্রকৃত অর্থ। অবিদ্যা যথন ভাবপদার্থের উপাদান হইবে, তখন তাহাকে বলা হইবে 'ভাববিলক্ষণ', যখন অভাবের উপাদান হইবে, তখন তাহা হইবে 'অভাববিলক্ষণ'। উপাদেয় ভাব ও অভাবের সহিত জগদুপাদান অজ্ঞানের সর্বাংশে সাজাত্য বা বৈজাত্য থাকিলে, সেক্ষেত্রে যে উপাদান-উপাদেয় ভাব হইবে না, ইহা আমরা পূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। উপাদান-উপাদেয় ভাবের সিদ্ধির জন্ম উপাদান ও উপাদেয়ের আংশিক সাজাত্য বা বৈজাত্য যে অত্যাবশ্যক, কার্য-কারণরহস্থাবিৎ দার্শনিক তাহা অস্বীকার করিতে পারেন না। অবিদ্যার ভাবরূপতার বিবরণে 'বিলক্ষণ' শব্দটির যে প্রয়োগ করা হইয়াছে, তাহাদ্বারা জগদুপাদান অজ্ঞান ও তৎকার্য বিশ্বপ্রপঞ্চের আংশিক সাজাত্য বা বৈজাত্যেরই ইন্নিত করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে।

অবিহ্যার ভাবরূপের পরিচয় দেওয়া গেল। এখন অনাদি অজ্ঞানের পরিচয় লিপিবদ্ধ করা যাইতেছে। অজ্ঞানকে অনাদি রলিলে শুক্তিরজত প্রভৃতি ভ্রমের ক্ষেত্রে সাদি শুক্তি প্রভৃতির আবরক অজ্ঞানকে আর অজ্ঞান বলা চলিবে না। যেহেতু সেই অজ্ঞান অনাদি নহে, সাদি। অবিহ্যা যে অনাদি এবং সাদি, মূলা এবং তুলা, এই তুইপ্রকার তাহা বাচস্পতি তাঁহার ভামতী টীকার প্রারম্ভ শ্লোকে—'অনির্বাচ্যাইবিহ্যাদ্বিতয়সচিবস্থা এই প্রকার উক্তি দ্বারা স্পষ্টতঃ প্রকাশ

১। অহৈতসিদ্ধি, অজ্ঞানলক্ষণনিক্তিঃ, ১ম পরিচ্ছেদ, ৫৪৪ পৃঃ, নির্ণয়দাগর দং।

করিয়াছেন। বাচস্পতির উক্তি ব্যাখ্যা করিতে গিয়া, অমলানন্দ স্বামী বেদান্ত কল্পতরতে বলিয়াছেন—এক প্রকার অবিছা অনাদি ভাবরূপ এবং ভাবজগতের উহা প্রসৃতি, আর একপ্রকার অবিদ্যা পূর্বজাত বিভ্রমের সংস্কারবিশেষ (পূর্ব-পূর্ববিভ্রমসংস্কারঃ) অবিছা এইভাবে হুই প্রকার। অমলানন্দ স্বামীর প্রথমোক্ত অবিছাই জগঙ্জননী অনাদি মূলা অবিছা, দিতীয় প্রকার অবিছা জীবের বিভ্রমজননী সাদি বা তুলা অবিছা। জীবের রজ্জ্মপ প্রভৃতি বিভ্রম সাদি; ঐ সাদি বিভ্রমের উপাদান অবিছাও স্কুতরাং সাদি। অনাদির ছায় সাদি অজ্ঞানও যে বেদান্ডসিদ্ধান্তানুমোদিত এবং অজ্ঞানলক্ষণের লক্ষ্য, তাহা অবৈছবাদী অস্বীকার করিতে পারেন না। এইরূপ সাদি অজ্ঞানে (অনাদির না থাকায়) অবিছা লক্ষণের অব্যাপ্তি অবশ্যস্তাবী নহে কি ?

প্রতিবাদীর এইরূপ আপত্তির সমাধানে অদ্বৈতবেদান্তী বলেন, অবিছাবস্তুতঃ সাদি, অনাদি, ছুই প্রকার নহে। অনাদি ব্রহ্মচৈতত্তে আপ্রিত অবিছা অনাদি এবং একপ্রকারই বটে। শুক্তিরজত, রজ্জুসর্প প্রভৃতি জমের উপাদান অজ্ঞান, যাহাকে সাদি বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে, তাহাও অনাদি চৈতত্তে আপ্রিত বিধায়, মৌলিক দৃষ্টিতে অনাদিই বটে। পরবর্তী কালে শুক্তি প্রভৃতি সাদি বস্তু সেই অনাদি অজ্ঞানের পরিচ্ছেদক হওয়ায়, অনাদি এবং সাদি অজ্ঞানের মধ্যে একটা কল্লিত বিভেদের স্থি ইইয়া থাকে; শুক্তির উপাদান অজ্ঞানকে সাদি বলিয়া মনে হয়। এইরূপ আরোপিত বিভেদের কোনও মূল্য নাই বলিয়া, অজ্ঞানের সাদি ও অনাদি এই দ্বিবিধ রূপের কল্লনাও ইইয়া দাঁড়ায় ভিত্তিহীন। সেইজন্য অদ্বৈতবেদান্তের প্রকৃতসিদ্ধান্তে অজ্ঞানকে অনাদিই বলা হইয়াছে, সাদি এবং অনাদি এই দ্বিধিভাবে গ্রহণ করা হয় নাই! সাদি অজ্ঞানের মূলে অনাদি অজ্ঞান থাকায়, সেই মৌলিক অনাদি অজ্ঞানের দৃষ্টিতে তথাকথিত সাদি অজ্ঞানেও আলোচিত অজ্ঞান লক্ষণের সঙ্গতি বা ব্যাপ্তি দেখা যায় স্থৃতরাং অব্যাপ্তির কথা উঠে না।

১। একা ছবিলা অনাদিভাবরূপা দেবতাধিকরণে (ব্র: আ: ১ পা ৩, হু: ২৬—৩০) বক্ষ্যতে, অন্তা পূর্ব-পূর্ব বিভ্রম সংস্থারঃ, ততেদবিলাদিত্যম্,

বেদান্তকল্পতরু:, ৩ পু: নির্ণয়সাগর সং ;

২। (ক) রূপ্যোপাদানমজ্ঞানমপ্যনাদি চৈতন্তাশ্রিতত্বাদনাছেব, উদীচ্যং শুক্ত্যাদিকং তু তদবচ্ছেদকমিতি ন তত্রাব্যাপ্তিঃ।

অবৈতিসিদ্ধি ; সম পরিং, অজ্ঞানলক্ষণনিকক্তিং, ৫৪৪ পৃং, নির্ণয়সাগর সং।

উলিখিত অবৈতিসিদ্ধান্তের বিরুদ্ধে মাধ্ব বলেন, অনাদি ব্রহ্মাচৈতত্তে আশ্রিত অবিতাকে অনাদি বলা অবৈতবাদীর কোনমতেই সঙ্গত হয় না। অনাদি অবিতার কেননা, অবিতা তমঃস্বভাবা; এবং শুদ্ধ ব্রহ্মে এই তমঃস্বভাবা বিরুদ্ধে বৈতবাদী বিতাবিরোধী অবিতার আশ্রেয়ন্ত্র যে কল্লিত, বাস্তব নহে, ইহা মাধ্দের আগত্তি অবৈতবাদীরই সিদ্ধান্ত। কল্লনা অমূলক হয় না। সর্বপ্রকার কল্লনারই কোন-না-কোন মূল অবশ্য আছে এবং থাকিবে। অবৈতবাদীর অবিতার ব্রহ্মাশ্রিতন্ব কল্লনাও স্বতরাং অমূলক নহে। দোষ (অধ্যাস)ই হইল এইরূপ কল্লনার মূল। যাহা দোষমূলক, তাহা দোযমূলক বিধায়ই সাদি হইবে, অনাদি হইবে না। এই অবস্থায় জ্ঞাননাশ্য অভাববিলক্ষণ অবিতাকে 'অনাদি' বলিয়া অবিতার যে পরিচিতি নির্দেশ করা হইয়াছে, তাহাই অসম্ভব হইয়া দাঁডাইবে।

ইহার উত্তরে অদৈতবেদাতী বলেন, অবিহ্যা শুদ্ধ ব্রন্দো কল্লিত ইহা অবশ্য সত্য কথা। কিন্তু কল্পিত হইলেই যে তাহা দাদিই হইবে, অনাদি কল্পনা করা চলিবে না, তাহা প্রতিবাদী বুঝিলেন কিরূপে ? মাধেরে আপেলিব খণ্ডন ও অবিহার কল্লনা সাদিও হইতে পারে, কারণ থাকিলে কল্লনা অনাদিও অনাদিত্ব সাধন হইতে পারে। কল্পনা হইলেই তাহা সাদি হইবে, এইরূপ নিয়ম অদ্বৈতবেদান্তী স্বীকার করিতে প্রস্তুত নহেন; পক্ষান্তরে, অবিহ্যার कन्नना एर धनामि. जारारे घटिष्ठतामी मिन्नास कतिया थारकन। जगड्जननी অবিভাব এবং অবিদ্যার ত্রন্ধাশ্রিতর কল্পনার মূলে যে অধ্যাদের থেলা চলিতেছে, তাহা অদৈতবেদান্তীরই অনুমোদিত সিদ্ধান্ত। আবিদ্যক কল্পনার মূলে যেমন অধ্যাস আছে, অধ্যাসের মূলেও সেইরূপ অবিদ্যারই লীলা আত্মপ্রকাশ করিতেছে, ইহা আচার্য শঙ্কর অধ্যাসভাষ্যে অতি স্পষ্ট ভাষায় প্রকাশ করিয়াছেন—মিথা। অজ্ঞানবশতঃ সত্য ও মিথার মিলন ঘটে। ইহাকেই চিদ্চিদগ্রন্থি বা অধ্যাস বলা হয়। এই অধ্যাস বস্তুতঃ অসত্য 'ইইলেও, ব্যবহারিক জীবনে ইহাকে সত্য স্বাভাবিক বলিয়াই বোধ হয়।

<sup>(</sup>থ) মাধবমুকুন তাঁহার 'পরপক্ষ গিরিবজ্ঞে' 'দাদিগুক্ত্যাগুর্বচ্ছিন্ন চৈতন্তাবরকাজ্ঞানেদব্যাপ্তি স্তেবামনাদিত্বাভাবাৎ" বলিয়া অজ্ঞানের লক্ষণে (পরপক্ষ গিরিবজ্ঞ, ৭২ পৃঃ)
যে অব্যাপ্তির প্রশ্ন তুলিয়াছিলেন, মধ্সদন সরস্বতীর অজ্ঞানের লক্ষণের আলোচনায়
মাধবমুকুন্দের দেই প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হইয়াছে।

ফলে, অজ্ঞানাক জীব নিজের শিবরূপ বিশ্বত হইয়া, আমিদের ( অহমিকার) মিখ্যা জালে পতিত হয় এবং 'আমি ইহা,' 'আমার ইহা,' আমার ধনদৌলত. প্রাসাদ, স্ত্রী, পুত্র, কন্সা প্রভৃতি এইরূপ অভিমান করে। জীবের এই অভিমান অনাদি; এইরূপ অভিমানের মূল অধ্যাদ এবং অধ্যাদের উপাদান অবিদ্যাও স্তুতরাং অনাদি। ব্রহ্মসূত্র-ভাগ্যকার আচার্য শঙ্কর অধ্যাসভাগ্যে জীবের উল্লিখিত ব্যবহারকে 'নৈস্গিক' অর্থাৎ স্বাভাবিক বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়া, ইহার অনাদিতারই ইঙ্গিত করিয়াছেন। বাচম্পতি মিশ্রাও ভামতী-টীকায় জীব-জীবনের ব্যবহারকে স্পাইবাক্যেই অনাদি বলিয়া গ্রহণ করিয়া, ঐ ব্যবহারের মূল অধ্যাসকেও অনাদি বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। অধ্যাস অনাদি হইলে অধ্যাদের মূল অবিদ্যাও যে অনাদিই হইবে (সাদি হইবে না) তাহাতে সন্দেহ কি ? অবিদ্যাই অধ্যাস এবং অধ্যাসই অবিদ্যা, এইরূপে অবিদ্যা ও অধ্যাদের মধ্যে পরস্পরাশ্রয়তা দেখা গেলেও, অধ্যাস ও অবিদ্যার পরস্পারাশ্রায়তা বীজাঙ্কুরের তায় অনাদিসিদ্ধ বলিয়া ইহা দোষাবহ নহে। এইরূপে অধ্যাসভাষ্য, ভামতী প্রভৃতিতে অধ্যাস এবং অধ্যাসের উপাদান অবিদ্যার অনাদিতাই তর্কের ভিত্তিতে প্রতিপাদন কর। হইয়াছে। এই অবস্থায় প্রতিবাদীর আপত্তি যে ভিত্তিহীন তাহা সহজেই অনুমেয়।

অদৈতবাদীর উল্লিখিত উক্তির প্রতিবাদে দৈতবাদী মাধ্ব বলেন—
অবিদ্যাকে অদৈতবেদান্তী জ্ঞাননিবর্তা প্রথা অভাববিলক্ষণ বলিয়া দিদ্ধান্ত

অবিদ্যার সাদিন্ধ করায়, অদৈতবাদীর ঐ সিদ্ধান্ত বলেই অবিদ্যা যে অনাদি

সাধনে দৈত- নহে, সাদি, তাহা অনুমান-প্রয়োগের সাহায্যে অনায়াসেই

বেদান্তীর অনুমান প্রতিপাদন করা যাইতে পারে।

"অবিদ্যা সাদিঃ, জ্ঞাননিবর্তাত্বে সতি অভাববিলক্ষণকাৎ, উত্তরজ্ঞাননিবর্ত্তা পূর্বজ্ঞানবৎ।"

<sup>&</sup>gt;। (ক) মিথ্যাজ্ঞান নিমিত্তঃ সত্যানৃতে মিথুনীকৃত্য 'অহমিদং' 'মমেদমিতি' নৈস্গিকোহয়ং লোকব্যবহার:। বন্ধাসভায়।

<sup>(</sup>খ) এবময়মনাদিরনস্তো নৈদর্গিকোহধ্যাদো মিথ্যাপ্রত্যয়রূপ: কর্তৃত্ব ভোকৃত্ব প্রবর্তক: দর্বলোকপ্রদিদ্ধ:। অধ্যাদ-ভাষ্য।

২। স্বভাবিকোহনাদিরমং ব্যবহারঃ। ব্যবহারানাদিত্যা তৎকারণস্থাধ্যাসস্থানাদিতোক্তা। অধ্যাসভাষ্য, ভাষতী।

৩। তমেতমেবংলক্ষণমধ্যাসং পণ্ডিতা অবিছেতি মন্তন্তে। অধ্যাস—শংভাষা।

"অবিদ্যা সাদি, অর্থাৎ অবিদ্যার আদি আছে, যেহেতু অবিদ্যা জ্ঞাননিবর্ত্যও বটে, অভাববিলক্ষণও বটে। যাহা জ্ঞানের দারা নিবর্তনের যোগ্য এবং অভাববিলক্ষণ হয়, তাহা সাদিই হইয়া থাকে। দৃষ্টান্ত হিসাবে পরবর্তী জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় এবং অভাববিলক্ষণ পূর্বোৎপন্ন জ্ঞানের উল্লেখ করা যাইতে পারে। অবিদ্যাও জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় এবং অভাবের বিলক্ষণ, স্কুতরাং অবিদ্যাও যে সাদি হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ?"

দৈতবেদান্তীর প্রদর্শিত অনুমানের বিরুদ্ধে অদৈতবেদান্তী বলেন, এইরূপ অনুমান বেদ, উপনিষৎ প্রভৃতি শান্তবিরুদ্ধ অর্থ প্রতিপাদন করে মদিছার গাদিছ- বলিয়া, উক্ত অনুমানে আগমবিরোধ অবশ্যস্তাবী। উপনিষদ্ মাধক অনুমানে স্পায়্টবাকোই অবিছা বা মায়া যে অনাদি তাহা প্রকাশ অমুপণত্তি প্রদর্শন করিয়াছেন। এই অবস্থায় মাধেনাক্ত অনুমান-প্রয়োগের সাহায্যে অবিছার দাদির দাধনের প্রয়াদ করিলে, ঐরূপ অনুমান যে 'বাধ'রূপ হেলাভাসদোষে কল্বিত হইবে তাহা প্রতিবাদী লক্ষ্য করিয়াছেন কি গ

তারপর, প্রতিবাদীর অনুমানে সংপ্রতিপক্ষ হেল্বাভাসও অপরিহার্য।
প্রতিবাদী যেমন অনুমানের সাহায্যে অবিচ্ছার সাদির সাধন করিয়াছেন,

অবিচ্ছার সাদির
অবিচ্ছার অবিচ্ছার অনাদিরও সাধন করা যাইতে পারে—

শক্ষ হেল্বাভাস
প্রবিদ্যা অনাদিঃ জ্ঞাননিবর্ত্যকে সতি ভাববিলক্ষণত্বাৎ জ্ঞানপ্রাগভাববৎ।"

অবিছা অনাদি, যেহেতু অবিছা জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় এবং ভাববিলক্ষণ।
যাহা জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় এবং ভাববিলক্ষণ হয়, তাহা অনাদিই হয়,
যেমন জ্ঞানের প্রাগভাব। জ্ঞানের প্রাগভাব জ্ঞানের উদয়ে বিলুপ্ত হয়,
স্থতরাং প্রাগভাব যে জ্ঞাননিবর্ত্য তাহাতে সন্দেহ কি ? প্রাগভাব এক
শ্রেণির অভাব বিধায়, উহা যে ভাবপদার্থের বিলক্ষণ (বিজাতীয়)
ইহাও নিঃসন্দেহ। প্রাগভাব যেমন অনাদি, জ্ঞাননিবর্ত্য এবং ভাববিলক্ষণ

১। (ক) অজামেকাং লোহিত-শুক্ল-ক্লামিত্যাদি শ্বেতাশ্বতর শ্রুতি দ্রষ্টব্য।

<sup>(</sup>খ) অনাদি মায়য়া সুপ্তো যথা জীবঃ প্রবৃধ্যতে। অজমনিদ্রমম্বশ্বমহৈতং বৃধ্যতে তদা॥

মাণ্ডুক্য কারিকা।

অবিভাকেও দেইরূপ অনাদি এবং জ্ঞাননিবতা বলিয়াই বুঝিতে হইবে।
অবিভা হয় সাদি হইবে, নতুবা অনাদি হইবে। সাদি ও অনাদি পরস্পর
বিরুদ্ধ বিধায়, অবিভা অবশ্য পরস্পর বিরুদ্ধ উভয়রূপ হইবে না। এখন
কথা এই যে, দৈতবেদান্তীর অনুমানমূলে অবিভাকে কি সাদি বলিবে?
না অদৈতবাদীর অনুমান বলে ইহাকে অনাদি বলিয়া গ্রহণ করিবে?
দৈতবেদান্তীর অবিভার সাদির সাধক অনুমানের তুল্যবল প্রতিপক্ষ অনুমান
থাকায়, অবিভাকে দেক্ষেত্রে সাদি বা অনাদি কিছুই বলা চলিবে না।
অবিভার সাদির বা অনাদিত্রের সন্দেহই দেখানে প্রবলতর হইবে। প্রতিবাদী
মাধেরর উক্ত অনুমানও দেক্ষেত্রে 'সৎপ্রতিপক্ষ' হেলাভাস দোষে কলুষিত হইবে।

অদৈতবাদীর এইরূপ আপত্তির উত্তরে দৈতবেদান্তী বলেন যে,
আদৈতবেদান্তী অবিভাবে অনাদিত্ব সাধন করিতে গিয়া 'অভাববিলক্ষণ'
অবিভাকে 'ভাববিলক্ষণ' বলিয়া ব্যাখ্যা করায় (ভাববিলক্ষণতাৎ
অবিভাকে 'ভাববিলক্ষণ' বলিয়া ব্যাখ্যা করায় (ভাববিলক্ষণতাৎ
অবৈদ্ধানি কর্ত্বনান্তীর
এইরূপে অনুমানের হেতু নির্দেশ করায়) অদৈতবাদীর
অবিদ্যার স্বাদিত্বসাধক অনুমানে
হেতুর শ্ররণাসিদ্ধি এবং অনুমানে হেতুর "স্বরূপাদিদ্ধি" হেত্বাভাসও অবশান্তাবী
অন্ধান হইবে। এইরূপ হেত্বাভাস-কলুষিত অনুমানের বলে দৈতবেদান্তীর অবিভাবে সাদিত্ব সাধক অনুমান্তের বিরুদ্ধে অদৈতবাদী সংপ্রতিপক্ষ
হেত্বাভাসের যেই আপত্তি উত্থাপন করিয়াছেন, সেই আপত্তি ভিত্তিহীন
হইয়া দাঁড়াইবে নাকি ?

অদৈতবেদান্তীর অবিভার অনাদিত্বসাধক অনুমানে প্রতিবাদী মাধ্ব হেতুর যে স্বরূপাসিদ্ধি দোষ উদ্ভাবন করিয়াছেন, ভাহার খণ্ডনে উক্ত হেতু সম্পর্কে অদ্বৈতবেদান্তী বলেন, অদ্বৈতবেদান্তে অবিভাকে 'অনির্বাচা' স্বরূপাদিদ্ধি বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে। অনির্বাচ্য অবিভার রহস্থ হেংগাভাদের খণ্ডন এই যে, অবিভা সং ও নহে, অসং ও নহে, সদ্মংও নহে; ভাবও নহে, অভাবও নহে, ভাবাভাবও নহে, এইরূপেই আচার্য মধুসূদন সরস্বতী তাঁহার অদ্বৈতসিদ্ধিতে অনির্বাচ্য অবিভার লক্ষণ নিরূপণ করিবার চেষ্টা করিয়াছেন।

প্রশ্ন হইতে পারে যে ভাব ও অভাব, দর ও অদর পরস্পর বিরুদ্ধ

১। অবিছা ভাবাভাববিলক্ষণং যৎকিঞ্চিদ্বস্ত সন্ত্রহিতত্ত্বে সতি অসম্বরহিতত্ত্বে সতি সদসন্ত্ব-রহিতত্বম—অহৈতসিদ্ধি, অনির্বাচ্যত্বলক্ষণোপপত্তিঃ।

পদার্থ। চুইটি পরস্পর বিরুদ্ধ পদার্থের একটি মিখ্যা হইলেই অপরটি যে সত্য रहेरत हैरा निःमत्मर। जात ना रहेर्लारे भागर्थ जाजाताज्ञक रहेरत. मेर ना হইলেই, অসৎ হইবে। এই অবস্থায় অভাববিলক্ষণ অবিভাকে অদৈতবেদান্তী তাঁহার উল্লিখিত (অবিছার অনাদিখ্যাধক) অনুমানে "ভাববিলক্ষণ" বলিয়া ব্যাখ্যা করিলেন কি যুক্তিতে ? প্রতিবাদীর এইরূপ আপত্তির উত্তরে অদ্বৈতবেদাস্তী বলেন, দত্ব ও অদত্ব, ভাব ও অভাব পরস্পার বিরুদ্ধ হইলেও, উহারা এইরূপ বিরুদ্ধ নহে যে উহাদের একটি সত্য হইলেই অপরটি মিথা। হইবে। এইরূপ পরস্পর বিরুদ্ধ দও ও অদত অবশ্য একত্র থাকিবে না: কিন্তু ইহাদের উভয়ের অভাব এক জায়গায় থাকিবে। দৃষ্টান্তস্বরূপে গোত্ব এবং অশ্বের উল্লেখ করা যাইতে পারে। গোর এবং অশ্বর পরস্পর বিরুদ্ধ। গোত্ব থাকিলে দেখানে অশ্ব থাকে না, অশ্ব থাকিলে, গোত্ব থাকে না। কিন্তু এই পরস্পর বিরুদ্ধ গোর্থ এবং অখবের অভাব মহিষ, গজ প্রভৃতিতে দেখিতে পাওয়া যায়। এই অবস্থায় গরু না হইলেই তাহা ঘোড়া হইবে, ঘোড়া না হইলেই তাহা গরু হইবে, এইরূপ নির্ণয় করা চলে কি ? আলোচ্য স্থলে সং বলিতে আমরা (অদ্বৈতবাদীরা) পরব্রহ্মকে এবং অসৎ বলিতে অলীক আকাশকুত্বম প্রভৃতিকে বুঝিয়া থাকি। দৃশ্যমান এই বিশ্বপ্রপঞ্চ যেমন পরম মৎ ( ব্রহ্ম ) নহে, সেইরূপ ইহা অসৎ আকাশকুস্থমও নহে। সৎ (পরব্রহ্ম) এবং অসৎ (আকাশকুস্থম) এই উভয়েরই অভার জাগতিক বস্ততে দেখিতে পাওয়া যায়। এই অবস্থায় সৎ নহে বলিয়াই যে তাহা অসৎ আকাশকুস্থম হইবে, এবং অসৎ আকাশকুস্থম নহে বলিয়াই যে তাহা সৎ (পরব্রহ্ম) হইবে, এইরূপ যুক্তির কোনই মূল্য নাই। অবিদ্যার ক্ষেত্রেও এই যুক্তিই প্রযোজ্য। অবিদ্যা পরব্রন্ম নহে বলিয়া তাহাঁ যেমন ভাববিলক্ষণ, আকাশকুস্থুমের ভাষ অলীক নহে বলিয়া, অবিদ্যা অভাব বিলক্ষণও বটে। ভাব এবং অভাব এইমতে 'পরস্পর বিরহব্যাপক' নহে। অর্থাৎ বিরুদ্ধ চুইটি বস্তুর একের অভাব (বিরহ) অপরের সত্যতা সাধন করিবে এরূপ নহে। যেই বিরুদ্ধ পদার্থ চুইটি 'পরম্পর বিরহব্যাপক' হয়, তাহাদেরই একের ভাবে অপরের অভাব, একের অভাবে অপরের ভাব

<sup>&</sup>gt;। গোতাশ্বত্যোঃ পরস্পরবিরহ ব্যাপ্যত্বেহপি তদভাবয়োরুষ্ট্রাদাবেকত্র সহোপল্ভাৎ। অব্দিতদিদ্ধি, ৫২ পৃঃ

দাধন করা যাইতে পারে। এরপ অত্যন্ত বিরুদ্ধ চুইটি পদার্থের অভাব কোন এক স্থলেই দেখিতে পাওয়া যায় না। যেমন গোয় এবং গোয়াভাব। হয় গোয় হইবে, নতুবা গোয়াভাব হইবে। ইহা ভিন্ন তৃতীয় প্রকার নাই। দৎ ও অসৎকে, ভাবও অভাবকে এইরূপে বিচার করিলে, বস্তু হয় দত্য হইবে, নতুবা বস্তু অসতা হইবে; পদার্থ হয় ভাব হইবে, নতুবা অভাব হইবে। অভ্য কোনপ্রকার হওয়ার এক্ষেত্রে কোন সম্ভাবনাই নাই। প্রতিবাদী মাধ্ব উল্লিখিত দৃষ্টিতে ভাব ও অভাবের ব্যাখ্যা করিয়া (ভাব ও অভাবকে পরস্পরবিরহব্যাপক বলিয়া ধরিয়া লইয়া), অভাববিলক্ষণ অবিদ্যার ভাববিলক্ষণয়া সম্ভবপর নহে বলিয়া, অবৈতবাদীর অবিছার অনাদিম্ব সাধ্ব অনুমানের (ভাববিলক্ষণয়াৎ এই) হেতুতে যে স্বরূপাসিদ্ধি হেয়াভাসের উদ্ভাবন করিয়াছেন, অবৈতবেদান্তের দৃষ্টিতে বিচার করিলে সেই দোবের কোনই ভিত্তি খুঁজিয়া পাওয়া যাইবে না।

এখন কথা এই যে, দৈতবাদীর অবিভার সাদিত্বসাধক অনুমান যদি অদৈতবাদীর অবিভার অনাদিত্ব সাধক অনুমান প্রয়োগের ফলে সংপ্রতিপক্ষ-হেরাভাস-কলুষিতই হয়, তবে এ অনুমানের দ্বারা দৈতবাদী যেমন অবিভার সাদিত্বসাধন করিতে পারিবেন না, অদ্বৈতবাদীও তো সেইরূপ অদ্বিভার অনাদিত্বসাধনে ব্যর্থকাম হইবেন। অবিভা অনাদি এইরূপ অদ্বৈতবাদীর সিদ্ধান্তও অবশ্যই ব্যাহত হইবে। কারণ, সংপ্রতিপক্ষ অনুমানের ক্ষেত্রে ছুইটি প্রতিপক্ষ অনুমানই যদি তুল্যবল বলিয়া সাব্যস্ত হয়, তবে সেক্ষেত্রে কোনরূপ সাধ্যেরই সাধন করা চলে না। এই অবস্থায় পরস্পর বিরুদ্ধ ছুইটি সাধ্যের যে কোন একটি সাধ্য সাধন করিতে গেলেই, প্রতিপক্ষ অনুমানদ্বয়ের একটি হীনবল প্রতিপাদন করা ব্যতীত সাধ্যসিদ্ধির অন্ত কোন পন্থা দেখা যায় না। এইজন্তই অদৈতবাদী দৈতবাদীর অবিভার সাদিত্বসাধক অনুমান উপাধিদোষ উদ্ভাবন করতঃ দৈতবাদীর উপাধিদোষে কলুষিত অনুমান যে হীনবল তাহা দেখাইয়াছেন এবং অবিভার অনাদিত্বের অনুমানই যে গ্রহণযোগ্য, ইহা প্রতিপাদন করিয়াছেন।

ভাচার্য উদয়ন তাঁহার কুস্থমাঞ্জলিতে বলিয়াছেন—
পরস্পারবিরোধে হি ন প্রকারান্তরস্থিতিঃ।
নৈকতাপি বিরুদ্ধানামুক্তিমাত্রবিরোধতঃ॥

অবিভা ( পক্ষ ) সাদিঃ ( সাধ্য ), জ্ঞাননিবর্ত্যত্বে সতি অভাববিলক্ষণত্বাৎ ( হেতু ), উত্তরজ্ঞাননিবর্ত্য পূর্বজ্ঞানবৎ ( দৃষ্টান্ত )।

অবিভার আদি আছে, যেহেতু অবিভা জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় এবং অভাবের বিলক্ষণ বা বিদদৃশ। যেমন পরবর্তী জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় পূর্বোৎপন্ন জ্ঞান।

বৈতবাদীর উল্লিখিত অমুমানে 'ভাবত্ব' উপাধি হইয়া দাঁড়ায়। উপাধি কাহাকে বলে ? যাহা (যে পদার্থ) সাধ্যের ব্যাপক হয়, অর্থাৎ সাধ্য অবিছার মাদির যেখানে যেখানে থাকে, সেই সকল স্থলেই বিভয়ান থাকে, অথচ সাধক অমানে হেতু যেখানে যেখানে থাকে, সেই সকল স্থলেই যাহা থাকে অবৈতবাদিকত্বি না। এইরপে হেতুর যাহা অব্যাপক হয়, তাহাকে উপাধি উপ্ভাবন

'দাধ্যস্ত ব্যাপকো যন্ত হেতুরব্যাপক তথা দ উপাধিঃ।'' ভাষাপরিঃ ১৩৮ কাঃ। প্রদর্শিত মাধ্ব অহুমানে দাদিত্বকে দাধ্য করা হইয়াছে, আর ভাবত্ব হইতেছে এক্ষেত্রে উপাধি। ভাবত্ব উপাধি হইলে ভাবত্ব অবশুই দাধ্য দাদিত্বের ব্যাপক रुरेत। अर्था९ याहा याहा नामि रुरेत ठारारे जाववल रुरेत। जावक आलाहा অহুমানের যাহা হেতৃ তাহার (জ্ঞাননিবর্তাত্বে দতি অভাববিলক্ষণত্বাৎ এইরূপ হেতুর ) ব্যাপক হইবে না। অনুমানের পক্ষ অবিভাতে অনুমানের হেতু অবশ্রুই আছে। হেতু পক্ষে বর্তমান না থাকিলে, দেখানে বিরুদ্ধ হেতাভাদ হওয়ায় কোনরূপ অনুমানেরই উদয় হইতে পারে না। অথচ মাধ্ব মতাত্মারে ভাবত্ব অবিভায় নাই। এই অবস্থায় অবিভায় উক্ত অনুমানের (জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় এবং অভাবের বিলক্ষণ এইরূপ) হেতু বর্তমান থাকা দত্ত্বেও ভাবত্ব না থাকায়; হেতু যে (পক্ষকে আশ্রয় করিয়া) ভাবত্বের ব্যভিচারী হইবে এবং তাহার ফলে ব্যাপক-ভাবত্বের ব্যাপ্য সাদিত্যেরও যে তাহা (আলোচিত অনুমানের হেতু) ব্যভিচারী হইবে তাহাতে সন্দেহ কি? প্রশ্ন হইতে পারে যে, ভারত্বকে তো মাধ্বোক্ত অনুমানের সাধ্য সাদিত্বের ব্যাপকই वला हल ना। कन ना, ध्वःरम मानिष्य चार्ह, किन्छ ध्वःरम ভावष्य ना शाकाग्र, ভাবত্বকে দাদিত্বের ব্যাপক বলা যাইবে কিরূপে? এইরূপ অবস্থায় ভাবত্বকে যে উপাধি বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে তাহাও অদঙ্গত হইবে ৷ এইরূপ আপত্তির উত্তরে উপাধি উদ্ভাবনকারী অদৈতবেদান্তী বলেন, মাধ্বপ্রদর্শিত অনুমানে 'ভাবত্ব' উপাধিটিকে সাধ্য সাদিত্বের ব্যাপক প্রমাণ করতঃ উপাধি লক্ষণের সঙ্গতি প্রদর্শনের জন্ম

১। উপাধির বিস্তৃত বিবরণ পরবর্তী পরিচ্ছেদে জগতের মিথ্যাত্ব বিচার প্রসঙ্গে দেওয়া হইয়াছে। উপাধি সম্পর্কে আরও বিশেষ জানিতে হইলে আমাদের লিখিত বেদান্ত-দর্শন-অদৈতবাদের দিতীয়থতে অমুমান পরিচ্ছেদে উপাধির আলোচনা দেখুন।

উক্ত অনুমানের সাধ্য সাদিত্বকে হেতুর দারা বিশেষ করিয়া বলিতে হইবে। ফলে, জ্ঞাননাশ্য অভাব বিলক্ষণ যে সকল সাদি পদার্থ পাওয়া যাইবে, ভাবত্ব তাহাদেরই ব্যাপক হইয়া উপাধিলক্ষণাক্রান্ত হইয়াছে বৃঝিতে হইবে।\* ধ্বংস সাদি হইলেও

<sup>\*</sup> উপাধির ক্ষেত্রে দর্বত্রই উপাধিপদার্থকে দাধ্যের ব্যাপক করিবার জন্ম দাধ্যকে হেতুর দারা বিশেষত করিয়া বলা আবশুক হয়; নতুবা 'দ শ্রামো মিত্রাতনয়ত্বাৎ' এই मकल উপाধित ऋश्रमिष्क मृष्टोत्छও উপाধিপদার্থ गাধ্যের ব্যাপক হয় না। ফলে, উপাধিলকণাক্রান্তও হয় না। 'দ ভামো মিত্রাতনয়ত্বাৎ', এই অনুমানে 'শাক-পাকজন্মত্ব'কে উপাধি বলা হইয়াছে। মিত্রা নামক মহিলার তনয় গৌরবর্ণও হইয়াছে, ভামবর্ণও হইয়াছে। তনয়কে গর্ভে ধারণ করিয়া মহিলা যেই যেই বার অতিরিক্ত মাত্রায় শাক ভোজন করিয়াছেন, সেই সেই বারই তাঁহার দন্তান শ্যামল হইয়াছে। ইহা দেখিয়াই উক্ত অনুমানে 'শাকপাকজন্মত্ব'কে উপাধি বলিয়া গ্রহণ করা হইয়াছে। শাকপাকজন্মত্বরূপ উপাধিকে তো সাধ্য শ্রামত্বের ব্যাপক বলা যায় না। কেননা, শ্রামল ঘট প্রমূথ বস্তুতেও তো শ্রামত্ব আছে, দেখানে তো 'শাকপাকজন্তত্ব' নাই। এই অবস্থায় শাকপাকজন্তত্বকে আলোচ্য অমুমানের সাধ্য ভাষত্বের ব্যাপক বলা যাইবে কিরপে ? তারপর, 'ধ্বংসো বিনাশী জন্মত্বাৎ' এই অনুমানে 'ভাবত্ব'কে যে উপাধি বলা হইয়াছে, দেখানেও দেখা যায় যে, অনুমানের সাধ্য বিনাশিত্ব প্রাগভাবে আছে, প্রাগভাবও বিনাশী বটে, অথচ ভাবত্ব প্রাগভাবে নাই; সেই অবস্থায় ভাবত্বকে (উপাধিকে) অনুমানের সাধ্য বিনাশিত্বের ব্যাপক বলা চলে না। ভাবত্ উপাধি হইবে কিব্নপে ? এইব্লপ প্রশ্নের উত্তরে উপাধি-উদ্ভাবনকারী বলেন, উপাধির সকল স্থলেই হেতুকে নাধ্যের বিশেষণক্রপে জুড়িয়া দিয়া, উপাধি পদার্থকে দাধ্যের ব্যাপক করিয়া লইতে হইবে। 'শাকপাকজন্তত্ব' শ্রামত্বের ব্যাপক না হইলেও, মিত্রাতনয়গত শ্রামত্বের [মিত্রাতনয়ত্বাবচ্ছিল শ্রামত্বের] উহা (শাকপাকজন্মত্ব উপাধি) যে व्याभक इट्टेंद जाहारज मन्द्र कि ? এখানে लक्ष्य कतिवात विषय এই या, উপাধি উল্লিখিত দৃষ্টিতে দাধ্যের ব্যাপক হইলেও, 'মিত্রাতনয়ত্বাৎ' এই হেতুর উহা (উপাধি) ব্যাপক হয় নাই। কেননা, মিত্রার ছেলে তো গৌরবর্ণও আছে। এইরূপে 'শাকপাকজন্তত্ব' দাধ্যের ( শ্রামত্বের ) ব্যাপক ও হেতুর (মিত্রাতনয়ত্বের ) অব্যাপক হওয়ায় উপাধি হইয়াছে বুন্ধিতে হইবে। প্রাগভাবে বিনাশিত্ব (অনুমানের দাধ্য) থাকায়, ভাবত্ব না থাকায়, ভাবত্ব দাধ্য বিনাশিত্বের ব্যাপক হয় না, এইরূপ আপত্তির উত্তরেও বক্তন্য এই যে, 'জগুত্ব' হেতুকে সাধ্য বিনাশিত্বের বিশেষণ বলিয়া গ্রহণ করিলে, ভাবছকে জন্ম বিনাশী পদার্থমাত্রের ব্যাপক সহজেই করা যাইতে পারে। অনাদি-অজম্ম বিনাশী প্রাগ ভাবের ক্ষেত্রে

তাহা জ্ঞাননিবর্তাও নহে, অভাব বিলক্ষণও নহে। এইজন্ম জ্ঞাননাশ্ম অভাববিলক্ষণ দাদি পদার্থ বিলয়া ধ্বংসকে আর ধরা চলিবে না; ধ্বংসে ভাবত্বরূপ উপাধির অব্যাপকতাও স্বতরাং দোবাবহ হইবে না। এইরূপে মাধ্বোক্ত অবিভার সাদিত্ব অহ্মানে সোহায্যে দ্বৈতবাদী অবিভার সাদিত্ব সাধনে যে ব্যর্থকাম হইবেন, তাহাতে কোনই সন্দেহের অবকাশ নাই। অবৈভবাদীর প্রদশিত অবিভা সাদি ইহা প্রমাণিত না হইলে, অবিভা অনাদি এই অহ্মানবলে অবিভার অবৈভবাদীর প্রতিপক্ষ অহ্মানই দেক্ষেত্রে প্রবল্ভর হইয়া জয়মুক্ত অনাদিত্ব ব্যবহাপন। হইবে।

অবিভালকণে অজ্ঞানকে যে জ্ঞাননিবর্ত্য বলা হইয়াছে, তাহাও নির্বিবাদ নহে।
জ্ঞাননিবর্ত্য অজ্ঞানের ক্ষেত্রবিশেষে জ্ঞানোদয়ের ফলে অজ্ঞানের নির্ত্তি ঘটলেও, এমন
সমালোচনা স্থলও হয়তো দেখা যাইবে যেখানে জ্ঞানোদয় হইয়াছে কিন্ত
অজ্ঞানের বিলুপ্তি ঘটে নাই।

সেই দকল ক্ষেত্রে অজ্ঞানকে তো জ্ঞাননিবর্ত্য বলা চলে না। ফলে, জ্ঞান অজ্ঞানকে নাশ করে (জ্ঞাননিবর্ত্যমজ্ঞানম্ ) এইরূপ অবৈতিদিদ্ধান্তই অচল হইয়া দাঁড়ায়।

দৃষ্টান্তহিদাবে 'রক্তঃ ক্ষটিকঃ' এইরূপ ঔপাধিক ভ্রমের উপাদান
বৈতবেদান্তি কর্তৃক
অজ্ঞান এবং জীবমুক্তের অজ্ঞানের কথা উল্লেখ করা যাইতে পারে 1
অজ্ঞানের জ্ঞানবিবর্ত্যতার খণ্ডন
বিবর্ত্তার বিবর্তনার বিকর্তানের উদয়ে দর্শভ্রান্তি তিরোহিত হইলেও, 'রক্তঃ ক্ষটিকঃ'
প্রভৃতি বিভ্রমের ক্ষেত্রে ক্ষটিকের রক্তিমা স্বাভাবিক নহে জানিয়াও, ঐ প্রকার ভ্রম

আর সেখানে ভাবত্বের অব্যাপকতার প্রশ্ন আদে না। ভাবত্ব এইভাবে দাধ্যের ব্যাপক হইলেও জন্তত্ব হেতুর তাহা (ভাবত্ব) ব্যাপক হইবে না। কেননা, ধ্বংদে জন্তত্ব আছে, অথচ ভাবত্ব নাই, স্নতরাং ভাবত্ব যে জন্তত্বের—আলোচ্য অনুমানের হেতুর—অব্যাপক হইবে তাহাতে দন্দেহ কি ? ফলে, ভাবত্ব উক্ত অনুমানে উপাধিও হইবে। এই দৃষ্টিতেই মধ্বোক্ত অবিভার সাদিত্ব অনুমানেও ভাবত্বক উপাধি বলিয়া অবৈত্বেদান্তী ব্যাখ্যা করিয়াছেন, স্বধী পাঠক ইহা লক্ষ্য করিবেন।

ভাষা পরিচ্ছেদ মুক্তাবলী—১৩৮ কাঃ দেখুন।

১। স্বচ্ছ কাচের (ফটিকের) কাছে রক্তবর্ণের জবা থাকিলে জবায়ুলের রক্তিমা কাচে প্রতিবিম্বিত হয় এবং স্বচ্ছ শুল্ল কাচকে রক্তবর্ণ দেখায়। 'উপ' অর্থাৎ সমীপবর্তী ফটিকে স্বীয় ধর্ম রক্তিমা আধান করে বলিয়া জবায়ুলকে এক্ষেত্রে 'উপাধি' বলা হয় এবং 'রক্তঃ ফটিকঃ' এই বিভ্রমকে ঔপাধিক বিভ্রম বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়া থাকে। সকলেই করিয়া থাকে। সত্য জ্ঞান এখানে ঔপাধিক ভ্রমের উপাদান অজ্ঞানের নিরুত্তি ঘটাইতে পারে না, ইহা স্পষ্টতঃই দেখা যাইতেছে।

দিতীয়তঃ, ব্রশ্বজ্ঞ জীবন্মকেরও অজ্ঞানের কার্ম দেহদম্বন্ধ, দৈহিক ক্রিয়া, জগতের ভাতি প্রভৃতি দৃষ্ট হয়। এই অবস্থায় তাঁহারও তত্তৃজ্ঞানোদয়ে অজ্ঞান দম্পূর্ণ তিরোহিত হইয়াছে, এমন কথা বলা চলে না। জ্ঞান অজ্ঞানকে বিনাশ করে এইরূপ নিয়মও স্থতরাং গ্রহণ করা বায় না। আলোচিত ঔপাধিক ভ্রমের উপাদান অজ্ঞান এবং জীবন্মকের অজ্ঞানে 'জ্ঞাননিবর্ত্যত্ব' না থাকায়, অবিভালক্ষণের অব্যাপ্তিও দ্বন্দরিহর হয়।

এইরূপ আপত্তির খণ্ডনে অছৈতবাদী বলেন, আলোচ্যস্থলেও জ্ঞান অজ্ঞানকে নিবৃত্তি করিয়াছে এবং করিবে। ফলে, অজ্ঞানে 'জ্ঞাননিবর্ত্যত্ব'ই থাকিবে; অজ্ঞান জ্ঞানানিবর্ত্য হইবে না। অতএব অবিহ্যার লক্ষণে অব্যাপ্তির প্রশ্নও অহৈতবেদান্তি কর্তৃক উঠিবে না। প্রদর্শিত স্থলে জ্ঞানোদ্যমাত্রেই অজ্ঞানের নিবৃত্তি ঘটে বিভ্রমান্ত্র আপত্তির ধণ্ডন ও অবিহ্যার নাই, অজ্ঞানের নিবৃত্তিতে কিঞ্চিৎ বিলম্ব ঘটিয়াছে, ইহা অবশ্য সত্য জ্ঞাননিবর্ত্য কথা। এই বিল্যুম্বরও কারণ আছে। উপাধিক ভ্রমের উপাদান সংখ্যাপন অজ্ঞানের এবং জীবন্মুক্তের অজ্ঞানের আশু নিবৃত্তিতে উপাধি এবং জীবের প্রারক্তর প্রতিবন্ধক হৈয়া দাঁড়ায়। যে-পর্যন্ত প্রতিবন্ধক বিহ্যমান থাকে, সেই পর্যন্ত কারণ থাকিলেও কার্যোৎপত্তি হয় না; প্রতিবন্ধক চলিয়া গেলেই কার্যোৎপত্তি ঘটে। এইজন্য কার্যের উৎপত্তিতে প্রতিবন্ধকের অভাবও যে অন্যতম কারণ, তাহা স্থি দার্শনিকমাত্রেই অবগত আছেন। আলোচ্য ক্ষেত্রে স্বচ্ছ শুভ্র কাচের নিকটে জবাকুস্থনের অবস্থিতি, এবং মুক্ত জীবের অদৃষ্ট, যাহাকে আমরা প্রারক্ক বলি, তাহা

১। প্রতিবন্ধক কাহাকে বলে ? যাহা কার্যোৎপত্তির প্রতিবন্ধ ঘটায় সোজা কথায় তাহাকে প্রতিবন্ধক বলে । কারণ কার্য উৎপাদন করে, কারণ না থাকিলে কার্য ইয় না । এই অবস্থায় কারণের অভাবকে প্রতিবন্ধক বলা হইয়া থাকে । ঘটের উৎপত্তিতে দণ্ড, চক্রু, দলিল, স্থ্র প্রভৃতি কারণ, দণ্ডাভাব প্রভৃতি প্রতিবন্ধক । প্রতিবন্ধকের লক্ষণ কি ? এই প্রশ্নের উত্তরে নৈয়ায়িক বলেন—কারণী—ভূতাভাবপ্রতিযোগিত্বং প্রতিবন্ধকত্বম্ । কারণীভূত যে অভাব, দেই অভাবের প্রতিযোগিকে বলে প্রতিবন্ধক । অত্যন্তাভাবের অভাব প্রতিযোগিস্বন্ধপ, স্বতরাং দণ্ডের অভাবের অভাব কলিতে দণ্ডের অভাবের অভাবকে (যাহা দণ্ডস্বন্ধপ) পাওয়া গেল । এই কারণীভূত অভাবের প্রতিযোগী হইল দণ্ডাভাব; এই দণ্ডাভাবকে বলা হয় ঘটের উৎপত্তির প্রতিবন্ধক । এইন্ধপে অন্তান্ত স্থলেও প্রতিবন্ধকের লক্ষণের সঙ্গতি বৃ্থিতে হইবে।

যতক্ষণ বিভয়ান থাকিবে, ততক্ষণ পর্যন্ত 'রক্ত: ক্ষটিক:' এই মিথ্যাবৃদ্ধির এবং জীবনুক্তের দেহসম্বন্ধ জগদভাতি প্রভৃতির মূল অজ্ঞানও থাকিবে। জ্ঞানোদ্যের ফলে অজ্ঞানের মূলোচ্ছেদ ঘটিলে, ঐ ছিল্লমূল অজ্ঞান উপাধির বিলয়ে ক্রমশ: বিলীন হইয়া যাইবে। এইরূপে দত্য জ্ঞান আশু বিনাশক না হইয়া, উপাধির বিলম্ব বশতঃ কিছু বিলম্বে অজ্ঞানের নাশক হইলেও অজ্ঞানবিনাশে জ্ঞানই যে একমাত্র কারণ, এই দিদ্ধান্ত কোনমতেই অস্বীকার করা যাইবে না; অবিভার জ্ঞাননিবর্তত্ব স্বভাবেরও ব্যতায় ঘটিবে না। এই অবস্থায় অবিছার লক্ষণে প্রতিবাদী কর্তৃক উদভাবিত অব্যাপ্তির আপত্তিও হইবে ভিত্তিহীন। । এখন প্রশ্ন এই যে, জীবনুক্তের ব্রহ্মজ্ঞানোদয়ের পরেও (প্রারন্ধ শেষ না হওয়া পর্যন্ত ) যদি অজ্ঞান বিভ্যমানই থাকে, তবে সেই অজ্ঞানের আশ্রয় এবং বিষয় তো পরব্রন্ধই হইবে। সেক্ষেত্রে অজ্ঞানের আশ্রয় ও বিষয় জ্ঞাত ব্রশ্ধকেই বা অজ্ঞানপ্রভাবে অজ্ঞাত বলিতে বাধা কি গু 'জাতেহপি তত্রাজ্ঞাত ইতি ব্যবহারাপন্তি:', অদৈতদিদ্ধি; এইদ্ধপ আপন্তির উন্তরে অহৈতবেদান্তী বলেন—অজ্ঞানের ছুইটি শক্তি আছে (১) আবরণশক্তি এবং (২) বিক্ষেপশক্তি। আবরণশক্তি প্রভাবেই দৃশ্যবস্তু দকল জ্ঞাতার দৃষ্টিতে প্রতিভাত হয় না। জ্ঞেয় বস্তগুলি জ্ঞাতার নিকট আবৃত থাকে। জ্ঞানোদয়ে অজ্ঞানের আবরণ তিরোহিত হইলেই দুখ্যবস্তু জ্ঞাতার দৃষ্টির গোচর হয়, জ্ঞাতাও আমি 'এই বিষয় জানিয়াছি' এইরূপ অভিমান করে। যেই বস্তু অজ্ঞানের আবরণে আরুত থাকে, জ্ঞাতার জ্ঞানে ভাদেনা, ঐসকল বস্তু অজ্ঞাতই থাকিয়া যায়। ইহা হইতে স্পষ্টই বুঝা যায় যে, কোন কিছু না জানার (অজ্ঞাত থাকিবার) প্রতি অবিচার আবরণ শক্তিই কারণ। এই আবরণ শক্তির তিরোধান যেক্ষেত্রে ঘটিয়াছে, সেক্ষেত্রে বস্তু জ্ঞাতই হইবে, ঐ বস্তুকে আর অজ্ঞাত বলা চলিবে না। আলোচ্য স্থলে জীবনুক মহাপুরুষের ব্রন্ধজ্ঞানোদয়ের ফলে পরব্রহ্মসম্পর্কে জীবন্মুক্ত দাধকের অবিচার আবরণ দম্পূর্ণ তিরোহিত হওয়ায়, পরত্রন্ধের স্বরূপ দাক্ষাৎ এবং অপরোক্ষভাবেই জীবনুক্ত মহাপুরুষ জানিতে পারিয়াছেন। তাঁহার দৃষ্টিতে পরব্রহ্ম অজ্ঞাত থাকিবার কোনও হেতু নাই। তবে তাঁহার ব্রহ্ম সাক্ষাৎকার ঘটিলেও অজ্ঞানের যে আশু বিলয় ঘটে নাই তাহার প্রতি অবিভার বিক্ষেপশক্তিই কারণ; আবরণ শক্তি

১। ঔপাধিক ভ্রমোপাদানাজ্ঞানে ব্রহ্মসাক্ষাৎকারানস্তর-বিগ্নমান-জীবন্মুক্তাজ্ঞানে চ জ্ঞাননিবর্তাত্বাভাবাদব্যাপ্তিঃ ইতি চেন্ন------উপাধিপ্রারন্ধকর্মণোঃ প্রতিবন্ধকয়োর-ভাববিলম্বেন নিবৃত্তিবিলম্বেহপি তয়োজ্ঞাননিবর্ত্যত্বানপায়াৎ। নহি কচিদ্বিলম্বেন জনকস্থ কচিৎ প্রতিবন্ধেন বিলম্বে জনকতাহপৈতি।

অদৈতদিদ্ধিং, অজ্ঞানলক্ষণনিরুক্তিং ৫৪৪ পৃঃ, নির্ণয়্সাগর সং।

নহে'। বিক্ষেপশক্তিই বিবিধ উপাধি প্রভৃতি প্রতিবন্ধকের স্টি করিয়া ছিন্নমূল অজ্ঞানের বিল্পিতে বিলম্ব ঘটায়। বিলম্বেই হউক, কি অবিলম্বেই হউক, জ্ঞানের উদয়ে অজ্ঞানের বিলয় অবশাস্ভাবী। এইজন্মই অজ্ঞানকে যে 'জ্ঞাননিবর্ত্য' বলা হইয়াছে, তাহা সমতেই হইয়াছে।

তাল, যাহা অনাদি, তাবরূপ (অর্থাৎ অতাব বিলক্ষণ) এবং জ্ঞাননাশ্য তাহাই যদি অবিছা হয়, তবে, অবিছা ও চিন্ময় ব্রন্ধের যে সমন্ধ তাহাও জনাদি, ভাবরূপ ও জ্ঞানবিনাশ্য বিধায় অবিছাই হইয়া দাঁড়ায় নাকি ং ইহার উন্তরে অইন্বত্রেদান্তী বলেন, অবিছার লক্ষণে 'জ্ঞাননিবর্ত্য' কথা দারা যাহা সাক্ষাৎভাবে জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয়, তাহাকেই লক্ষ্য করা হইয়াছে। সাক্ষাৎভাবে জ্ঞান অজ্ঞানকেই বিনাশ করে, অন্য কাহাকেও বিনাশ করে না। অবিছা এবং চৈতন্তের যে সমন্ধ তাহা অনাদি ভাবরূপ হইলেও, অবিছার কার্য বিধায়, সাক্ষাদ্ভাবে উহা জ্ঞাননিবর্ত্য নহে। জ্ঞানের দারা অজ্ঞানের নির্ত্তি ঘটলে, অজ্ঞানরূপ উপাদানকারণ না থাকায়, সর্বপ্রকার অজ্ঞানের কার্যই বিলুপ্ত হইয়া যাইবে। ফলে, অবিছা চৈতন্তের সম্বন্ধের বিলোপও অবশ্য ঘটিবে। এইরূপ বিলুপ্তি সাক্ষাৎ সম্বন্ধ জ্ঞানজন্ত নহে। এই অবস্থায় অবিছাও চৈতন্তের সম্বন্ধে অবিছা লক্ষণের অতিব্যাপ্তির আগত্তি করা চলে না। তারপর, এই সম্বন্ধকে যদি স্বন্ধপদম্বন্ধ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়া অবিছাত্মক (অবিছাত্মরূপ) বলিয়া গ্রহণ করা হয়, তবে তাহা সাক্ষাৎ সম্বন্ধেই জ্ঞাননিবর্ত্য হইবে এবং অবিছালক্ষণের লক্ষ্যই হইবে। অবিছালক্ষণের অতিব্যাপ্তির প্রশ্নই দেক্ষেত্রে উঠিবে না।

এই প্রদক্ষে লক্ষ্যকরা আবশ্যক যে, অবিভালক্ষণস্থ 'জ্ঞাননিবর্ত্য' পদের "দাক্ষাৎতাবে জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয়" এইরূপ অর্থ গ্রহণ করিলে, একমাত্র অবিভাই জ্ঞাননিবর্ত্য হইবে, অন্ত কিছু হইবে না। কারণ, জ্ঞান দাক্ষাৎ দম্বন্ধে অজ্ঞানব্যতীত প্রস্ত কিছু নিবৃত্তি করিতে পারে না। এই অবস্থায় "দাক্ষাৎ দম্বন্ধে জ্ঞান যাহাকে বিনাশ করে" তাহাই অবিভা দাক্ষাজ জ্ঞাননিবর্ত্যত্বমবিভাত্বম্ ] এইরূপে [উল্লিখিত লক্ষণোক্ত অনাদি, ভাবরূপ বিশেষণ বাদদিয়া] লক্ষণ নির্বাচন করিলেও দেই লক্ষণ দোবাবহ হইবে না। এইজন্তই আচার্য মধুস্থদন অহৈতিদিদ্ধিতে এই লক্ষণকে 'লক্ষণান্তর' অর্থাৎ অবিভার আর একটি লক্ষণ বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন।

১। ন চ তর্হি জ্ঞাতে২পি. তত্র অজ্ঞাতইতিব্যবহারাপত্তি; তাদৃগ্ব্যবহারে আবরণশক্তি-মদজ্ঞানস্থ কারণত্বেন তদাবরণশক্ত্যভাবাদেব ঈদৃগ্ ব্যবহারানাপত্তে:।

অদৈত দিদ্ধি, অজ্ঞানলক্ষণনিরুক্তি।

২। জ্ঞানত্বেন দাক্ষান্তরিবর্ত্যত্বং তু ভবতি লক্ষণান্তরম্।

অহৈতসিদ্ধি, অজ্ঞানলকণনিক্তি।

অবিভার জ্ঞাননিবর্ত্যত্ব-সিদ্ধান্ত অসুমানবাধিত বলিয়া, ঐক্লপ সিদ্ধান্ত গ্রহণযোগ্য নহে, ইহা প্রতিপাদন করিবার উদ্দেশ্যে প্রতিবাদী মাধ্ব নিম্নলিখিত অসুমানের প্রয়োগ করিয়া থাকেন—অবিভা (পক্ষ), জ্ঞাননিবর্ত্যত্বাভাববতী অবিভার জ্ঞানন্ব বিহ্নজ্জ (দৃষ্টান্ত )। অবিভা জ্ঞানের দ্বারা নিবর্তনীয় হইতে পারে না, যেহেতু অবিভা অনাদি, এবং অভাববিলক্ষণ; যাহা অনাদি, অভাববিলক্ষণ পদার্থ, তাহা জ্ঞানের দ্বারা নিবর্তনীয় হয় না, যেমন আল্লা।

উল্লিখিত মাধ্ব অনুমানের বিরুদ্ধে অদৈতবেদান্তী বলেন, প্রতিবাদী দৈতবেদান্তীর এইরূপ অনুমান উপাধি কল্যিত। আত্মত এই অনুমানে উপাধি হইবে। কারণ, 'আল্লত্ব' উক্ত অনুমানের মাধ্যের ব্যাপক হইবে, কিন্ত হেতুর উহা অদৈতবাদি কর্তক ব্যাপক ছইবে না। সরল কথায়, যেখানে যেখানে জ্ঞাননিবর্ত্যত্বের মাধ্বের উল্লিখিত অভাব থাকিবে অর্থাৎ জ্ঞানের দারা যাহা নিবর্তনীয় হইবে না, অনুমানে উপাধি-শেই সকল ক্ষেত্রেই আত্মত্ব থাকিবে। কিন্তু যেখানে যেখানে ্দোষ উদভাবন অনাদিত্ব এবং অভাববিলক্ষণত্ব থাকে, অর্থাৎ যাহা যাহা অনাদি এবং অভাববিলক্ষণ হয়, দেখানেই আত্মত্ব থাকে না। আলোচ্য অনুমানের পক্ষ অবিহা অনাদি, অভাব বিলক্ষণ বটে, কিন্তু তাহাতে তো 'আত্মত্ব' নাই। এই অবস্থায় আত্মত্ব যে প্রদর্শিত অনুমানে উপাধি হইবে, তাহাতে দন্দেহ কি ? প্রশ্ন হইতে পারে যে, আজ্বরেক তো আলোচিত অবুমানের সাধ্যেরও ব্যাপক বলা যায় না। অত্যম্ভাব, অন্তোভাবাৰ মাধ্বমতে নিত্য বিধায় সেক্ষেত্ৰে অনুমানের সাধ্য জ্ঞান-নিবর্তাত্বের অভাব আছে, অথচ আত্মহ নাই। ফলে, আত্মত্ব যে সাধ্যের ব্যাপক হইতেছে না তাহা স্পষ্টতঃই বুঝা যাইতেছে। এরূপ অবস্থায় অদ্বৈতবাদী আত্মত্বক উল্লিখিত অনুমানের উপাধি বলেন কি হিসাবে ? তারপর, অলীক আকাশকুসুম প্রভৃতি জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় নহে বলিয়া, আকাশকুত্বম প্রভৃতিতে জ্ঞাননিবর্ত্যত্বের অভাব (উল্লিখিত অনুমানের দাধ্য) আছে কিন্তু দেখানেও আত্মত্ব নাই। এই

১। দৈতবেদান্তী মধ্বাচার্যের মতে বিষ্ণুশক্তি মায়া বা প্রকৃতি ভাবস্বভাবা এবং অনাদি, দেই দৃষ্টিতে অবিভাকে অনাদি ভাবরূপা মানিতে মধ্বাচার্যের কোনই আপত্তির কারণ নাই। কেবল অবিভা যে 'জ্ঞাননাশ্য' এই অদৈতসিদ্ধান্তই মধ্বাচার্য স্বীকার করেন না। এই অবস্থায় অবিভা 'জ্ঞাননিবর্ত্ত্য' নহে, ইহা যদি অনুমান বলে মধ্বাচার্য প্রমাণ করিতে পারেন, তবে অদৈতবেদান্তীর অনির্বাচ্য জ্ঞাননাশ্য অবিভার দিদ্ধি না হইমা, দেক্ষেত্রে মধ্বোক্ত প্রাকৃতিরই দিদ্ধি হইবে; এবং মধ্বের দৃষ্টিতে অদৈতবেদান্তের অবিভাসিদ্ধিতে দিদ্ধসাধনদোরই আদিয়া প্রভিবে।

অবস্থায় আত্মন্থ সাধ্যের ব্যাপক না হওয়ায়, তাহাতো উপাধিই হইবে না। বৈত্বেদান্তীর এইরূপ আপত্তির উত্তরে অইছতবেদান্তী বলেন, অত্যন্তাভাব এবং অন্যোক্তাভাব অইছতবেদান্তের দিন্ধান্তে নিত্য নহে। অভাব অধিকরণস্বরূপ, অনিত্য এবং জ্ঞাননিবর্ত্যই বটে। অত্যন্তাভাব বা অন্যোক্তাভাবে উক্ত অহুমানের সাধ্যের (জ্ঞাননিবর্ত্যন্থাভাবের) ব্যাপকতাই অইছতবেদান্তী স্বীকার করেন না। এই অবস্থায় অত্যন্তাভাব, অন্যোক্তাভাবে আত্মন্থ না থাকায় আত্মন্থ সাধ্যের ব্যাপক না হওয়ায়, উক্ত অহুমানে আত্মন্থ উপাধি হইতে পারে না, প্রতিবাদীর এইরূপ যুক্তির কোনরূপ মূল্যই দেওয়া চলে না। তারপর, অলীক আকাশকুস্থম প্রভৃতিতে জ্ঞাননিবর্তত্বের অভাব (উক্ত অহুমানের সাধ্য) আছে, আত্মন্থ নাই, স্বতরাং আত্মন্থ সাধ্যের ব্যাপক হয় না, এইরূপে যে আপত্তি দেখান হইয়াছে, সেই আপত্তির খণ্ডনে অইছতবাদী বলেন—অলীক আকাশকুস্থমের ক্ষেত্রে আত্মন্থ সাধ্যের (জ্ঞাননিবর্ত্যন্থাভাবের) ব্যাপক হয় না, ইহা সত্য কথা। এইরূপ ক্ষেত্রে আত্মন্থ উপাধিকে সাধ্যের ব্যাপক করিবার জন্ম হেত্বকে সাধ্যের অংশে বিশেবণ হিদাবে জুড়িয়া দিলে, আলোচ্য (আত্মন্থ) উপাধিও যে সাধ্যের ব্যাপক হইবে, ইহা নিঃসন্দেহ।

তৃচ্ছ আকাশকুস্থমে জ্ঞাননিবর্তাত্বের অভাব আছে, আত্মত্ব নাই, স্বতরাং আত্মত্ব সাধ্যের ব্যাপক হইতেছে না ইহাই এক্ষেত্রে প্রতিবাদীর বক্তব্য। এথানে উপাধি উদ্ভাবনকারী অহৈতবেদান্তী বলেন, আকাশকুস্থমে যে জ্ঞাননিবর্তাত্বের অভাব দেখান হইয়াছে, সেখানে 'জ্ঞাননিবর্তা'রূপ দাধ্যকে যদি এইরূপে বিশ্লাষ করিয়া বলা যায় যে, যাহা অনাদি, অভাব বিলক্ষণ এবং জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় নহে, 'আত্মত্ব' উপাধি এইরূপ বিশিষ্ট সাধ্যেরই ব্যাপক হইবে। এই তাৎপর্যেই উপাধি উদ্ভাবনকারী

১। অভাবকে বাহারা অধিকরণস্বরূপ বলেন, তাঁহাদের বক্তব্য সংক্ষেপে এই যে, অভাবের প্রত্যক্ষ হয় অথচ সাক্ষাৎ সম্বন্ধে অভাবের সহিত চক্ষুরিন্দ্রিয়ের যোগ থাকে না। যেখানে অভাবের উপলব্ধি হয়, অভাবের সেই অধিকরণ ভূতল প্রভৃতিকে প্রত্যক্ষ করিয়াই ঐ অধিকরণের বিশেষণ অভাবকে আমরা বুঝিয়া থাকি—ঘটাভাববদ ভূতলম্। ফলে দাঁডাইতেছে এই যে, ঘটশৃন্ম ভূতলের প্রত্যক্ষই ঘটাভাবের প্রত্যক্ষ, অপর কথায়, কেবল ভূতলই ঘটাভাবের স্বরূপ। অভাব বলিয়া কোন বস্তু নাই। কোন একটি ভাবপদার্থ ই অন্ধ্য কোন বস্তুর অভাব বলিয়া জানিবে—ভাবান্তর্মভাবং, ইহা প্রভাকর-মীমাংসক প্রভৃতির মত। ইহার বিস্তৃত আলোচনা আমাদের বেদান্তদর্শন অদ্বৈতবাদের ২য় খণ্ডে 'অমুপলব্ধি' পরিচ্ছেদে দেখুন।

২। পরব্রেন্ধে অবিভার যে অভাব আছে, তাহা পরব্রন্ধেরই স্বন্ধপ বিধায় কেবল ঐ অভাবই অদ্বৈত্বদান্তের সিদ্ধান্তে নিত্য বটে, অন্তদকল অভাবই অনিত্য।

অদৈতবেদান্তী 'আল্লছ' উপাধিকে সাধ্যের ব্যাপক বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন। অলীক আকাশকুস্থম অনাদি এবং অভাববিলক্ষণ না হওয়ায়, তুচ্ছ আকাশকুস্থমে উল্লিখিত বিশিষ্ট সাধ্যের ব্যাপকতাই পাওয়া যাইবে না। ফলে, তুচ্ছের ক্ষেত্রে উপাধিটি সাধ্যের ব্যাপক হয় নাই বলিয়া উপাধিই হইবে না, এইরূপ আপন্তিও সেক্ষেত্রে ভিন্তিহীন হইবে। সাধ্যকে এইরূপে হেতু দ্বারা বিশেষিত করিয়া নির্দেশ করিলে অত্যন্তাভাব অন্যোত্যাভাবকে গাঁহারা নিত্য বলিয়া সাব্যন্ত করেন, তাঁহাদের মতেও অত্যন্তাভাব ও অন্যোত্যাভাবে 'অভাববিলক্ষণতা' না থাকায়, 'অনাদি, অভাববিলক্ষণ অথচ জ্ঞাননাশ্য নহে' এইরূপ বিশিষ্ট সাধ্যের ব্যাপকতাই পাওয়া যাইবে না [ অর্থাৎ অত্যন্তাভাব অন্যোত্যাভাবকে সাধ্যের অন্তর্গত বলিয়াই ধরা চলিবে না ] এই অবস্থায় সাধ্যবহিত্তি অত্যন্তাভাব অন্যোত্যাভাবে আল্লত্ব না থাকায় আল্লত্ব উপাধি হইবে না প্রতিবাদীর এইরূপ আপত্তিরও কোনরূপ মূল্য দেওয়া চলিবে না।

মাধ্ব-অনুমানের
বিরুদ্ধে অহৈতবাদীর সংপ্রতিপক্ষ
অনুমান প্রদর্শন ও
অবিভার জ্ঞাননিবর্তার দিক্ষান্ত
সংগ্রাপন

বৈতবেদান্তীর উল্লিখিত অনুমান কেবল উপাধি দোনেই দ্বিত নহে, উক্ত অনুমানে দংপ্রতিপক হেত্বাভাদও অবশুভাবী। দৈত-বাদীর 'অবিছা জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় নহে' [ অবিছা জ্ঞানবির্ত্যা-ভাববতী ] এইরূপ মাধ্বের অনুমানের প্রতিপক্ষ 'অবিছা' জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয়ই বটে ('জ্ঞাননিবর্ত্যা') এইরূপ অনুমানও অনায়াদেই করা যাইতে পারে।

অবিহা (পক্ষ) জ্ঞাননিবর্ত্যা (সাধ্য) অনাদিত্বে সতি ভাববিলক্ষণত্বাৎ (হেডু), প্রাগভাববৎ দৃষ্টান্ত। অবিহা জ্ঞাননাশ্য যেহেডু অবিহা অনাদি এবং ভাববিলক্ষণ, যেমন প্রাগভাব।

এইরূপ নির্দোষ প্রবলতর সংপ্রতিপক্ষ অনুমানের সাধ্য জ্ঞাননিবর্ত্যত্বের বিরুদ্ধে উদ্ভাবিত অবিভা জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় নহে—[ অবিভা জ্ঞানবির্ত্যাভাবতী ]—হৈত বেদান্তীর এইরূপ উপাধিছ্ট ছুর্বল অনুমান যে গ্রহণের অযোগ্য হইবে তাহাতে কোনই সন্দেহ নাই। ফলে, প্রতিবাদী দৈতবেদান্তীর দোষকল্বিত অনুমান অদৈতবেদান্তীর অনুমানের প্রতিপক্ষ অনুমান বলিয়াই গণ্য হইবে না। 'অবিভা জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয়' এই অদৈতসিদ্ধান্তই জয়যুক্ত হইবে।

আপত্তি হইতে পারে যে, অবিভার নির্তিই তো অদৈতবাদীর মতে সম্ভবপর নহে। অবিভা অদৈতবিদ্ধান্তে দান্দিভাস্ত। যাহা দান্দিভাস্ত হয়, দান্দী যে পর্যন্ত বর্তমান থাকে, দেই পর্যন্ত ঐদকল দান্দ্যভাস্ত বন্তর্মও অন্তিত্ব বিভয়ান থাকে। অনাদি অবিভার দান্দী হইল নিত্য ব্রহ্মচৈতন্ত। এই অবস্থায় যদি দান্দীর দত্তা পর্যন্তই দান্দিভাস্ত পদার্থের দত্যতা স্বীকার করিয়া লইতে হয়, তবে অবিভার আর নির্তিই হইতে পারে না। কেননা, অবিভার দান্দী নিত্য

বৃদ্ধতিতভের তো নিবৃত্তি নাই দেই অবস্থায় মান্দিভাস্ত অবিভার নিবৃত্তি হইবে কিরূপে ? এইরূপ আপত্তির উত্তরে অবৈত্বনাদী নলেন, মান্দীর সন্তা পর্যন্ত মান্দিভাস্ত বস্তরও সত্তা অন্যাহত থাকে, এইরূপ নিয়মই অবৈত্বনান্তী স্বীকার করেন না। শুক্তিরজত, রজ্মুসর্প প্রস্থৃতির ভাসক চৈত্ত্য বর্তমান থাকাকালেই, শুক্তিরজত, রজ্মুসর্প প্রস্থৃতি নিথ্যা বৃদ্ধির নিবৃত্তি হইতে দেখা যায়। এই অবস্থায় মান্দী বর্তমান থাকা পর্যন্ত মান্দিভাস্তের সন্তা কিরূপে মানিয়া লওয়া যায় ? তারপর, ঐরূপ নিয়ম তর্কের থাতিরে স্বীকার করিয়া লইলেও, অবিভা নিবৃত্তির কোনরূপ অনুপর্যন্তি ঘটে না। কারণ, অবৈত্বেদান্তী শুদ্ধিতিংকে অবিভার সান্দী বলেন না, অবিভাবৃত্তি প্রতিবিদ্বিত [বৃত্যুপহিত] চৈত্ত্যকেই অবিভার সান্দী বলেন। গুন্তি চির্ন্থির নহে, অস্থির; নিত্য নহে, অনিত্য। বৃত্যুপহিত চৈত্ত্যও স্থতরাং চির্ন্থির বা নিত্য নহে। বৃত্তিসম্পর্ক থাকা পর্যন্তই কেবল সান্দীরও সন্তা থাকে। বৃত্তি-উপাধি-বিগমে সান্দীরও কোন অন্তিত্ব থাকে না। এই অবস্থায় (সান্দীর সন্তা পর্যন্ত সান্দিভাস্ত অবিভার মন্তা স্বীকার করিলেও) বৃত্তিসম্পর্কযোগে উৎপন্ন অস্থির সান্দীর বিলয়ে অবিভার নিবৃত্তিতেও কোনপ্রকার বাধা দেখা যায় না। ব

আনেচি ভাবরূপ অবিহার উল্লিখিত লক্ষণ পরীক্ষা করা গেল।
আলোচ্য নিবন্ধে ভ্রমের উপাদানরূপেও যে অবিহার লক্ষণ সম্ভবপর,
তাহারই বিচার করা যাইতেছে। ভ্রমের যাহা উপাদান
ভাহাই বুজান, তাহাই যদি অজ্ঞান হয়, তবে সচ্চিদানন্দ পরব্রহ্মে অধিষ্ঠিত
এইরূপে অবিহালক্ষণের পরিচয়
অজ্ঞানই হইয়া দাঁড়ায় অর্থাৎ পরব্রহ্মে অবিহালক্ষণের
অতিব্যাপ্তি অপরিহার্য হয়। এইরূপ আপত্তির উত্তরে অদৈতবাদী বলেন,
আলোচ্য লক্ষণের উপাদান শব্দের অর্থ পরিণামী উপাদান; অপরিণামী
বা বিবর্ত উপাদান নহে। এইজহ্যই পরব্রহ্মে অজ্ঞানের লক্ষণের অতিব্যাপ্তির
আপত্তি করা চলে না। লক্ষণস্থ উপাদান শব্দের এইরূপ অর্থ-সংকোচে

১। সাক্ষীর স্বরূপ সম্পর্কে বিস্তৃত আলোচনা তৃতীয় পরিচ্ছেদে দেখুন।

২। কিঞ্চ কেবলচৈতন্তং ন সান্ধি, কিন্তবিভারত্যুপহিতম্ ; তথাচান্থিরাবিভারত্যুপহিতস্ত সান্ধিশোহপ্যন্থিরত্বেন তৎসত্বপর্যন্তমবস্থানেহপ্যবিভাদেনির্ভিক্ষপপভতে।

অদৈতদিদ্ধি, অজ্ঞানলকণনিক্তি।

৩। যদা ভ্রমোপাদানত্বমজ্ঞানলক্ষণম।

অদৈতসিদ্ধি, ৫৪৫পৃঃ, নির্ণয়সাগর সং।

প্রতিবাদীর আপত্তি থাকিলে, বিশ্বপ্রপঞ্চের পরিণামী উপাদান অজ্ঞানই যে আলোচ্য লক্ষণের লক্ষ্য তাহা বুঝাইবার জন্ম লক্ষণস্থ উপাদানের অংশে পরিণামী, অচেতন এইরূপ কোন বিশেষণ পদের প্রয়োগ করিলে পরব্রহেন্দ আর অজ্ঞান-লক্ষণের অতিব্যাপ্তির প্রশ্নই উঠে না। কারণ, পরব্রহ্ম অচেতনও নহেন, পরিণামীও নহেন। এইরূপ পরব্রন্দ অজ্ঞান-লক্ষণের লক্ষ্য হইবেন কিরূপে 
ভাল, ব্রন্মে অজ্ঞান-লক্ষণের অতিব্যাপ্তি বরং নাই হইল। এইরূপ লক্ষণে অব্যাপ্তি দোষ ঘটিবে নাকি ? পুস্তকাধারে অবস্থিত পুস্তক-খানিকে 'পুস্তক নহে' বলিয়া ভ্রম হইল। এইরূপ বিভ্রমের মূলে বিভ্রমের উপাদান যে অজ্ঞান বিরাজ করে, পুস্তকজ্ঞানের উদয়ে তাহার নিবৃত্তি ঘটিবে ইহা তো খুবই স্বাভাবিক। এখন কথা এই যে, একরপ বিভ্রমের সূল অজ্ঞানকে অদ্বৈতবাদীর দৃষ্টিতে বিভ্রমের উপাদান বলা যাইবে কি <u>?</u> অদৈতবেদান্তী অজ্ঞানকে অভাবের বিলক্ষণ বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। অভাবের বিলক্ষণ অজ্ঞান যে অভাবের বিজাতীয় হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ? বিজাতীয় বস্তু তো বিজাতীয় বস্তুর উপাদান হয় না ; সজাতীয় বস্তুই সজাতীয় বস্তুর উপাদান হইয়া থাকে—মাটিই মুনায় ঘটের উপাদান হয়, সূতা বা তিল হয় না। ইহা আমরা পূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। এই অবস্থায় অভাবের বিলক্ষণ (বিজাতীয়) অজ্ঞান পুস্তকাভাবের উপাদান হইবে কিরূপে 
ফলে, অভাববিলক্ষণ এ অজ্ঞানে 'ল্রমোপাদানত্ম অজ্ঞানত্বম' এইরূপ অজ্ঞান-লক্ষণের ব্যাপ্তি না থাকায়, অব্যাপ্তি দোষ্ট আদিয়া পড়িবে। অজ্ঞানকে অদৈতবাদী ভাববিলক্ষণ বলিয়া ব্যাখ্যা করিলেও. ভাববিলক্ষণ অজ্ঞানও এরূপ আরোপিত পুস্তকাভাব প্রভৃতির উপাদান হইতে পারে না। কেননা, অভাব কদাচ কাহারও উপাদানও হয় না, উপাদেয়ও হয় না। ভাববস্তুই কেবল উপাদান বা উপাদেয় হইয়া থাকে। এইরূপ व्याभितितं छेल्दतं व्योद्याचारी वर्तान, व्यक्तान व्योद्याचाराल मध्य नार, অসৎও নহে, ভাবও নহে, অভাবও নহে; উহা ভাবাভাববিলক্ষণ অনিৰ্বাচ্য বস্তু। অজ্ঞানও যেমন অনির্বাচ্য, অজ্ঞানকার্য বিভ্রমও সেইরূপ অনির্বাচ্য। এই দৃষ্টিতে অজ্ঞান ও অজ্ঞানকার্য বিভ্রম প্রভৃতি বিজাতীয় নহে, সজাতীয়। এইরূপ সজাতীয় অনির্বাচ্য অজ্ঞান যে অনির্বাচ্য অবিহ্যা বিভ্রমের উপাদান হইবে, তাহাতে আপত্তির কি কারণ থাকিতে পারে ? উপাদান বা উপাদেয় হইতে: হইলে তাহাকে যে ভাবপদার্থ ই হইতে হইবে এমন কোন নিয়ম আছে কি ? ভাবপদার্থ উপাদান হয় না, এমনও দেখা যায়। অদৈতবেদান্তীর শুদ্ধ পরব্রহ্ম ভাবপদার্থ, অথচ তাহাতো কাহারও পরিণামী উপাদান নহে। যেই কারণ কার্যে অন্নিত হয়, সেই অন্নিয়কারণই হয় উপাদান, মৃদ্বিত ঘটের মাটি উপাদান, ইহা তো সকলেই একবাক্যে স্বীকার করেন। আর যাহা সাদি ঘটপ্রমূখবস্তু তাহাই উপাদেয়। ইহাই তো উপাদান-উপাদেয়ভাবের নিয়ম। এই নিয়ম মানিতে গেলেই উপাদান এবং উপাদেয়কেযে ভাবপদার্থই হইতে হইবে এমন কথা কিছুতেই বলা চলে না। এই অবস্থায় অজ্ঞান আরোপিত অভাবের উপাদান হইতে পারে না, প্রতিবাদীর এইরপ আপত্তির কোনই মূল্য দেওয়া চলে না।

যখনই যেখানে যেই বস্তুর প্রামা বা সত্যজ্ঞানের উদয় হয়, সেই সকল স্থলেই সত্যজ্ঞান জ্যেবস্তু সম্পর্কে জ্ঞাতার অজ্ঞানকে নিবৃত্তি করিয়াই উদিত হয়। ইহাই প্রমা বা সত্যজ্ঞানের স্বভাব। এখন কথা এই. ঝিকুকের খণ্ডকে যদি ঝিকুকের খণ্ড বলিয়াই বুঝা যায়, রূপার খণ্ড বলিয়া মনে না হয়; রজ্জুকে যদি রজ্জু বলিয়াই প্রত্যক্ষতঃ জানা যায়, দাপ বলিয়া ভ্রম না হয়, তবে সেই দকল ক্ষেত্রেও ঝিলুকের বা রঙ্জুর জ্ঞান র্থ সকল বস্তু সম্পর্কে জ্ঞাতার যে অজ্ঞান আছে, তাহাকে নিরুত্তি করিয়াই যে উদিত হইবে, ইহা নিঃদন্দেহ। কিন্তু জ্ঞেয়বিষয়ের আবরক এই অজ্ঞান তো এক্ষেত্রে কোনরূপ ভ্রমের উপাদান হয় নাই। এই অবস্থায় এই অজ্ঞানে "ভ্রমোপাদানত্বম্ অজ্ঞানত্বম্" এই প্রকার অজ্ঞান-লক্ষণের অব্যাপ্তিই অপরিহার্য হইবে নাকি ? প্রতিবাদীর এইরূপ আপত্তির উত্তরে অদ্বৈতবাদী বলেন-লক্ষণস্থ ভ্রমের উপাদান কথার দারা ভ্রমের 'উপাদানের যোগ্য' এইরূপ তাৎপর্যই বুঝিতে হইবে। ফলে, পূর্বে কোনরূপ ভ্রান্তির উদয় না হইয়া কোনও বস্তু সম্পর্কে প্রমা বা সত্যজ্ঞানের উদয় হইলে সেক্ষেত্রে অজ্ঞানের ভ্রমের উপাদানতা না দেখা গেলেও, তাহা দারা অজ্ঞানের ভ্রমের উপাদানের যোগ্যতা অস্বীকার করা চলে না। শুক্তিরজত, রজ্জুদর্প প্রভৃতি বিভ্রমে অবিছার বিক্ষেপ-শক্তিই মিথ্যা রজত, দর্প প্রভৃতির উপাদান, ইহা অদৈতবেদান্তরহস্থাবিৎ সকলেই অবগত আছেন। ফলে, ঝিনুকখণ্ডকে যেখানে ঝিনুক বলিয়া, রজ্জকে রজ্জু বলিয়া প্রত্যক্ষ হইয়াছে, সেইসকল ক্ষেত্রে অজ্ঞানের ভ্রমের

উপাদানতা স্পষ্টতঃ না থাকিলেও, অবিছার যে ভ্রমের উপাদান-যোগ্যতা আছে, তাহা অবশ্য মানিতেই হইবে; এবং এইরূপ যোগ্যতা দেখিয়াই সত্যজ্ঞানের ক্ষেত্রেও অজ্ঞানলক্ষণের সঙ্গতি বুঝিতে হইবে। অব্যাপ্তির প্রশ্ন আর সেই অবস্থায় উঠিবে না।

শুক্তি রজ্জ প্রভৃতির প্রমাজ্ঞানের উদয়ে মিথ্যা রজত বা দর্প বিভ্রমের নিবৃত্তি হয়; এবং যে-পর্যন্ত শুক্তি প্রভৃতির যথার্থ জ্ঞানের উদয় না হয়, সেই পর্যন্তই শুক্তিরজত, রজ্জ্বদর্প প্রভৃতি বিভ্রম ক্রিয়াশীল থাকে। এই অবস্থায় প্রমা বা সতাজ্ঞানের প্রাগভাবকে ভ্রমের উপাদান বলিয়া ্গ্রহণ করাই তো স্বাভাবিক। অদ্বৈতবাদী তাহা না করিয়া অনির্বাচ্য অবিতাকে ভ্রমের উপাদান বলিয়া ব্যাখ্যা করিতে বদ্ধপরিকর কেন ? প্রতিবাদীর এইরূপ আপত্তির উত্তরে অদ্বৈতবাদী বলেন—প্রাগভাব তাহার প্রতিযোগীর উৎপত্তিমাত্রই সাধন করে, অপর কিছু সাধন করিতে পারে না। প্রতিযোগী ঘট প্রভৃতির উৎপত্তি ঘটিলেই প্রাগভাব বিলয়প্রাপ্ত হয়। প্রমা বা যথার্থ জ্ঞানের প্রাগভাবও স্বতরাং প্রমা বা সত্যজ্ঞানের উৎপত্তি সাধন করিয়াই বিলুপ্ত হইবে, রজ্জ্বদর্প প্রভৃতি বিভ্রমের সে হেতৃই হইবে না। এইরূপ অবস্থায় প্রমার প্রাগভাবকে রজ্জ্বর্স বিভ্রমের উপাদান বলিয়া গ্রহণ করা চলে কি ? তারপর, প্রমার উৎপত্তির পূর্বপর্যন্ত প্রমার যে প্রাগভাব আছে, সেই প্রাগভাবের প্রতিযোগী প্রমাও যেমন পরোক্ষ, পরোক্ষ প্রমার প্রাগভাবও সেইরূপ পরোক্ষ। ঐরূপ পরোক্ষ প্রমা প্রাগভাবকে প্রতাক্ষদৃষ্ট রজ্জ্বদর্প প্রভৃতি বিভ্রমের উপাদান বলিয়া ব্যাখ্যা করা কোনমতেই সঙ্গত হয় না। প্রাগভাব সর্ববাদিসিদ্ধ পদার্থ নহে। অভাব কাহারও উপাদান হয় না। এই অবস্থায় প্রমার প্রাগভাবকে বিভ্রমের উপাদান বলিয়া গ্রহণ করার অনুকূলে প্রতিবাদীর যে কোনরূপ প্রবলতর যুক্তি নাই তাহা স্থুধী পাঠক অবশ্য লক্ষ্য করিবেন।

এখন প্রশ্ন এই, যেই কারণ কার্যে অন্বিত থাকে, তাহাকেই উপাদান কারণ বলে। বত্ত্বে তাহার উপাদান সূতা, মূন্ময় ঘটে মাটি প্রভৃতির অন্বয় দেখা যায় বলিয়াই সূতা, মাটি প্রভৃতিকে উপাদান কারণের মর্যাদা দেওয়া হইয়া থাকে। অবিভা যদি ভ্রমের উপাদান বলিয়াই দাব্যস্ত হয়, তবে বিভ্রমের ক্ষেত্রে শুক্তিরজত প্রভৃতি বিভ্রমের উপাদান অবিভাও যে উপাদেয়ে

অন্নিত হইয়াই প্রকাশ পাইবে তাহাতে সন্দেহ কি ? কিন্তু তাহা তো इय ना। कला, (यहेवस्तु, (यहेवस्तुत छेशानान, (महे छेशानान वस्त्र छेशापार) অন্নিত হইয়া প্রকাশিত হয়, এইরূপ নিয়মের ব্যতিক্রম ঘটে নাকি ? এইরূপ আপত্তির উপরে অদৈতবাদী বলেন, ঐরূপ উল্লিখিত নিয়মের ব্যতিক্রম প্রতিবাদীও অসীকার করিতে পারেন না। ঘটের শুক্র রক্ত প্রভৃতি রূপের প্রতি ঘট উপাদান কারণ ইহাতো প্রতিবাদীও স্বীকার করেন। কিন্তু তাহা বলিয়া তিনি 'রূপংঘটঃ' এইরূপে ঘটে অনুস্যুত রূপের প্রতীতি অনুমোদন করেন কি? তায়মতে দ্যাণুকের উপাদান প্রমাণ, ত্রদরেণুর উপাদান দ্বাণুক, কিন্তু তাহা বলিয়া পরমাণু সম্বলিত দ্যাণুকের, দ্ব্যণুক সম্বলিত ত্রসরেণুর প্রতীতি নৈয়ায়িক স্বীকার করেন কি ? উপাদানের কোন-না-কোন ধর্মের উপাদেয়ে অনুবৃত্তি অবশ্য স্বীকার্য। অদ্বৈতবাদীও ইহা অনুমোদন করেন। উপাদান অজ্ঞানের জড়ত্ব, অনির্বাচ্যত্ব প্রভৃতি ধর্মের উপাদেয়ে অনুবৃত্তি অদৈতবাদী দর্বদা দর্বপ্রকারেই দমর্থন করেন। শুক্তিরজত, রজ্জ্বদর্গ প্রভৃতি বিভ্রমের উপাদান অজ্ঞান হইলেও, সত্যজ্ঞানের উদয় না হওয়া পর্যন্ত বিভ্রমকে সত্য, স্বাভাবিক বলিয়াই মনে হয়, বিভ্রম বলিয়া মনেই হয় না। এইরূপ বিভ্রমের যাহা উপাদান, তাহাই অজ্ঞান এইরূপে অজ্ঞানের পরিচয়ও স্বতরাং দোষাবহ নহে।

এই ভাবরূপ অনাদি অবিহ্যা দাক্ষিভাস্থ এবং বিশুদ্ধ
অবিহার প্রতীতির

চিৎ প্রকাশ্য। শুদ্ধ চৈতত্তাই অবিহার আশ্রেষণ বটে, বিষয়ও

বটে—

"আশ্রয়ত্ব বিষয়ত্বভাগিনী নির্বিভাগ চিতিরেব কেবলা"। সংক্ষেপ শারীরক।

ব্রহ্মশক্তিরূপেই এই অবিভার বিকাশ। অবিভার আবরণ ও বিক্ষেপ নামে তুইটি শক্তি আছে। আবরণ শক্তিবশতঃ অবিভা সচ্চিদানন্দ পরব্রহ্মকে চাাকিয়া রাখে, বিক্ষেপ শক্তিবলে পরব্রহ্মে জগদ্বিভ্রমের স্থাষ্ট করে। অবিভার এই দ্বিবিধ শক্তি অবিভার রুত্তিরূপে অদ্বৈতবেদান্তে পরিচিতিলাভ করিয়াছে। অবিভাও তাহার রুত্তি, এই চুইই জড় বস্তু এবং চৈতন্তভাস্ত। অবিভার্তিতে শুদ্ধ চৈতন্তের যে প্রতিবিদ্ধ পড়ে তাহাকেই

১। অদৈতদিদ্ধি—অজ্ঞানলক্ষণ নিরুক্তি দ্রষ্টব্য।

দাকী বলা হইয়া থাকে।—'দাকী চাবিভারতি প্রতিবিদ্ধিত চৈতভ্যম্'। অদৈতদিদ্ধি, ৫৭৫ পৃঃ, নির্ণয়দাগর সং। রাহু যেমন চন্দ্র-সূর্যকে আরত করিয়া
উহাদের আলোকেই আলোকিত হইয়া থাকে, অবিভাশক্তিও দেইরূপ শুদ্ধ
পরব্রহ্মা-চৈতভ্যকে আরত করিয়া, দেই চিদালোকেই প্রকাশিত হয়—'রাহুবৎ
স্বার্তচৈতভ্যপ্রকাশ্যাহবিভা'। অদ্বৈতিসিদ্ধি, ৫৭৫ পৃঃ; অবিভা অনাদি কিন্তু
নিত্য নহে, পারমার্থিক সত্যও নহে। বিশুদ্ধ ব্রহ্মজ্ঞানোদয়ে অবিভা অন্তর্হিত
হইয়া থাকে। এইরূপ ব্রহ্মশক্তি অবিভা স্বীকার করায় অদ্বৈতবেদান্তের
বিরুদ্ধে দ্বৈতবেদান্তীরও আপত্তির কোন গুরুতর কারণ দেখা যায় না।
পরব্রহ্মের এই অবিভাশক্তির কথা শ্রুতিতেও পুনঃ পুনঃ উক্ত ইইয়াছেঃ—

পরাস্থ শক্তিবিবিধৈব শ্রায়তে স্বাভাবিকী জ্ঞান-বল-ক্রিয়া চ। খেতাশ ৬৮ মায়ান্ত প্রকৃতিং বিছা-ন্যায়িনন্ত মহেশ্রম্। শেতাশ ৪।১০

এই শক্তিই মায়া, প্রকৃতি, তমঃ প্রভৃতি শব্দে বিভিন্ন শ্রুতি এবং শান্তোক্তিতে বিবৃত হইয়াছে। জগজ্জননী এই শক্তিকে অস্বীকার করিলে দৃশ্যমান এই বিশ্বপ্রপঞ্চের উৎপত্তি কোনমতেই ব্যাখ্যা করা যায় না। ভারতীয় দার্শনিকগণ জগৎপ্রসৃতি এই শক্তি স্বীকার করিলেও, অদ্বৈতবেদান্তীর মতানুসারে এই শক্তিকে 'অনির্বাচ্য' বলিয়া গ্রহণ করেন নাই। এইজন্মই মারাবাদের বিরুদ্ধে অপরাপর দার্শনিকগণের যে বিক্ষোভ দার্শনিক চিন্তায় আলোড়নের স্পষ্টি করিয়াছে, তাহা বস্তুতঃপক্ষে অনির্বাচ্যবাদের বিরুদ্ধেই বিক্ষোভ, মায়া-শক্তির বিরুদ্ধে নহে। এই অনির্বাচ্যবাদ যুক্তিসহ কি না, তাহা আমরা রামানুজোক্ত 'অনির্বাচনীয়ত্বানুপত্তি' প্রবন্ধে বিচার করিয়া দেখাইব।

আচার্য রামানুজ তাঁহার শ্রীভাষ্যে অদৈতবেদান্তোক্ত অবিচার সমালোচনায় 'দপ্তধা অনুপপত্তি' বা দাত প্রকার দোষ প্রদর্শন করিয়াছেন। পরবর্তীকালে মাধ্ব, নিম্বার্ক প্রভৃতি দম্প্রদায় রামানুজোক্ত অনুপত্তি বা দোষগুলিকে আরও পল্লবিত করিয়াছেন। অবিচার বিরুদ্ধে রামানুজোক্ত ঐ দপ্তধা অনুপপত্তি বা দাত প্রকার দোষ দার্শনিক পণ্ডিতদমাজে বিশেষ প্রদিদ্ধিলাভ করিয়াছে।

রামানুজাচার্বের "সপ্তধা অনুপত্তি" নিম্নরূপ:-

- ১। **অবিদ্যাস্বরূপাত্রপপত্তি—**অর্থাৎ অবিদ্যার স্বরূপ ব্যাখ্যা করা বায় না।
- ২। **তাশ্রেয়ত্বানুপপত্তি** অদৈতবেদান্তী জ্ঞানরূপ বেন্সকে যে অজ্ঞানের
  - (ক) ব্রহ্মাশ্রায়ত্বামুপপত্তি—আশ্রায় বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, তাহা সঙ্গত হয় নাই। জ্ঞান কখনও অজ্ঞানের আশ্রয় হইতে পারে না, বিষয়ও হইতে পারে না।
  - (খ) **জীবাশ্রয়ত্বানুপর্শতি**—জীব অবিভারই স্*ষ্টি*। অবিভাস্ফ জীব অবিভার আশ্রয় হইবে কিরূপে ?
- ৩। **তিরোধানাতুপপত্তি**—অবিছা বা অজ্ঞান জ্ঞানরূপ ব্রহ্মকে ঢাকিয়া রাখে, এইরূপ কল্পনাও অচল।
- ৪। প্রমাণাত্মপত্তি—অদৈতবেদান্তীর অভিপ্রেত ভাবরূপ অবিভার দাধক কোনও দৃঢ়তর প্রমাণ নাই।
- ় । **অনির্বচনীয়ত্ব†নুপপত্তি—**অদৈতবেদান্তের সিদ্ধান্তে অবিভাকে যে 'অনির্বচনীয়' বলা হইয়াছে, তাহার অনুকূলে কোনও যুক্তি নাই।
- ৬। **অবিন্তানিবত কানুপপত্তি**—অনাদি ভাবরূপ অবিন্তার নিবর্তক কোনও হেতু দেখা যায় না।
- ৭। **অবিন্তানির্ত্ত্যনুপপত্তি**—অবিন্তার নির্ত্তিও সম্ভবপর নহে।

আমরা আলোচ্য নিবন্ধে অদৈতবেদান্তের পক্ষ হইতে উল্লিখিত 'অনুপপত্তি'র সমাধানের পথের ইঙ্গিত দিতে চেফী করিব।

অবিভার লক্ষণ এবং ভাবরূপ অবিভার প্রতীতির সমর্থনে বর্তমান আলোচনার প্রারম্ভে আমরা যাহা বলিয়াছি, তাহা দ্বারাই অবিভার স্বরূপ অবিভার স্বরূপ স্থান্ত অবিভার স্বরূপ স্থান্ত অবিভার স্বরূপ করা হইয়াছে। এই অবস্থার অবিভার স্থান্ত করা করা করা করা অবকাশ কোথার ? উত্তরে অবৈভ আলোচ্য অনুপ্রপত্তির সমর্থনে আচার্য রামানুজ তাঁহার বেদাভীর বন্ধত আলোচ্য অনুপ্রপত্তির সমর্থনে আচার্য রামানুজ তাঁহার বেদাভীর বন্ধত আলোচ্য বনিয়াছেন—স্বপ্রকাশ চিদ্রূপ প্রব্রক্ষাের আবরক যে অবিভা-দােষের কথা বলা হইয়াছে সেখানে প্রশ্ন এই, উক্ত অবিভা-দােষ সত্য, না মিথ্যা ? অবিভা সত্য হইলে অবৈভবাদ দৈবিণত হয়, মিথ্যা হইলে, ঐ মিথ্যার মূল হিসাবেও অপর দােষের কল্পনা আবশ্যক

হয়। ফলে, 'অনবস্থাদোয' অনিবার্যরূপেই দেখা দেয়। এইরূপ আপত্তির উত্তরে অদৈতবেদান্তী বলেন, জগজ্জননী অবিছা পরব্রন্দোরই শক্তি। পরিদৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ এই অবিছা শক্তিরই পরিণাম। শক্তি বিশ্বের উপাদান কারণ। দত্তরজন্তমোগুণময়ী অবিভা বা মায়াশক্তি মহৎ, অহংকার প্রভৃতি রূপে পরিণত হইয়া, সমপ্টি-ব্যপ্তিরূপে বিচিত্র বিশ্ব রচনা করে। তন্মধ্যে মহতত্ত্ব বা বৃদ্ধিতত্ত্বই মায়াশক্তির প্রথম পরিণাম। বৃদ্ধি স্বভাবতঃ স্বচ্ছ, শুদ্ধ-চৈতন্মের উহা দর্পণস্বরূপ। স্বচ্ছ ব্যস্টিবৃদ্ধিতে চৈতন্মের যে প্রতিবিদ্ব পড়ে, তাহাই জীব আখ্যা লাভ করে। সমষ্টিবৃদ্ধিতে চৈতন্তের প্রতিবিদ্ধের নাম ঈশর। চিৎস্বরূপ শুদ্ধ বিষ্ণাচৈতন্ম নিরাশ্রয় নির্বিষয় হইলেও, উহার প্রতিবিদ্ধ জীব বা ঈশ্বর নিরাশ্রায় নির্বিষয় নছে। জীব ও ঈশ্বর বিম্ব শুদ্ধটৈততে অধিষ্ঠিত থাকিয়া বিবিধ বিচিত্র বিষয় দর্শন করে. নিজেকেও প্রত্যক্ষ করে। নিরুপাধি শুদ্ধ চৈত্য তাহা করে না। অনন্ত বিষয়জালের অন্তরালে অবস্থান করিয়াও শুদ্ধ শুদ্ধই থাকে। বিষয়ের উপাধির কালিমা তাঁহাকে স্পর্শ করে না। ভাবরূপ জড় অবিচ্ছা-শক্তির এই পরিণামে অবিচ্ছার কোনরূপ স্বাতন্ত্র্য নাই। শুদ্ধ ব্রহ্মকে আশ্রয় করিয়াই অবিভা পরিণাম প্রাপ্ত হইয়া থাকে। পরিণামই সম্বরজন্তমোগুণময়ী অবিভার স্বভাব। অবিভার এই স্বাভাবিক পরিণামে তাহার (অবিভার) অধিষ্ঠান বা আশ্রয় শুদ্ধ চৈতিত ব্যতীত অপর কোনও প্রেরকের অপেক্ষাও নাই, প্রয়োজনও নাই। স্বতরাং শ্রীরামানুজোক্ত মিথ্যা অবিছ্যা-দোষের মূলে অপরাপর দোষের কল্পনা এবং তন্নিবন্ধন অনবস্থার আপত্তির কোনই ভিত্তি দেখা যায় না।

অবিভার লক্ষণ ও স্বরূপ পরীক্ষা করা গেল এবং অবিভার স্বরূপে যে কোনরূপ অনুপপত্তি নাই তাহাও বুঝা গেল। আলোচ্য প্রবন্ধে অদৈত-বেদান্তোক্ত ভাবরূপ অবিভায় প্রমাণ কি, তাহারই আলোচনা করা যাইতেছে\*।

১। রামাত্মজকৃত শ্রীভাষ্য, ১৬৮-১৬৯ প্র:, নির্ণয়দাগর সং।

এইজন্মই প্রমাণারপপত্তি খণ্ডনের পরই অন্সান্ত অনুপপত্তিগুলির খণ্ডন শৈলী আমরা আলোচনা করিব; এবং তাহাতেই রামানুজের অনুপপত্তির রহস্ত অনুধাবন করা সহজ হইবে। এইরূপ মনে করিয়াই রামানুজের অনুপপত্তির ক্রম আমরা এখানে অনুসরণ করি নাই।

অদৈতবেদান্তী ভাবরূপ অবিছা প্রমাণ করিবার জন্ম প্রত্যক্ষ, অনুমান, আগম, অর্থাপত্তি প্রভৃতি বিবিধ প্রমাণের উপন্যাস করিয়াছেন। অবিছার প্রত্যক্ষ

সম্পর্কে অদ্বৈতবাদী বলেন, 'আমি অজ্ঞ' ( অহম অজ্ঞঃ ), অবিভায় আমি আমাকে কিংবা অপর কাহাকেও জানিনা ( অহং মামশুঞ্চ 'প্রমানা-নপক্তি' ও ন জানামি ), তোমারকথিত বিষয় সম্পর্কে আমি কিছুই জানিনা তাহার পণ্ডন ( ব্যুক্তমর্থং ন জানামি ), 'এতকাল আমি স্থপ্তির ক্রোড়ে এবং ভাবরূপ নিদ্রাস্থথে মগ্ন ছিলাম, ফলে, কিছুই আমি জানিতে পারি অবিদ্যার নাই'. এই শ্রেণির রকমারি প্রতাক্ষকেই অদ্বৈতবেদান্তী প্রতাক-প্রমাণের ভাবরূপ অজ্ঞানে প্রমাণ বলিয়া উপত্যাস করিয়াছেন। অদ্বৈত-উপপাদন বাদীর উল্লিখিত প্রত্যক্ষের বিক্তম্বে রামানুজ, নিম্বার্ক, মধ্বাচার্য

প্রভৃতি বৈক্ষববেদান্তাচার্বগণ বলেন যে, আলোচিত প্রত্যক্ষের দ্বারা জ্ঞানের অভাবই প্রকাশ পায়, অদৈতদন্যত ভাবরূপ অজ্ঞান প্রমাণিত হয় না। অ-জ্ঞান কথাটির মধ্যে যে 'অ' শব্দটি আছে, তাহা নিঃসন্দেহে জ্ঞানের অভাবই ব্যক্ত করে, ভাবরূপ অজ্ঞান প্রতিপাদন করে না। 'না জানাই' দেখা যায় অদৈতবেদান্তীর প্রদর্শিত প্রত্যক্ষের স্থূল কথা। 'না জানা' যে জানার অভাব; 'আমি আমাকে জানিনা', এই প্রকার প্রত্যক্ষ যে জ্ঞানের অভাবেরই সূচনা করে, তাহা স্থধীমাত্রেই অবগত আছেন। এই অবস্থায় অদৈতবাদী উল্লিখিত প্রত্যক্ষকে ভাবরূপ অজ্ঞানে প্রমাণহিসাবে উপস্থিত করেন কি যুক্তিতে? ভাবরূপ অজ্ঞানসাধনে উক্ত প্রত্যক্ষ প্রমাণই নহে, উহা প্রমাণাভাস।

প্রতিবাদীর এইরূপ মন্তব্যের বিরুদ্ধে স্বীয়মতের সমর্থনে অদ্বৈতবেদান্তী বলেন, প্রদর্শিত প্রত্যক্ষের স্বরূপ ব্যাখ্যা করিতে হইলে, অজ্ঞানকে ভাবরূপ (Positive) বলিয়াই গ্রহণ করিতে হইবে। অজ্ঞান জ্ঞানের অভাব, 'অহম্ অজ্ঞঃ' প্রভৃতি প্রত্যক্ষে জ্ঞানের অভাবই প্রকাশ পায়, এইরূপ সিদ্ধান্ত সমর্থন করা চলে না। 'আমি অজ্ঞ' এইপ্রকার প্রত্যক্ষের ক্ষেত্রে স্বীয় অজ্ঞতা জ্ঞাতা সাক্ষাৎসন্ধর্মেই উপলব্ধি করিয়া থাকেন। অভাব সাক্ষাৎসন্ধর্মে জ্ঞাতার জ্ঞানের গোচর হয় না; পরোক্ষভাবেই ভাসে। অভাবের সহিত চক্ষুরিন্দ্রিয় প্রভৃতির মুখ্যতঃ কোনরূপ যোগ ঘটে না। ভূতল প্রভৃতি যে সকল আধারে অভাবের প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে, সেই ঘটশৃন্য ভূতল

প্রভৃতির সহিতই চক্ষুর সংযোগ ঘটে এবং ঘটশূন্ত ভৃতল প্রভৃতির প্রত্যক্ষই ঘটাভাবের প্রত্যক্ষ। 'অনুপলির' নামক স্বতন্ত্র একটি প্রমাণের সাহায্যে অভাবের জ্ঞানোদয় হয়। অনুপলব্ধি পরোক্ষ প্রমাণ। ঐ পরোক্ষ প্রমাণমূলে উৎপন্ন অভাবের বোধও স্থতরাং পরোক্ষ। এরূপ পরোক্ষ জ্ঞানাভাবের দ্বারা অজ্ঞানের প্রত্যক্ষের উপপাদন কিরূপে সম্ভবপর ? তারপর, পরোক্ষ অনুপলব্ধি-প্রমাণজন্ম অভাবের প্রত্যক্ষতা তর্কের থাতিরে মানিয়া লইলেও, জ্ঞানের অভাবের (প্রাগভাবের) সাহায্যে জ্ঞাতার ঐরূপ অজ্ঞানের উপলব্ধি ব্যাখ্যা করা যায় না। কারণ, অভাবের জ্ঞান হইতে হইলেই যেই বস্তুর অভাববোধের উদয় হয়, দেই বস্তুর (অভাবের প্রতিযোগীর) জ্ঞান পূর্বে থাকা একান্ত আবশ্যক। যে ব্যক্তি গরু চেনেনা, সে গরুর অভাব বুঝিবে কিরূপে ? অভাববোধে অভাবের প্রতিযোগীর জ্ঞান যেমন আবশ্যক, সেইরূপ ভূতল প্রভৃতি যেই সকল আধারে অভাবের উপলব্ধি হয়, সেই সকল আধারের বোধও পূর্ব হইতেই থাকা প্রয়োজন, নতুবা অভাবের প্রতীতি হইবে কোথায় ? এই দৃষ্টিতে আলোচ্য জ্ঞানাভাবের প্রত্যক্ষতা উপপাদন করিতে গেলে, এক্ষেত্রেও জ্ঞানের অভাবের প্রতিযোগী জ্ঞানের এবং জ্ঞানাধার আত্মার পূর্বতনীন জ্ঞান যে আবশ্যক তাহাতে দন্দেহ কি? অজ্ঞানের প্রতিযোগী জ্ঞান উপস্থিত থাকিলে, দেখানে জ্ঞানের অভাব থাকিতে পারে না। ভূতলে ঘট থাকিলে, ঘটের অভাব দেখানে থাকে কি? অভাবের দহিত তাহার প্রতিযোগীর বিরোধ তো স্কুপফ। 'অহম্ অজ্ঞঃ' ইহাও অবশ্য এক শ্রেণির জ্ঞান। ঐরপ জ্ঞান বর্তমান থাকিলে, দেখানে জ্ঞানের অভাবের বোধ প্রতিবাদী কিভাবে উপপাদন করিতে পারেন ? পক্ষান্তরে, ঐ সকল ক্ষেত্রে যদি জ্ঞান নাই থাকে, তবে [জ্ঞানের অভাবের প্রতিযোগী] জ্ঞানের অভাববশতঃই জ্ঞানাভাবের প্রতীতি ব্যাখ্যা করা যাইবে না। ঘট না থাকিলে ঘটাভাবের প্রতীতি ব্যাখ্যা করা যায় কি ? তারপর, এই যে জ্ঞানাভাবের কথা বলা হইতেছে, ইহাদারা কি 'কোন জ্ঞানই নাই' এইরূপে জ্ঞানমাত্রেরই অভাব (জ্ঞানের সামান্যাভাব) বুঝায়, না, কোনপ্রকার বিশেষ শ্রেণির জ্ঞানের অভাব বুঝায়, তাহা পরিষ্কার করিয়া বলা আবশ্যক। 'ন জানামি', 'আমি জানিনা' এইরূপে যখন জ্ঞান আছে, তখন ইহা যে জ্ঞানমাত্রেরই অভাব অর্থাৎ জ্ঞানের সামাস্যাভাব হইতে পারে না, ইহা স্কুধী দার্শনিক সহজেই বুঝিতে

পারেন। ফলে, জ্ঞানের অভাব বলিতে এখানে কোন-না-কোন প্রকার বিশেষ জ্ঞানের অভাবই যে বুঝাইবে তাহা নিঃসন্দেহ। এই অভাবের প্রকৃত রূপ ব্যাখ্যা করিতে গিয়া আচার্য রামানুজ তাঁহার খ্রীভায়ে বলিয়াছেন, 'আমি অজ্ঞ', 'আমি জানিনা', এই দকল কথায় যে জ্ঞানের অভাব প্রকাশ পায়, তাহাকে জ্ঞানোৎপত্তির পূর্বতনীন অভাব (জ্ঞানের প্রাগভাব) বলিয়াই বুঝিতে হইবে। জ্ঞানোদয়ের পূর্ব পর্যন্ত জ্ঞানের যে প্রাগভাব থাকে তাহা দর্ববাদিসম্মত। এই অবস্থায় দর্বসম্মত জ্ঞানের প্রাগভাবের দ্বারাই যখন 'অহমজ্ঞ' প্রভৃতি প্রত্যক্ষ ব্যাখ্যা করা যায়, তখন অদ্বৈতবেদান্তীর ভাবরূপ অজ্ঞান কল্পনার মূল যে নিতান্তই দুর্বল তাহাতে সন্দেহ কি १৭ আচার্য রামানুজের উল্লিখিত অভিমত বিভিন্ন বৈক্ষব বেদান্তসম্প্রাদায়েরই অনুমোদন লাভ করিয়াছে। বৈষ্ণব বেদান্তাচার্যগণ সকলেই জ্ঞানোৎপত্তির পূর্বকালীন অভাব (জ্ঞানের প্রাগভাব) বলিয়াই আলোচ্য অজ্ঞানকে ব্যাখ্যা করিতে চেফী করিয়াছেন। প্রাগভাব তাহার প্রতিযোগী ঘট প্রভৃতির উৎপত্তি না হওয়া পর্যন্তই বিরাজ করে। প্রতিযোগী ঘট প্রভৃতির উৎপত্তি ঘটিলেই প্রাগভাব বিনফ হইয়া যায়। ইহাই প্রাগভাবের স্বভাব। প্রাগভাবের এই স্বভাবের জন্মই প্রাগভাবকে প্রতিযোগিনাশ্য বলা হইয়া থাকে। জ্ঞানের প্রাগভাবও স্বতরাং যতক্ষণ জ্ঞানোদয় না হইবে, ততক্ষণই বর্তমান থাকিবে। জ্ঞানোদয় যদি নাই হয়, তবে কোনরূপ বিশেষজ্ঞানের উৎপত্তিও যে সেক্ষেত্রে সম্ভবপর হইবে না, ইহা তো সত্য কথা। এইরূপ অবস্থায় 'অহমু অজ্ঞঃ', "অহং মাম অন্তঞ্চ ন জানামি" প্রভৃতি প্রত্যক্ষের বিশ্লেবণে প্রতিবাদী বৈষ্ণৰ বেদান্তাচাৰ্যগণের কোনরূপ বিশেষজ্ঞানের প্রাগভাবের কল্পনার যে কোনই ভিত্তি নাই, তাহা স্থুণী অবশ্য লক্ষ্য করিবেন। অতএব জ্ঞানের প্রাগভাবের দাহায্যে অজ্ঞানকে ব্যাখ্যা করা চলে না ইহা বুঝিয়াই অদ্বৈতবেদান্তী

<sup>&</sup>gt;। জ্ঞানপ্রাগভাবস্ত ভবতাপ্যভ্যুপগম্যতে, প্রতীয়তে চেত্যুভয়াভ্যুপেতো জ্ঞানপ্রাগভাব এবাহমজ্ঞো মামন্যঞ্চ ন জানামীত্যস্ত্যুত ইত্যভ্যুপগন্তব্যম্।

শ্রীভাষ্য, ( অজ্ঞানে প্রমাণাত্মপপত্তি ) ১ম হত্ত, ১৭৫ পৃঃ নির্ণয়দাগর দং।

২। তন্মাদজ্ঞানশবস্থ জ্ঞানাভাবপরত্বেন ত্বনতেহিপ অহমর্থস্থ ভাবরূপাজ্ঞানাশ্রয়ত্বেনাহমজ্ঞোন জানামীত্যাদি প্রত্যক্ষদ্য প্রামাণ্যার্থং জ্ঞানাভাববিষয়ত্বস্যাবশ্বংভাবাং।

মাধবমুকুন্দক্ষত প্রপক্ষগিরিবজ্ঞ, ১ম অঃ, ৭৬ পৃঃ।

অজ্ঞানকে জ্ঞানের পূর্বতনীন অভাব না বলিয়া 'ভাবরূপ' (Positive) বলিয়াই দিদ্ধান্ত করিয়াছেন।

আপত্তি হইতে পারে যে, অদৈতবাদী তাঁহার ভাবরূপ অবিভার সমর্থনে 'অহম অজ্ঞঃ' প্রভৃতি যে সকল প্রত্যাক্ষের উপত্যাস করিয়াছেন, এবং তাহার বলে অবিছা ভাবরূপ বলিয়া যে সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন, ঐসকল প্রত্যক্ষ যে ভাবরূপ অজ্ঞানেরই প্রত্যক্ষ তাহা অদ্বৈতবেদান্তী বুঝিলেন কিরূপে ? 'অহম্ অজ্ঞঃ' এই সংক্ষিপ্ত বাক্যটিতে চুইটি পদ আছে—অহম্ এবং অজ্ঞঃ। অহম পদটি এখানে উদ্দেশ্য, অজ্ঞঃ পদটি বিধেয়। অহমকেই এখানে অজ্ঞঃ অর্থাৎ অজ্ঞানের আশ্রায় বলা হইয়াছে। অজ্ঞানের আশ্রায় সম্পর্কে সক্ষাভাবে বিচার করিলে দেখা যায় যে, 'অহম' এর মধ্যে যে অহমিকা বা আমিত্বের অভিমান আছে, সেই অভিমানকে আশ্রয় করিয়াই অজ্ঞান বিরাজ করিতেছে। অহমিকা বা আমিত্ব অদ্বৈতবেদান্তের সিন্ধান্তে অভিমানাত্মক অন্তঃকরণরুত্তির ফল। অন্তঃকরণ জড়। জড় অন্তঃকরণের বুত্তিও স্বতরাং জড। এইরূপ জড অভিমানই অজ্ঞানের আশ্রয়রূপে বিরাজ করে। চৈত্য অজ্ঞানের আশ্রয়রূপে এই দকল প্রত্যাক্ষে ভাদে না। এই অবস্থায় ঐদকল প্রতাক্ষের দ্বারা অদ্বৈতবাদী 'একমাত্র চৈতগ্যই ভাবরূপ অজ্ঞানের আশ্রয়' এই সিদ্ধান্তে কোন প্রকারেই উপনীত হইতে পারেন না। দ্বিতীয়তঃ, একমাত্র চৈতন্মই যদি অজ্ঞানের আশ্রয় হয়, তবে অজ্ঞানের আশ্রয়রূপে 'অহমু' এর যে প্রত্যক্ষ, তাহা তো অদ্বৈতসিদ্ধান্তে সত্য নহে, মিথ্যা, প্রমা নহে, ভ্রম। এইরূপ ভ্রান্তিকলুষিত প্রত্যক্ষের বলে অদ্বৈতবাদী তাঁহার ভাবরূপ অবিছা প্রমাণ করিবেন কিরূপে ?

বৈষ্ণব বেদান্তসম্প্রদায়ের এইরূপ আপত্তির খণ্ডনে অদ্বৈতবেদান্তী বলেন, 'অহম্' পদের অর্থের মধ্যে যে অহমিকার ভাবটি পরিস্ফুট রহিয়াছে, ইহা সত্য কথা। এই সত্যের অপলাপ অদ্বৈতবাদীও করেন না। কিন্তু অহমিকার ভাতি আছে বলিয়াই, জড় অভিমানই অজ্ঞানের আশ্রয় হইবে, এইরূপ বৈষ্ণববেদান্তীর যুক্তি অদ্বৈতবেদান্তী সমর্থন করেন না। জড় বস্তুরাজি স্বপ্রকাশ নহে, পরপ্রকাশ; স্বতঃসিদ্ধ নহে, পরতঃসিদ্ধ। একমাত্র জ্ঞানই স্বপ্রকাশ এবং স্বতঃসিদ্ধ তম্ব। চিদালোকে আলোকিত হইয়াই জড় বস্তুবর্গ আমাদের নিকট প্রতিভাত হয়। জড় অহমিকাও চিদালোকে আলোকিত

হইয়াই প্রকাশিত হইয়া থাকে ইহা না মানিয়া উপায় নাই। স্বপ্রকাশ জ্ঞানের সহিত পরপ্রকাশ জডের সম্বন্ধ ঘটে অধ্যাদের সাহায্যে। এই অধ্যাদের মূলে আছে অনাদি অজ্ঞান। জ্ঞান ও জড আলোক ও অন্ধকারের মত বিরুদ্ধ স্বভাবের হইলেও, অনাদি অজ্ঞানবশে এই চুইএর মধ্যে এক প্রকার বাঁধন ঘটে, যাহাকে অদ্বৈত-বেদান্তের ভাষায় বলে 'চিদচিদগ্রন্থি' বা অধ্যাস। অহমিকার সহিত চৈতন্মের অধ্যাদের ফলে চিতের প্রকাশ জড অহমিকায় সংক্রামিত হয়। অজ্ঞান তমিস্রার মধ্যেও জ্ঞানের রজতরেথা ফুটিয়া উঠে। এইরূপে দাক্ষি-জ্ঞানের আলোকে আলোকিত হইয়া, অজ্ঞান আমাদের নিকট প্রতিভাত হয়। অজ্ঞানের যবনিকায় জ্ঞান তখন ঢাকা পড়ে। সত্য-শিব-মুন্দর জীব তাহার নিজের স্বরূপ ভূলিয়া গিয়া, নিজেকে অহম অভিমানী মনে করিয়া সংসারের সাগরদোলায় দোল থাইতে থাকে। অজ্ঞ জীবের এইরূপ পরিচয়ই 'অহম অজ্ঞঃ' এই প্রত্যক্ষের মূলে বিরাজ করিতেছে। ইহা অদৈতবেদান্তোক্ত ভাবরূপ অজ্ঞানেরই প্রত্যক্ষ। ভাবরূপ অজ্ঞানই যবনিকা: ভাবরূপ অজ্ঞান-বশেই জীবের শিবরূপ ঢাকা পডে। অজ্ঞান জ্ঞানের অভাবরূপ হইলে তাহাদ্বারা জীবের শিবভাব ঢাকা পড়িত না। কেননা, অভাবের কোন কিছ ঢাকিয়া রাখিবার ক্ষমতা নাই। অজ্ঞান অনাদি। অজ্ঞানমূলক অধ্যাস বা চিদ্চিতের বাঁধনও স্থতরাং অনাদি। আলোচ্য প্রত্যক্ষের মূলেও অনাদি অজ্ঞানই ক্রিয়াশীল রহিয়াছে। অনাদি অজ্ঞান মূলে না থাকিলে, জড় অহমিকার সহিত স্বপ্রকাশ চিতের কোনরূপ যোগ ঘটিত না। ঐরপ প্রত্যক্ষেরও উদয় হইত না। স্থতরাং এরূপ প্রত্যক্ষই যে অজ্ঞানে প্রমাণ হইবে, তাহাতে দন্দেহ কি? অভিমানাত্মক অন্তঃকরণ-বৃত্তির দহিত অজ্ঞানের আশ্রয় চৈতন্মের তাদাত্মাধ্যাদের ফলেই অহন্তার অন্তর্গত অভিমানকে অজ্ঞানের আশ্রায় বলিয়া মনে হইয়া থাকে। বস্তুতঃ জড অভিমান অজ্ঞানের আশ্রেয় নহে। নিত্য চৈতন্মই অনাদি অজ্ঞানের একমাত্র আশ্রয়। নিত্য ত্রন্ম চৈতন্য অজ্ঞানের আশ্রয়ও বটে, বিষয়ও বটে%। চৈতন্যাশ্রিত অজ্ঞানই চৈতন্মের তিরস্করণী। অজ্ঞানের যবনিকায় ঢাকা পড়ে বলিয়াই.

<sup>\*</sup>এই সম্পর্কে অবিভার আশ্রয়ত্বাস্থান্তির বিচার প্রসঙ্গে পরে আরও বিশেষভাবে আলোচনা করা হইয়াছে, স্থুণী সেই আলোচনা দেখিবেন।

সচ্চিদানন্দ পরব্রহ্মের নিত্য চৈতন্মরূপ অজ্ঞানাম্ব জীবের দৃষ্টিতে ধরা পড়ে না; অহমিকাকলুষিত আধ্যাসিক বা কল্লিতরূপই ধরা পড়ে। জড় বস্তু-রাজি অদৈতদিদ্ধান্তে অজ্ঞানের আশ্রয়ও নহে বিষয়ও নহে। ঘট প্রভৃতি জড় বস্তু অজ্ঞানের বিষয় হয় না বলিয়া, 'ঘটমহং ন জানামি,' 'ঘটকে আমি জানি না.' এইরূপ প্রতীতির ক্ষেত্রে যেমন ঘটজ্ঞানের অভাবই ভাসমান হইয়া থাকে. সেইরূপ আলোচ্য 'অহম অজ্ঞঃ.' 'অহং মাং ন জানামি' প্রভৃতি প্রত্যক্ষ স্থলেও জ্ঞানের অভাবই ভাসমান হউক। প্রতিবাদীর এইরূপ আপত্তির বিরুদ্ধে অদ্বৈতবাদী বলেন, অদ্বৈতবেদাত্তের মতে অজ্ঞানকে ঘট প্রভৃতি জড় বস্তুর আবরক বলিয়া না মানিলেও, ঘট-চৈতন্তের আবরক তো মানিতেই হইবে। সেক্ষেত্রে চৈতন্য যেমন অজ্ঞানের বিষয় হইয়াছে. সেইরূপ ঐ চৈতন্যের বিষয় ঘট প্রভৃতিও যে অজ্ঞানের বিষয় হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? স্থায়মতে আমরা দেখিতে পাই, ঘট প্রভৃতি বস্তুর ব্যবসায়জ্ঞান উহার বিষয় ঘটপ্রমুখ বস্তুর সহিতই অনুব্যবসায়রূপ মানস প্রত্যক্ষের গোচর হয়। অদ্বৈতবাদেও দেইরূপ চৈত্য তাহার ঘটাদি বিষয়ের সহিতই অজ্ঞানের বিষয় হইবে: অর্থাৎ চৈততা যেমন অজ্ঞানের বিষয় হইবে, চৈততোর অংশে বিশেষণ ঘট প্রভৃতি জডবস্তুও (চৈতন্মকে দ্বার করিয়া) অজ্ঞানের বিষয় হইবে এইরূপ বলিলে প্রতিবাদীর আপত্তির কি কারণ থাকিতে পারে গ ঘট প্রভৃতি জড়বস্তুও ভাবরূপ অজ্ঞানের বিষয় হইতে পারে বলিয়া সাব্যস্ত হইলে, 'আমি ঘট জানিনা,' এই প্রত্যক্ষে ঘটজ্ঞানের অভাববোধেরই উদয় হইবে, অদৈতবেদান্তোক্ত ভাবরূপ অজ্ঞানের প্রতীতি হইবে না, বৈষ্ণববেদান্তিগণের এইরূপ যুক্তির কোনই মূল্য দেওয়া চলে না।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, সুখ, চুঃখ, অজ্ঞান, রজ্জুতে দর্পভ্রম প্রভৃতি যাহা যাহা একমাত্র দাক্ষিভাস্থ বলিয়া অদৈতবাদী দিদ্ধান্ত করিয়াছেন, ঐ দকল পদার্থ যখন দর্বদাই দাক্ষিভাস্থ, তখন উহাদের অজ্ঞান তোকদাচ দন্তবপর নহে। কারণ, দাক্ষীর কোনরূপ অজ্ঞানসম্পর্ক নাই। দাক্ষী দদাই জাগরুক। এইরূপ দতত জাগরুক দাক্ষীর ভাস্থ সুখ, চুঃখ প্রভৃতি দম্পর্কে যে 'জানিনা' বৃদ্ধির উদয় হয়, ভাবরূপ অজ্ঞান স্বীকার করিয়া অদৈতবাদী তাহা ব্যাখ্যা করেন কিরূপে? এইরূপ প্রশ্নের উত্তরে অদ্বৈতবেদান্তী বলেন, জীবচিত্ত যখন স্থখ-সরস বা বিষাদ-মলিন থাকে,

তথন তো 'জানিনা' বোধই জন্মে না। যখন স্থ্য-চুঃখ প্রভৃতি জ্ঞাতার জ্ঞানে ভাসে না, তখনই কেবল 'না জানা' বৃদ্ধির উদয় হওয়া স্বাভাবিক। প্রমাতার এইরূপ বৃদ্ধিকে 'অহম্ অজ্ঞঃ' এইরূপ অনুভবের ন্যায় ভাবরূপ অজ্ঞানের সাহায্যে অদৈতবাদী অনায়াসেই ব্যাখ্যা করিতে পারেন।

এখন কথা এই, 'ভূতলে গটো নান্তি', 'ভূতলে ঘট নাই' এইরূপ নোধের সহিত, 'অঘটং ভৃতলম' 'ঘটশৃতা ভূতল' এইরূপ প্রতীতির বিশেষণ-বিশেষভাবের ব্যতিক্রম ছাড়া, জ্ঞেয় বিষয়ের অংশে যেমন কোনরূপ প্রভেদ নাই; উভয়ক্ষেত্রেই ঘটাভাব, ভূতল ও উহাদের বৈশিষ্ট্য এই কয়টি বিষয়ই যেমন ভাসে, সেইব্লপ 'ময়ি জ্ঞানং নান্তি' 'আমাতে কোনরূপ জান নাই' এইরূপ জ্ঞানের সহিত 'অহম অজ্ঞ:' 'আমি অজ্ঞ:' এই জ্ঞানটিও জ্ঞেষ বিষয়াংশে অভিন হউক, অর্থাৎ 'অহন অজ্ঞ:' এই জ্ঞানেও অহং পদার্থ, জ্ঞানাভাব এবং ইহাদের বৈশিষ্ট্য এই পদার্থত্রয়ই ভদমান হউক। 'অহম অজ্ঞঃ' এই প্রতীতিকে ব্যাখ্যা করিবার জন্ম ভাবরূপ অজ্ঞান পরিকল্পনার প্রয়োজন কি ? ঐরূপ কল্পনায় গৌরবদোনই অপরিহার্য হয় না কি ? প্রতিবাদী মাধ্বের এইরূপ আপত্তির খণ্ডনে অদৈতবেদান্তী বলেন, কোনও আধারে (ভৃতল প্রভৃতিতে ) ঘট প্রভৃতি কোন বস্তুর অভাবের জ্ঞানোদয় হইতে হইলে, অভাবের প্রতিযোগী ঘট প্রভৃতির এবং যেই আধারে অভাবের প্রতীতি জন্মিবে, দেই অধিকরণ ভূতল প্রভৃতির জ্ঞান পূর্বেই থাকা আবশ্যক, নতুবা অভাববোধের উদয়ই দেক্ষেত্রে हरेट পारत ना। य नाकि घटे कि जारा जारन ना, ज्ञल हारन ना, जारात 'ঘটাভাববদ্ ভূতলম্' 'ঘটাভাববিশিষ্ট ভূতল' এইরূপ জ্ঞানোদয় কখনই সন্তবপর নহে ইহা আমরা পূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। এই প্রদঙ্গে আরও একটি কথা মনে রাখা আবশ্যক যে, যেই অধিকরণে যেই বস্তুর অভাববোধের উদয় ছইবে, দেই অধিকরণে অভাবের প্রতিযোগী দেই বস্তুটির অবস্থিতির নিশ্চয় না থাকাও একান্ত আবশ্যক। কারণ, ঐরপ নিশ্চয়জ্ঞান অভাববোধের প্রতিবন্ধক। ভূতলে ঘটের অবস্থিতির নিশ্চয় থাকিলে, ভূতলে ঘটের অভাবজ্ঞান জন্মিতেই পারে না। ইহাই অভাববোধের রহশ্য। এই রহস্য বিচার করিলে স্পষ্টত:ই বুঝা যাইবে যে, 'ময়ি জ্ঞানং নাস্তি', 'আমাতে জ্ঞানের অভাব আছে, এই অভাব ব্যাখ্যা করার জন্মও আমিত্বের এবং জ্ঞান পদার্থটির বোধ পূর্বেই থাকা একান্ত আবশ্যক। অভাব যেখানে থাকে, অভাবের সেই আধার বা আশ্রয়ের এবং যে বস্তুর অভাব থাকে, অভাবের সেই প্রতিযোগী বস্তুটির জ্ঞান যে অভাববুদ্ধির অবশুদ্ভাবী পূর্বাঙ্গ, তাহা কোন স্থধীই অস্বীকার করিতে পারেন না। আমি পদার্থটির এবং দেই আমিছের আধারে জ্ঞান বস্তুটির বোধ পূর্বেই আছে স্বীকার ক্রিতে গেলে, দহজ কথায়, আমাতে জ্ঞান থাকিলে, দেক্ষেত্রে আর 'ময়ি জ্ঞানং নান্তি' এইরূপ

প্রতীতিই জিন্মতে পারিবে না। কারণ, 'আমাতে জ্ঞান আছে' এইরূপ নিশ্বয়, 'আমাতে জ্ঞানের অভাব আছে' এই প্রকার নিশ্বয়ের প্রতিবন্ধক হইতে বাধ্য। অভাবের অধিকরণে (ভূতল প্রভৃতিতে) প্রতিযোগী ঘট প্রভৃতির নিশ্বয় থাকিলে, সেই আধারে (ভূতল প্রভৃতিতে) 'ঘটো নান্তি' 'ঘট নাই' এইরূপ ঘটাভাবের জ্ঞান জন্মিতেই পারে না। এই অবস্থায় 'ময়ি জ্ঞানং নান্তি', 'আমাতে জ্ঞান নাই', এই প্রকার প্রতীতিতে জ্ঞানের অভাবই ভাসমান হয়, ইহা কোন মতেই বলা চলে না। অইন্বতবেদান্তোক্ত ভাবরূপ অজ্ঞানের ক্ষেত্রে কিন্তু উল্লিখিত প্রতিবন্ধকতার প্রশ্নই উঠে না। স্কুতরাং আমিত্বের প্রকৃতরূপের আবরক ভাবরূপ অজ্ঞানই প্রস্থলে প্রতীতির বিষয় হইয়াছে, এইরূপ স্বীকার করাই অধিকতর মৃক্তিসঙ্গত। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে, 'অহম্ অজ্ঞঃ' এই প্রতীতিতেও যে ভাবরূপ অজ্ঞানই পরিক্ট্ ইইয়াছে, জ্ঞানের অভাব প্রতিভাত হয় নাই, ইহা দূঢ়ভাবেই বলা যায়।' এইরূপে ভাবরূপ অজ্ঞান মানিয়া লইয়া আলোচ্য প্রতীতিন্বয়ের বিষয়াংশে সাম্য ব্যাখ্যা করিলে, অহৈত্বাদীর দেক্ষেত্রে আপত্তির কোনই কারণ থাকিতে পারে না।

অবৈতবেদান্তীর অনুনাদিত অজ্ঞান অভাব হইতে ভিন্ন (বিলক্ষণ) হইলেও, অর্থাৎ ভাবরূপ হইলেও অবৈতিদিদ্ধান্তে জ্ঞানের বিরোধীরূপেই ঐ অজ্ঞানের ভাতি হইয়া থাকে। বিবরণকার প্রকাশান্ত্বতি বলেন—'আশ্রয় ও বিবয় এতত্মভায়সাপেক্ষ অজ্ঞান জ্ঞানবিরোধীরূপেই ভাসমান হইয়া থাকে; তাহা না হইলে অজ্ঞান যে জ্ঞানের বিবোধী ইহা বুঝা যায় না। এইজন্ত অবৈতবেদান্তীর অজ্ঞানের অন্তবেও উহার বিরোধী যে জ্ঞান, সেই জ্ঞানের ভাতি অবশ্য স্বীকার্য। সেই অবস্থায় 'আমাতে জ্ঞান আছে' এইরূপ অন্তব থাকিলে, 'আমাতে অজ্ঞান আছে' এইপ্রকার অন্তব জন্মতেই পারিবে না। যদি বল যে, বিরোধী জ্ঞানের কোনরূপ জ্ঞানই নাই, তাহা হইলেও অজ্ঞানের অন্তব বেক্ষেত্রে জন্মিতে পারে না। কেননা জ্ঞানের বিরোধীরূপেই অজ্ঞানের অন্তব স্বভাবদিদ্ধ। ফলে, দেখা যাইতেছে যে, অজ্ঞানকে জ্ঞানাভাব বলিয়া ব্যাখ্যা করিলে যেই দোষের আপস্তি হইতেছিল, যে বিরোধের আশন্ধা স্ক্রম্পষ্ট হইয়াছিল, অজ্ঞানকে জ্ঞানবিরোধী ভাববস্তরূপে মানিয়াও অবৈতবেদান্তী সেই দোষের কালিমা মৃক্ত হইতে পারিতেছেন না।

 <sup>)। (</sup>ক) তত্মাদভাববিলক্ষ্ণমেবাজ্ঞানং 'ময়ি জ্ঞানং নান্তি' অহমজ্ঞ ইত্যাদি ধীবিষয়্নইতি সিদ্ধয়্।

মধ্বদন দরস্বতীর অদৈতদিদ্ধি, ১ম পরি:, ৫৪৯ পৃ:, নির্ণয়দাগর দং।
(থ) 'তদেবং তৃত্তুক্রমর্থং ন জানামী'তি প্রত্যক্ষং ভাবরূপাক্তানবিষয়মিতি দিদ্ধম্।
অদৈতদিদ্ধি, ৫৫৬ পু:, নির্ণয়দাগর দং।

প্রতিবাদীর এইরূপ প্রশ্নের উন্তরে অদৈতবাদী বলেন, অজ্ঞানের অন্থতবে উহার বিরোধী জ্ঞানের প্রতীতি আবশ্যক বলিয়া 'বিবরণে' যে কথা বলা হইয়াছে, দেই জ্ঞান এই ক্ষেত্রে প্রমাণজন্ম বৃত্তিজ্ঞান; সাক্ষীর স্বরূপজ্ঞান নহে। সাক্ষীর স্বরূপজ্ঞান নহে। সাক্ষীর স্বরূপজ্ঞান আ্ঞানের বিরোধী নহে। সাক্ষীর স্বরূপজ্ঞান আ্ঞানের বিরোধী হইলে, সাক্ষীকদাচ অ্ঞানকে প্রকাশ করিতে পারিত না। অজ্ঞান সাক্ষি-ভাস্থ। সাক্ষীর স্বরূপ জ্ঞান তো সাক্ষি-ভাস্থ অ্ঞানের সাধকই বটে, বাধক নহে। এই অবস্থায় সাক্ষিজ্ঞানের সহিত অজ্ঞানের বিরোধ না থাকায়, অদ্বৈতবাদের সিদ্ধান্তে সাক্ষিজ্ঞান বর্তমান থাকাকালেও অজ্ঞানের অনুভব হইতে কোনরূপ বাধা নাই।

ত্বতুক্তমর্থং ন জানামি', 'তোমার কথিত বিষয় আমি জানি না', এই প্রত্যক্ষের ক্ষেত্রেও ভাবরূপ অজ্ঞানই প্রতীতির বিষয় হইয়াছে বুঝিতে হইবে, জ্ঞানাভাব নহে। প্রতিবাদী দৈতবেদান্তী বলিতে পারেন যে, আলোচ্য স্থলে 'তোমার কথিত বিৰয়ে আমার কোন জ্ঞান নাই', এইরূপ জ্ঞানবিশেৰের অভাবই এখানে প্রকাশ পাইতেছে। বিষয়টি উক্তজানে দাক্ষাৎভাবে ভাদমান না হইয়া, বুজিজ্ঞানের বিশেষণদ্ধপেই এখানে প্রতিভাত হইতেছে। বিষয়টি দাক্ষাৎ দম্বন্ধে আলোচ্য জ্ঞানে ভাদমান না হওয়ায়, অভাববাদে বিষয়টির জ্ঞানে ও অজ্ঞানে যে বিরোধের আপত্তি উঠিয়াছিল, তাহারও কোনরূপ আশঙ্কা এখানে নাই। এই অবস্থায় অজ্ঞান নামে অতিরিক্ত একটি ভাববস্ত স্বীকারের প্রয়োজন কি? প্রতিবাদীর এইরূপ উক্তির প্রত্যুত্তরে অদৈতবাদী বলেন, উক্ত বৃত্তিজ্ঞানের অভাবের প্রত্যক্ষ তখনই কেবল হইতে পারে, যদি উল্লিখিত বৃত্তিজ্ঞানের বোধ পূর্বে বিভাষান থাকে। কিন্ত তাছাই তো এখানে দ্ভবপর নহে। কারণ, আলোচ্য রুতিজ্ঞান দাক্ষিস্কর্প হইতে পারে না; যেহেতু জীবরূপ অন্তঃকরণাবচ্ছিন্ন চৈতন্মই আলোচিত বুলিজ্ঞানের जिल्ला पित नाकारिक छैंदा जानिएक द्य, जरत मक्थिमार्गत मांशास्त्र छैंदा জানিতে হইবে। শব্দপ্রমাণের দারা তোমার কথিত বিষয়ের জ্ঞান হইয়াই, উহা প্রমাণজ্ঞানের মর্যাদা লাভ করিবে। তাহা হইলে পূর্বে 'তোমার কথিত বিষয়ের' জ্ঞান তো থাকিলই, উহার 'ন জানামি' এইরূপ নিষেধ হইবে কেমন করিয়া ? আর নিষেধই যদি হয়, তাহা হইলে উক্ত নিষেধের প্রতিযোগীর জ্ঞানে বা অজ্ঞানে অভাববোধের বিরোধের আশঙ্কাই বা হইবে না কেন? এই অবস্থায় "তুত্বজুমর্থণ ন জানামি" এ স্থলে ভাবরূপ অজ্ঞান স্বীকার করাই যুক্তিযুক্ত নহে কি ?

'এতক্ষণ পর্যস্ত আমি কিছুই জানিতে পারি নাই' স্থপ্তোথিত ব্যক্তির এইরূপ পরামর্শের দারা স্থাপ্তিকালীন প্রত্যক্ষেও ভাবরূপ অজ্ঞানই প্রকাশ পাইয়াছে ব্ঝিতে হইবে। আপত্তি হইতে পারে যে, স্থপ্তোথিত ব্যক্তির ঐ যে পরামর্শ, উহা কি অসুমান, না শ্বৃতি ? যদি উহা অনুমান হয়, তবে উহা দারা স্থপ্তোথিত পুরুষের স্বৃষ্প্রিকালীন জ্ঞানাভাবেরই অহমান হইবে, অধৈতবাদীর ভাবরূপ অজ্ঞানের অহমান হইবে না। অহমানের আকারটিও হইবে নিমুক্তপ—

আমি সুষ্প্রিকালে (পক্ষ) জ্ঞানশৃত্য ছিলাম (সাধ্য), যেহেতু তথন আমি স্বপ্ন ও জাগরিত অবস্থা হইতে বিভিন্ন অবস্থায় বর্তমান ছিলাম (হেতু)। আমি যদি তথন জ্ঞানবিশিষ্ট হইতাম, তবে অবশ্য স্বপ্ন বা জাগরিত অবস্থায়ই বর্তমান থাকিতাম (উপনয়), কিন্তু আমি তাহা ছিলাম না; স্নৃতরাং আমি জ্ঞানহীনই ছিলাম (নিগমন)।

অথবা, সুষ্প্রিকালে আমি (পক্ষ), জ্ঞানশৃষ্ট ছিলাম (সাধ্য), যেহেতু আমাতে তথন জ্ঞানের সামগ্রী বিগমান ছিলনা (হেতু ), যদি আমি জ্ঞানবিশিষ্ট হইতাম, তবে আমাতে জ্ঞানের সামগ্রী অবশ্যই থাকিত (উপনয়), কিন্তু আমাতে তাহা ছিল না, স্বতরাং আমি জ্ঞানশৃষ্টই ছিলাম (নিগমন)। যদি সুষ্প্রিকালে আমি জ্ঞানবিশিষ্ট হইতাম, তবে তথন আমি জ্ঞানবিশিষ্ট ছিলাম বলিয়া অবশ্যই এখন আমার শ্বরণ হইত, এইরূপ অসুকৃল তর্কও উক্ত অসুমানের সহায়ক হইবে।

আলোচ্য পরামর্শকে অনুমান না বলিয়া যদি শ্বৃতি বলা হয়, তবে তাহাও হইবে অযোজিক পরিকল্পনা। কারণ, শ্বন হইতে হইলে উহার পূর্বসংস্কার থাকা চাই। শ্বৃতির কারণ পূর্বসংস্কার মানিতে হইলে, স্ব্রুপ্তিজ্ঞানের বিনাশ হইয়াছে ইহাও না মানিয়া উপায় নাই। স্ব্রুপ্তিকালীন জ্ঞানের বিনাশ কিন্ত মানা চলে না। কারণ, স্ব্রুপ্তির পরেই আদে স্বপ্ন ও জাগরিত অবস্থা। এই উত্য অবস্থাতেই জ্ঞান বিভ্যমান থাকে। এই অবস্থায় জ্ঞানের বিনাশ হইবে কথন ং জ্ঞানের যদি বিনাশ না হয়, তবে সংস্কার জনিবে কেমন করিয়া ং ফলে, উক্ত স্ব্রুপ্তিকালীন পরামর্শকে শ্বরণ না বলিয়া অনুমানই বলিতে হইবে। সেই অনুমান স্ব্রুপ্তি অবস্থায় জ্ঞানাতাবেরই অনুমান করিবে, ভাবরূপ অজ্ঞানের নহে।

জ্ঞানাভাববাদীর উল্লিখিত আপন্তির খণ্ডনে অদ্বৈতবাদী বলেন, পরামর্শ অহুমানে ব্যাপারমাত্র, অহুমান নহে। দিতীয়তঃ, প্রতিবাদীর উল্লিখিত অহুমানে স্বুমুপ্তিকালকে পক্ষ এবং হেতু এই উভয়েরই বিশেষণক্রপে প্রয়োগ করা হইয়াছে। এইরূপ হেতু ও পক্ষের বিশেষণরপে প্রয়োগ করা হইয়াছে। এইরূপ হেতু ও পক্ষের বিশেষণের প্রয়োগ শোভন হয় নাই। কারণ, অহুমান করিতে হইলে অহুমানের অঙ্গ হেতু ও পক্ষের জ্ঞান পূর্বে থাকা আবশ্যক, ইহা স্থবীমাত্রেই অবগত আছেন। উক্তরূপ বিশেষণবিশিষ্ট হেতু ও পক্ষের জ্ঞান পূর্বে থাকা সম্ভবপর কি ণু জ্ঞানের অভাব ছাড়া স্বযুপ্তি অবস্থাকে বুঝিবার আর কোন উপায় নাই। স্বযুপ্তি অবস্থায় যে জ্ঞানের অভাব আছে, তাহাও এই অহুমানের দ্বারাই সাধন করা হইয়াছে। তারপর, দিতীয় অহুমানে জ্ঞান সামগ্রীর অভাবরূপ যে হেতুটির উপস্থাস করা হইয়াছে, তাহাও অহুমান সাপেক। জ্ঞানের অভাব দেখিয়াই স্বুম্ভিতে জ্ঞানসামগ্রীর অভাবের অহুমান করিতে হইবে। কারণ, সামগ্রীর জ্ঞান কার্য দেখিয়াই অহুমিত

হইয়া থাকে। উলিখিত অহুমানের হেতু ও পক্ষের জ্ঞান পূর্বে না থাকিলে, সুষ্প্তি অবস্থান জ্ঞানাভাবের অহুমানও হইতে পারে না। এই অবস্থায় সুষ্প্তিকালীন জ্ঞানাভাবের অহুমান উহার পক্ষ এবং হেতু জ্ঞানকে অপেক্ষা করায়, আবার উক্ত পক্ষ এবং হেতুর জ্ঞান জ্ঞানাভাবের জ্ঞানকে অপেক্ষা করায়, প্রতিবাদীর অহুমান পরস্পরাশ্রমদোবে কলুবিত হওয়ায় তাহা কোন প্রকারেই গ্রহণযোগ্য হইতে পারে না।

সুষ্প্রিকালীন 'ন কিঞ্চিদ্বেদিনন্' 'কিছুই জানিতে পারি নাই' এইরপ জ্ঞানাভাবের পরামর্শকে 'সরন' বলিতে অদৈতবেদান্তীর কোনই আপন্তি নাই। সুষ্প্তি অবস্থায় সংস্কার উৎপন্ন হইতে না পারায় স্থপ্তোত্মিত ব্যক্তির পরামর্শকে স্মরণ বলা চলে না বলিয়া প্রতিবাদী যে আপন্তি তুলিয়াছেন, অদৈতবেদান্তীর নিকট ঐসকল আপন্তির কোনই মূল্য নাই। সুষ্প্তি অবস্থায় অজ্ঞানে প্রতিবিদ্বিত চৈতন্তরূপ যে সাক্ষী তাহা দারাই অজ্ঞানের প্রকাশ হইয়া থাকে। উক্ত প্রতিবিদ্বিত চৈতন্ত অনিত্য বিধায় উহার বিনাশও সম্ভবপর। ফলে, স্থ্যোত্মিত পুরুষের জ্ঞান সংস্কার হইতে উৎপন্ন হওয়ায় উহাকে 'স্মরণ' বলিতে বাধা কি?

প্রতিবাদী বলিতে পারেন যে, অজ্ঞান যেমন স্বন্ধপতঃ সান্দীর বেছ জ্ঞানের অভাবও সেইরপই সান্দীর বেছ হউক। যে-স্থলে প্রতিযোগিবিশিষ্টরূপে অভাবের জ্ঞান হয়, দেই স্থলেই প্রতিযোগীর জ্ঞান পূর্বে থাকা আবশ্যক হয়, স্বন্ধপতঃ জ্ঞানাভাবের যেথানে ভাতির সম্ভাবনা আছে, দেখানে জ্ঞানরূপ প্রতিযোগীর জ্ঞান পূর্বে না থাকিলেও ক্ষতি নাই। এই অবস্থায় জ্ঞানাভাবের স্বন্ধপতঃ ভান হইতেই বা আপত্তি কি ? প্রতিবাদীর এইরূপ প্রশ্নের উত্তরে অহৈছতবেদান্তী বলেন, অভাব সান্ধাৎ সম্বন্ধে সান্দীর বেছ না হওয়ায়, স্বর্ধ্বি অবস্থায় জ্ঞানাভাবের স্বন্ধপতঃ ভান সম্ভবপর নহে। শব্দপ্রভৃতি প্রমাণর্ত্তিও স্ব্যুব্তিকালে না থাকায়, তাহাদের ঘারাও স্ব্যুব্তিকালীন জ্ঞানাভাবের ভাতি হইতে পারে না। প্রতিযোগীর জ্ঞান না থাকিলে, অহপলন্ধি প্রমাণও দেখানে অভাববোধে সহায়ক হয় না। ফলে, স্বর্ধ্বি অবস্থায় প্রতিযোগীর জ্ঞান না থাকায়, জ্ঞানাভাবের উপপাদনই হ্নন্ধহ হয়। স্বতরাং স্বর্ধ্বিকালীন জ্ঞানাভাবকে সাধারণ অভাব হইতে ভিন্নপ্রকৃতির ভাবরূপ অজ্ঞান বলিয়া গ্রহণ করাই অধিকতর যুক্তিসঙ্গত।

'অহম্অজ্ঞঃ' এইরূপ প্রত্যক্ষই যে ভাবরূপ অবিভায় প্রমাণ তাহা অবিভায় আমরা আলোচনা করিলাম্। এখন অবিভার অনুমান-প্রমাণের অনুমানা- আলোচনা করা যাইতেছে। অবিভা বা অজ্ঞান যে ভাব-নুপপত্তি রূপ (positive), অভাবরূপ নহে, তাহা উপপাদনের জন্ম ভাহার খণ্ডন প্রকাশাত্ম যতি তদীয় "পঞ্চপাদিকাবিবরণে" নিম্নে উদ্ধৃত অনুমানের প্রয়োগ করিয়াছেনঃ—

জ্ঞানোদয়ের ফলে যেখানে অপ্রকাশিত ঘটপ্রমুখ বস্তু জ্ঞাতার জ্ঞানে ভাদে, দেই দকল ক্ষেত্রেই প্রমাণমূলে উৎপন্ন জ্ঞান অজ্ঞাত ঘট প্রভৃতি বস্তুসম্পর্কে জ্ঞাতার যে অজ্ঞান ছিল, সেই অজ্ঞানকে ভাবরূপ অবিদ্যা-নিঃশেষে নিরুত্তি করিয়াই আত্মপ্রকাশ লাভ করে। দৃষ্টান্ত-দম্পর্কে বিবরণের অনুমান হিদাবে অন্ধকারাচ্ছন্ন বস্তুর প্রকাশক প্রদীপশিখার উল্লেখ করা যাইতে পারে। অজ্ঞান কি জ্ঞানের অভাব, না ভাবরূপ কোন বস্তু १ ইহা লইয়া দার্শনিক সমাজে মতবিরোধ দেখা দিলেও, অন্ধকারের দৃষ্টান্তটি অজ্ঞান যে ভাবরূপ বস্তু, জ্ঞানোৎপত্তির পূর্বতনীন অভাব নহে, তাহাই স্পষ্টতঃ বুঝাইয়া দেয়। কারণ, অভাব কোন বস্তুরই আবরক হয় না। অভাবের বস্তুকে ঢাকিয়া রাখিবার ক্ষমতা নাই ইহা কেনা জানেন ? জ্ঞাতার জ্ঞানের যাহা বিষয় হয়, জ্ঞাতার জ্ঞানেরও তাহাই বিষয় হয়। জ্ঞান যেখানে থাকে, অজ্ঞানও মেইখানেই থাকে। জ্ঞানের আশ্রয় এবং অজ্ঞানের আশ্রয় একই বস্তু হইয়া থাকে। জ্ঞান যে সকল বস্তু প্রকাশ করে, অজ্ঞান তাহাই ঢাকিয়া রাখে। ঢাকিয়া রাখার এই ক্ষমতা ভাববস্তুরই কেবল আছে। স্বতরাং বস্তুর আবরক জ্ঞাননাশ্য অজ্ঞান ভাবরূপই বটে।

বিবরণাচার্য প্রকাশাত্ম যতির এই অনুমানটি আচার্য রামান্থল তাঁহার প্রীভাষ্যে, মাধবমুকুদ তদীয় ''পরপক্ষগিরিবজে,'' দৈতবেদান্তী ব্যাসরাজ স্থায়ামৃত প্রভৃতি বিভিন্ন বৈষ্ণব গ্রন্থে উদ্দেশ্যে উল্লেখ করিয়াছেন। আলোচ্য অনুমানে শুধু জ্ঞানকে পক্ষ না করিয়া, প্রমাণজ্ঞানকে পক্ষরণে নির্দেশ করা হইয়াছে। তাহার কারণ এই, কেবল জ্ঞানকে পক্ষ করিলে পরব্রহ্মের নিত্য যে স্বরূপ জ্ঞান, তাহাতো তাহার পূর্ববর্তী অন্য কোন বস্তুর ইন্দিত করে না, অর্থাৎ সেখানে (ব্রহ্মের স্বরূপবিজ্ঞানে) তো 'বল্বন্তরপূর্বকত্ব'রূপ অনুমানের সাধ্য থাকে না। পক্ষে সাধ্য না থাকায়, উক্ত অনুমান বাধরূপ হেত্বাভাস দোষে কল্বিত হয়। এইজন্ম জ্ঞানকে এখানে 'প্রমাণমূলে উৎপন্ন জ্ঞানও যথন ধারাবাহিকভাবে প্রতীতির গোচর হইতে থাকে, তখন একটিয়াত্র বৃত্তিমূলে উৎপন্ন ঐ জ্ঞানধারার পরবর্তী জ্ঞানগুলিতে

<sup>&</sup>gt;। বিবাদাধ্যাদিতং প্রমাণ জ্ঞানম্ ( পক্ষ ),

স্বপ্রাগভাবব্যতিরিক্ত-স্ববিষয়াবরণ-স্বনিবর্ত্য-স্বদেশগতবস্বন্তর পূর্বকম্ ( দাধ্য )। অপ্রকাশিতার্থ প্রকাশকত্বাৎ ( হেতু )।

অন্ধকারে প্রথমোৎপরপ্রদীপশিখাবৎ ( দৃষ্টান্ত )।

অদৈতবেদান্তীর ভাবরূপ অবিছার দাধক উল্লিখিত অনুমানের বিরূদ্ধে বৈশুববেদান্তিগণ নানাপ্রকার দোয উদ্ভাবন করিয়া, অদৈতবাদীর ভাবরূপ অবিছার প্রদর্শিত অনুমানের অসারতা প্রদর্শন করিতে চেফা উল্লিখিত অনুমানের করিয়াছেন। আচার্য রামানুজ স্বামী তাঁহার শ্রীভায়ে বিরুদ্ধে রামানুজ বলিয়াছেন, আলোচিত অনুমান প্রকৃত অনুমান নহে, উহা প্রভৃতির আপত্তি অনুমানাভাস বা চুফ্ট অনুমান। তিনি (রামানুজস্বামী) বলেন, অপ্রকাশিত অর্থের (বস্তুর) প্রকাশক (অপ্রকাশিতার্থ প্রকাশকভাৎ)

অহৈতবেদান্তীর অভিপ্রেত 'বস্বন্তরপূর্বকত্ব' থাকে না। পক্ষে দাধ্যের ব্যভিচার ঘটে। এইজন্ম প্রমাণজ্ঞানকে (পক্ষকে) পুনরায় বিশেষ করিয়া বলার আবশুতা দেখা দিল এবং বিবাদাম্পদ (বিবাদাধ্যাদিত) এইরূপ একটি বিশেষণ প্রমাণের অঙ্গে জুড়িয়া দিয়া অতুমানের পক্ষ নির্দেশ করা হইল- 'বিবাদাধ্যাদিতং প্রমাণজ্ঞানম্'। এই তো গেল পক্ষের কথা। এখন মাধ্যের আলোচনা করা যাইতেছে। এই বিপুলকায় দাধ্যদম্পর্কে বক্তন্য এই যে, তথু 'বস্বন্তরপূর্বকম্' এইভাবে সাধ্যের নির্দেশ করিলে, অনুমানে সিদ্ধসাধন-দোয অপরিহার্য হয়। ঘট প্রমুথ দৃশ্যবস্তার জ্ঞান যে ঘট প্রভৃতি বিষয়ের জ্ঞানপূর্বক হয়, অর্থাৎ 'বত্তরপূর্বক' হয়, তাহা বাদী প্রতিবাদী কেহই অস্বীকার করেন না। সেক্ষেত্রে चरिष्ठवामीत चन्न्यान त्कान नृजन ज्था शिवित्नन करत ना ; याश उज्यवामी-দম্মত দিদ্ধবস্ত তাহাই দাধন করায়, অনুমানের উদ্দেশ্যই ব্যাহত হয়। অতএব অনুমানের সাধ্য বস্বভারকে 'বদেশগত' অর্থাৎ জ্ঞানের দেশে বিরাজ্যান বা क्कान रायात थारक रमस्थातिह वर्जमान, এই ভাবে विस्थि कतिया वला इस्ल। ফলে, সিদ্ধসাধনের প্রশ্ন আর এখানে দেখা দিল না। কারণ, ঘট প্রভৃতি জ্ঞানের বিবয়ের উপস্থিতি জ্ঞানের পূর্বে থাকিলেও, ঘট প্রমুথ বস্তুরাজি তো জ্ঞানের দেশে (জ্ঞান যেখানে থাকে দেখানে) জীবের আত্মায় বিরাজ করে না। জ্ঞানের বিষয়রূপেই ঘট প্রভৃতি প্রতিভাত হয়। ভাল কথা, ঘট প্রভৃতি জ্যে বিষয় জ্ঞানের দেশে বিরাজ করে না ইহা বরং বুঝিলাম, পূর্বতন জ্ঞানের যে দংস্কার তাহাতো জ্ঞান যেখানে খাকে, দেখানেই (জীবের আত্মায়ই) থাকে। এই অবস্থায় 'স্বদেশগত বস্বস্তর' বলিয়া জ্ঞানের সংস্কারকে ধরিতে বাধা কি ? এরূপক্ষেত্রে অদৈতবেদান্তীর ভাবরূপ অজ্ঞানের অহুমানের উদেশ্য অবশ্রুই বাধা প্রাপ্ত হইবে ইহা বুঝিয়াই অদৈতবাদী তদীয় অহুমানের দাধ্যের অংশে 'স্বনিবর্ত্য' ( জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় ), এইরূপ একটি বিশেষণের প্রয়োগ করিয়াছেন। জ্ঞানের সংস্কার তো আর জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় নহে। ফলে, সংস্কারে

এইরপ হেতুমূলে অদৈতবেদান্তী যে ভাবরূপ অবিছার সাধন করিয়াছেন, সেখানে জিজ্ঞান্থ এই যে, অবিছা তাঁহার মতে উক্ত অনুমানবলে দিন্ধ হইয়াছে বলিয়া ভাবরূপ অজ্ঞানও যে প্রমাণ-জ্ঞান (প্রমাণ-মূলে উৎপন্ন জ্ঞান) তাহাতে সন্দেহ কি ? এইরূপ অজ্ঞান অপ্রকাশিত প্রপঞ্চের প্রকাশকবিধায় (অর্থাৎ উহাতে অনুমানের হেতু বিছ্নমান থাকায়) ঐ অজ্ঞানের আবরক দিতীয় একটি ভাবরূপ অজ্ঞান সাধন করিতেও কোনরূপ বাধা দেখা যায় না। অদৈতবেদান্তীর আলোচ্য অনুমানবলেই ভাবরূপ অজ্ঞানের আবরক অজ্ঞানান্তর দিন্ধ হইবে। অজ্ঞানের আবরক আর একটি অজ্ঞান অদৈতবাদী অবশ্যই স্বীকার করিবেন না। সলে, উল্লিখিত অনুমানের হেতু যে অদৈতবাদী অবশ্যই স্বীকার করিবেন না। সলে, উল্লিখিত অনুমানের হেতু যে অদৈতবাদী করিতে হয় এবং সহজ কথায় অপ্রকাশিতার্থের প্রকাশকবরূপ হেতু 'অনৈকান্তিক' হেত্বাভাসই হইয়া দাঁড়ায়। সচিচদানন্দ পরব্রহ্মের আবরক ভাবরূপ অজ্ঞান যদি অপর কোন অজ্ঞানের দ্বারা আবৃত হয়, তবে সেক্ষেত্রে ব্রন্ধা বিজ্ঞানরূপ মৃক্তির স্বভাবতই দিন্ধ হয়, মৃক্তির জন্য মৃমুক্ত্রর প্রয়াদেরও সেক্ষেত্রে কোনই অর্থ হয় না।

অভিব্যান্তির প্রশ্ন আসে না। রজ্জুদর্প প্রভৃতি বিভ্রমের ক্ষেত্রে ভ্রান্তদর্শীর ভয়, কম্প প্রভৃতি দেখা যায়; তাহা একদিকে যেমন ব্যাবহারিক সত্য জ্ঞাননাশ্য, অপরদিকে সেই ভ্রমজ্ঞানের আলম্বন রজ্জুদর্পই ভয়, কম্প প্রভৃতিরও আলম্বন বটে, জ্ঞানের বিষয় হিদাবে (বিষয়তা দম্বন্ধে) জ্ঞানও দেখানে বিরাজ করে। এই অবস্থায় অজ্ঞানমূলক ভয়-কম্প প্রভৃতিকে বারণ করার উদ্দেশ্যে, 'স্ববিষয়াবরণ' অর্থাৎ জ্ঞানের বিষয়ের আবরক, এইরূপ একটি বিশেবণ সাধ্যের অংশে জৃড়িয়া দেওয়া আবশ্যক। অজ্ঞানই বিষয়কে আবৃত করে। অজ্ঞানমূলক ভয়, কম্প প্রভৃতি তো বিষয়কে ঢাকিয়া রাথে না, স্নতরাং উহাতে অভিব্যাপ্তির কথাও উঠে না। অভাবও একশ্রেণীর বস্তু বিদায়, জ্ঞানের প্রাগভাবেও আলোচ্য দাধ্য বিভ্যমান থাকায় উল্লিখিত অনুমান অবৈভ্রবাদীর অভীষ্ট ভাবরূপ অবিভার দাধক না হইয়া, জ্ঞানের প্রাগভাবেরই দাধক হয়। স্নতরাং জ্ঞানের প্রাগভাবকে বারণ করার জন্ম অনুমানের দাধ্যের অঙ্গে 'স্বপ্রাগভাবব্যতিরিক্ত' এইরূপ আরও একটি বিশেষণ পদের প্রযোগ করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে।

প্রদর্শিত অহমানে অপ্রকাশিত অর্থ বা বস্তুর প্রকাশক (অপ্রকাশিতার্থ-প্রকাশকছাৎ) এইরূপে হেতুর নির্দেশ করা হইয়াছে। প্রকাশক বলিতে এখানে এইরূপ আপতির উত্তরে আদৈত্রেদান্তী বলেন, ভাবরূপ অবিছা দৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্জের উপাদানকারণ সন্দেহ নাই। নিখিল বিশ্বের উপাদান ফ্রেলেড, বিশ্বপ্রপঞ্জের তাহা প্রকাশক নহে। ঘটের উপাদান মাটি ঘটের প্রকাশক হয় কি ? সপ্রকাশ জ্ঞানই একমাত্র প্রকাশক—'সর্ব ত্রেব জ্ঞানকৈত্রব প্রকাশকর্মণ। শ্রীভাষ্য, ১৭৯ পৃঃ; ইহা রামানুজস্বামী মৃক্তকণ্ঠেই তাঁহার শ্রীভায়্যে ঘোষণা করিয়াছেন। সম্বরজন্তমোগুণময়ী অবিছা ব্রন্দের তিরন্দরণী, স্বয়ংজ্যোতিঃ ব্রন্দাই অবিছার ভাসক (প্রকাশক)। অবিছা জড় এবং সান্ধি-ভাস্থা। এইরূপ জড় অবিছার বিশ্বপ্রপঞ্জে প্রকাশ করিবার ক্ষমতা কোথায় ? ফলে দেখা যাইতেছে যে, অবিছায় অপ্রকাশিত অর্থের প্রকাশকর্ম্নপ (অপ্রকাশিতার্থ

সাক্ষাৎ এবং গৌণ, এই উভয় প্রকার প্রকাশকেই বুবিতে হইবে। সাক্ষাৎ সদ্বন্ধে জ্ঞানই বস্তুর প্রকাশক হইয়া থাকে। স্বপ্রকাশ জ্ঞান ব্যতীত অপর কাহারও বস্তু প্রকাশ করিবার ক্ষমতা নাই। বেদান্ত্রিদ্ধান্তে জ্ঞান ভিন্ন চন্দ্র স্থা অগ্নি প্রভৃতি সমস্তই জড় এবং অন্বপ্রকাশ। এই অবস্থায় প্রদীপের প্রভাকে যে দৃষ্টান্তহিদাবে আলোচ্য অত্যানে উল্লেখ করা হইয়াছে তাহার তাৎপর্য এইরূপে বুঝিতে হইবে—প্রদীপ-প্রভায় গুরুকারাচ্ছয় গৃহ আলোকিত হয়, চন্দ্র-মর্থের কিরণমালায় নিখিল বিশ্ব উদ্ভাগিত হয়; স্থতরাং উহাদের জ্ঞানের স্থায় দাক্ষাৎ প্রকাশকত্ব না থাকিলেও, গৌণ প্রকাশকত্ব অবশ্য স্বীকার্য। অবাধিত ব্যবহারের অন্তক্ল হেতুমাত্রকেই এক্ষেত্রে প্রকাশক বলিয়া গ্রহণ করিতে হইবে—সাক্ষাৎ পরম্পরয়া বা অবাধ্যব্যবহারাস্থণ্যহেতুত্বং প্রকাশকত্বিহ বিবক্ষিত্য। শ্রুতপ্রকাশিকা, ১৭২ পৃঃ, নির্ণয়দাগর দং। ইন্দ্রিয় -প্রভৃতি জ্ঞানের হেতু হইলেও, বস্তুর প্রকাশক নহে। প্রদীপ-প্রভা প্রভৃতি চকুরাদি ইন্দ্রিয়ের প্রদারের বিরোধী অন্ধকারের উচ্ছেদ সাধনকরতঃ জ্ঞানের দহায়ক হওয়ায়, প্রদীপ-প্রভা প্রভৃতিকে গৌণভাবে প্রকাশক বলায় কোন বাধা নাই। এই দৃষ্টিতেই প্রদর্শিত অহুমানে প্রদীপ-শিখাকে দৃষ্টান্তরূপে উপন্যাদ করা হইয়াছে। প্রকাশক বলিতে এখানে চৈতন্ত ও স্র্য-বহ্নি প্রভৃতি তেজোময় পদার্থে বিভ্যমান মুখ্য ও গৌণ উভয়প্রকার প্রকাশকেই গ্রহণ করিতে হইবে—হেতৌ চ প্রকাশকত্বং প্রকাশপদবাচ্যত্বম্ অপ্রকাশবিরোধিত্বং বা জ্ঞানালোকয়োঃ দাধারণম্। অদ্বৈতদিদ্ধি, ৫৬৪ পৃঃ। এইজন্ম জ্ঞানের প্রকাশের ব্যাখ্যায় প্রদীপ-শিখাকে দৃষ্টান্ত হিদাবে প্রদর্শন করা অদঙ্গত হয় নাই; প্রদীপ-শিখায় 'অপ্রকাশিতার্থ প্রকাশত্ব'রূপ হেতু নাই, এইরূপ আপত্তি করা চলে না। দৃষ্টান্তাসিদ্ধি হেত্বাভাদের আপত্তিও

প্রকাশকরাৎ) হেতু অজ্ঞানের আবরক অজ্ঞানান্তরে (সাধ্যে) বর্তমান না থাকায়, ঐরূপ হেতু যে সাধ্যের ব্যভিচারী হওয়ায় হেরাভাস হইবে তাহাতে দন্দেহ কি ? দ্বিতীয় কথা এই যে, অজ্ঞানের আবরক এই অজ্ঞানান্তরের সহিত ব্রন্সের তো কোন সংস্পর্শ নাই. পরব্রন্সের উহা আবরক নহে, অজ্ঞানেরই ইহা আবরক। সাক্ষীর সহিত সংস্পর্শ না থাকায় এরুপ অজ্ঞানান্তর দাক্ষি-ভাস্থও হইবে না। অজ্ঞান জড বস্তু। জড অজ্ঞানের নিজেকে বা অপরকে, কাহাকেই প্রকাশ করিবার ক্ষমতা নাই। এরূপ ক্ষেত্রে অজ্ঞানের আবরক অজ্ঞানান্তরকে প্রকাশ করিবে কে? প্রকাশক না থাকার ঐ অজ্ঞানান্তর অপ্রকাশিতই থাকিয়া যাইবে। এইরূপ অপ্রকাশিত অজ্ঞান কল্পনার দার্থকতাই বা কোথায় ? ব্রন্দোর তিরোধানের জন্মই তো ত্রন্দের তিরন্ধরণী অবিভার কল্পনা করা হইয়াছে। জ্ঞানরূপ ব্রহ্মকে আরুত না করিলে, সেই অজ্ঞানকে অদ্বৈতবেদান্তের সিদ্ধান্তে অজ্ঞানই বলা চলিবে না। ঐরপ অজ্ঞান-কল্পনাও সর্বতোভাবেই নিক্ষল হইবে। রামানুজস্বামীর অজ্ঞানের আবরক অজ্ঞানান্তরের কল্পনাও স্বতরাং অদৈতবেদান্তীর দৃষ্টিতে নিফল প্রয়াস বলিয়াই গণ্য হইবে। পরিকল্পিত অজ্ঞানান্তর ত্রন্সের স্বরূপের আচ্ছাদক ব্রন্ধতিরন্ধরণী অজ্ঞানকে আবৃত করিলে, অনাবৃত ব্রন্ধজ্ঞানরূপ মোক্ষ স্বয়ংসিদ্ধ হইবে, মুমুকুর মুক্তির প্রয়াস বার্থ হইবে বলিয়া বৈফববেদাতী যে আপত্তি তুলিয়াছেন তাহার উত্তরে বক্তব্য এই যে, অজ্ঞানের আবরক অজ্ঞানান্তর ব্রন্মের আবরক ভাবরূপ অজ্ঞানকে আরুতই করিবে, বিনাশ করিবে না। অজ্ঞানের দ্বারা অজ্ঞানের বিনাশ হয় না। ব্রহ্মজ্ঞানোদয়েই কেবলা অবিহুণ বিধ্বস্ত হয়। অবিভার বিনাশ না হইলে মুক্তি হইবে কিরূপে? অবিভা একমাত্র ব্রহ্মজ্ঞাননাশ্য বলিয়া, অবিছার আবরণ স্বীকার করিলেও আবৃত

অচল হইয়া পড়ে। অন্ধকারকেও এখানে ভাবদ্রব্য হিসাবেই গ্রহণ করা হইয়াছে। সাংখ্য-বেদান্ত প্রভৃতি দর্শনের সিদ্ধান্তে অন্ধকার ভাবপদার্থ, অভাবপদার্থ নহে।

> তমস্তমালবর্ণাভং চলতীতি প্রতীয়তে। রূপবত্বাৎ ক্রিয়াবত্বাৎ দ্রব্যস্ত দশমং তমঃ॥

বছলত্বরিলত্বাগুবস্থাযোগেন রূপবস্তয়া চোপলরের্দ্রব্যান্তর্মেব তম ইতি নির্বেগুম্। শ্রীভাষ্য, ১৭৩ পু:।

ভাবরূপ অবিতার দৃষ্টান্তহিসাবে অন্ধকারকে গ্রহণ করাও স্নতরাং দোষাবহ নহে।

অবিভার ব্রহ্মজ্ঞানোদয়ে বিনাশ না হওয়া পর্যন্ত মুক্তির আশা কোথায় ? ব্রহ্মেয় আবরক মূল অবিভার আবরণান্তর তর্কের থাতিরে স্বীকার করিলেও ঐরপ আবরণের ফলে অবিভার কার্নকারিত। বিলুপ্ত হইয়াছে এইরূপ মনে করিবার কোনই হেতু নাই। ভস্মাচ্ছাদিত বহ্নির কি দাহশক্তি থাকে না ? এই অবস্থায় অবিভা আরত হইলেই মুক্তি সমংসিদ্ধ হইবে বলা থায় কিরূপে ?

ভাবরূপ অবিভার সাধনে চিৎফ্থীর অনুমান উপরে আমরা বিবরণোক্ত অন্নানের নাতিবিস্তৃত আলোচনা করিলাম। বিবরণের অনুমান ছাড়াও ভাবরূপ অবিছার সাধনে চিৎস্থখাচার্য, অমলানন্দস্বামী, মধুস্থদন্মরস্বতী প্রভৃতি অধৈতাচার্যগণ বিভিন্নপ্রকার অনুমান প্রণালী প্রদর্শন করিয়াছেন:—

আচার্য চিৎস্থখ বলেন —

"দেবদন্ত প্রমাতৎক প্রমাভাবাতিরেকিনঃ। অনাদের্ধ্বংসিনী মাছাদ্বিগীতপ্রমা যথা॥

তত্তপ্রদীপিকা, ৫৮ প্র: নির্ণয় সাগর সং।

এই পছটিকে গভে রূপান্তরিত করিয়া অনুমানের প্রয়োগ করিলে অনুমানটি হয় এইরূপ:—দেবদন্ত সম্পূর্কে উদিত প্রমাণ জ্ঞান—( পক্ষ ),

দেবদন্ত বিষয়ক প্রমা বা যথার্থ জ্ঞানের (প্রাগ্) অভাবের অতিরিক্ত আরও একটি অনাদি(বস্তা)র নিবর্তক হইয়া থাকে (সাধ্যা), যেহেতু উহাও (দেবদন্ত-সম্পর্কে উদিত প্রমাণজ্ঞানও) যজ্ঞদন্তসম্পর্কে উৎপন্ন প্রমাণজ্ঞানের ভায়ই যথার্থ জ্ঞান [হেতু ও দৃষ্টান্ত]। চিৎস্থখাচার্যের অনুরূপভাবেই অমলানন্দস্বামী তদীয় বেদান্তকল্পতে বলিয়াছেনঃ—

১। আলোচ্য অনুমানে প্রদীপ-প্রভাকে দৃষ্টান্তহিদাবে উপন্থাদ করা হইয়াছে। ঐ
দৃষ্টান্তেও যে 'অপ্রকাশিতার্থ প্রকাশকত্ব' রূপ হেতু বিগ্নমান আছে, দৃষ্টান্তটি যে
'দাধনবিকল' অর্থাৎ হেতুশ্ন্ত হয় নাই, তাহা আমরা অনুমানটির বিশ্লেষণ
প্রদক্ষে পূর্বেই পাদটীকায় উল্লেখ করিয়াছি। স্থধী পাঠক দেই আলোচনা
দেখিবেন।

২। (ক) বিগীতং দেবদন্তনিষ্ঠপ্রমাণজ্ঞানং দেবদন্তনিষ্ঠ প্রমাহভাবাতিরিক্তানাদে
নিবর্তকং প্রমাণজাদ্ যজ্ঞদন্তাদিগতপ্রমাণজ্ঞানবদিত্যস্থমানম্।
তত্ত্বপ্রদীপিকা, ৫৮ পৃঃ, নির্ণয় সাগর সং।

<sup>(</sup>খ) দেবদন্তপ্রমাণজ্ঞানমেতন্নিষ্ঠ প্রমাণাভাবছা—
নিধকরণানাদিনিবর্তকং প্রমাণত্বাৎ যজ্ঞদন্তপ্রমাণবদিতি।
তত্ত্বপ্রদীপিকা টীকা-নয়নপ্রসাদিনী, ৫৮ পৃঃ, নির্ণয় সাগর সং।

ডিথ সম্পর্কে উদিত প্রমা বা সত্য জ্ঞান (পক্ষ), যে-ছেতু সত্য জ্ঞান (হেতু), এইজন্মই ডিথপ্রমার (প্রাগ্) অভাব ছাড়া আরও একটি অনাদির (অনাদি ভাবরূপ অজ্ঞানের) নির্ত্তি সাধন করে (সাধ্য), কেমন ডপিথপ্রমা করিয়া থাকে (দৃষ্টাস্ত)।

'বেদান্ত কল্লতরু'র উক্ত অনুমানমূলেই অপ্যয়দীক্ষিত্ত তাঁহার 'বেদান্ত কল্লতরু-পরিমলে' তাবরূপ অজ্ঞান সাধন করিয়াছেন। ওপিথ নামক জনৈক ব্যক্তিবিশেবের সম্পর্কে আমাদের যথার্থ জ্ঞানোদয়ের ক্ষেত্রে আমরা দেখিতে পাই যে, ডপিথের যথার্থ জ্ঞানোদয়ের ফলে ডপিথের জ্ঞানের প্রাণভাব ছাড়াও যেই অনাদি (অজ্ঞানের) আবরণটি এতকাল ডপিথকে আমাদের দৃষ্টিপথ হইতে ঢাকিয়া রাখিয়াছিল, (অজ্ঞানের) সেই মিথ্যা আবরণটি সরিয়া গেল এবং ডপিথকে আমরা চিনিলাম। এই আবরণই অবৈতবেদান্তোক্ত ভাবরূপ অজ্ঞান। সমন্ত সত্যজ্ঞানই অজ্ঞানের আবরণকে অপমারিত করিয়া উদিত হয়। ঘট জ্ঞান প্রভৃতির স্বরূপ বিশ্লেয়ণ করিলেও দেখা যাইবে যে, প্রমাণ-জ্ঞানমূলে উদিত যথার্থ জ্ঞানমাত্রই ঐ জ্ঞানের বিষম ঘট প্রভৃতি বস্তুর আবরক ভাবরূপ অজ্ঞানকে অপমারিত করিয়াই ঘটাদি দৃশ্য বিব্যের সহিত আমাদের পরিচ্য ঘটায়। স্মৃতরাং এইরূপ অমুমানও অদঙ্গত নহে যে:—

"প্রমা প্রমাভাবাতিরিক্তম্ম অনাদে নিবতিকা কার্যহাৎ ঘটবৎ।"

ष्यदेश्वजिमिष्ति, ६७१ शृः।

অজ্ঞানের লক্ষণ নির্বচন প্রসঙ্গে আমরা ইতঃপূর্বে দেখিয়াছি যে, বিভ্রমের উপাদান-কারণরূপেও অজ্ঞানের লক্ষণ নিরূপণ দোষবহ নহে। ঐরূপ লক্ষণবলে ভাবরূপ অবিভার দাধনে নিয়োক্ত অনুমানের প্রযোগও অনায়াদেই করা যাইতে পারে:—

বিগীতো বিভ্রমঃ ( পক্ষ ), এতজ জ্ঞানকারণাবাধ্যাতিরিক্তোপাদানকঃ ( সাধ্য ), বিভ্রমত্বাৎ ( হেতু ), দেবদন্তাদিবিভ্রমবৎ ( দৃষ্টান্ত )। ৩

চিৎস্থী, ৬০ পৃঃ, নির্ণয় সাগর সং। বিবাদাস্পদ শুক্তিরজত, রজ্মপ্ প্রভৃতি বিভ্রম অবাধ্য নহে (বাধ্য) এমন কোনও উপাদান-কারণমূলে উদিত হইয়াছে বুঝিতে হইবে, যেহেতু ইহা দেবদন্ত প্রভৃতির

১। ডিঅপ্রমা ডিঅগতত্বে সতি যঃ প্রমাহতাবস্তত্তানধিকরণানাদিনিবর্তিক। প্রমাত্বাৎ
 ডিঅপ্রমাবৎ।
 বিদান্ত কল্পতক, বঃ স্থঃ ।।০০০।
 ভিঅপ্র ও ডিপিঅরাম ও শ্রামের ন্যায় ব্যক্তিবিশেষের নাম।

২। "ডিপপ্রমানিবর্ত্যানাদি ভাবরূপাজ্ঞানসিদ্ধিঃ।" কল্পতরূপরিমল, বঃ সুঃ সাগত ।

৩। চিৎস্থথাচার্যের এইদকল অন্নমান মধ্সদন দরস্বতী তদীয় অদৈতদিদ্ধিতেও উল্লেখ করিয়াছেন।

বিভাষের ভাষাই বিভাগ বটে। বিভাগের মূল উপাদান সভ্যজ্ঞান নহে, মিথ্যাজ্ঞান বা অজ্ঞান। বিভাগের উপাদান সভ্য হইলে বিভাগ আর বিভাগ থাকে না, সভ্যই হইয়া পড়ে।

স্ত্যোপাদান্ত্বে সভ্যব্রপ্রসঙ্গ:।····ভঙ্গাদ্যরূপাদানো

বিভ্রম স্তদজ্ঞানমিতি সিদ্ধম্। চিৎস্থী, ৬১ পৃঃ, নির্ণয় সাগর সং।

শুক্তি-রজত, রজ্মুদর্প প্রস্থৃতি বিভ্রমের ক্ষেত্রে ভ্রমের অধিষ্ঠান শুক্তি, রজ্মু প্রভৃতির জ্ঞানোদয়ে যে অজ্ঞান বিনষ্ট হয়, অদৈতবেদান্তের ভালায় তাহা তুলাজ্ঞান বা খণ্ড অজ্ঞান। এই খণ্ড অজ্ঞান অনাদি অখণ্ড মূলাজ্ঞানেরই দখণ্ড অভিব্যক্তি। ভিন্ন তত্ত্ব নহে। মূলাজ্ঞানই ব্রহ্মে জগদ্বিভ্রমের পরিণামী উপাদান। ঐ উপাদান অনাদি অখণ্ড হইলেও অবাধ্য নহে; মূলাজ্ঞানও ব্রহ্মবিজ্ঞাননাশ্য। ঐ মূলাজ্ঞান পরব্রহ্মকে আশ্রেয় করিয়াই বিরাজ করে। ইহারই অপর নাম জগজ্জননী ব্রহ্মণক্তি।

ভাবরূপ অনাদি অজ্ঞানকে জ্ঞানবিরোধী অভাব বিলক্ষণ প্রভৃতিরূপে অবৈত্তবেদান্তে যে বর্ণনা করা হইয়াছে, তাহার মূলেও অহুমানের সমর্থন আছে।

জ্ঞানবিরোধিত্ব ( পক ), অনাদিতাবত্বস্থানাধিকরণম্ ( সাধ্য ),

সকলাজ্ঞানবিরোধির্তিভাৎ ( হেতু ) দৃশ্রত্বৎ ( দৃষ্টান্ত )। অদৈতসিদ্ধি, ৫৭৯ পৃঃ। দুশুত্ব যেমন জড় দুশুবস্তুতে থাকে, কোনপ্রকার জ্ঞানে দুশুত্ব থাকে না। জ্ঞানত্ব এবং দৃশ্রত্ব পরম্পর বিরোধী। জ্ঞান এবং জড় অজ্ঞানও দেইরূপ পরম্পরবিরোধী। জ্ঞানের বিরোধ যে দকল ক্ষেত্রে আছে, দেই দকল ক্ষেত্রেই জ্ঞানের বিরোধী অনাদি ভাবরূপ অজ্ঞানের অন্তিত্বও অনস্বীকার্য। অজ্ঞান সত্যজ্ঞানের বিষয়বস্তুটিকে আমাদের দৃষ্টির পথ হইতে ঢাকিয়া রাথে এবং একটি মিথাা বস্তু স্ঠেট করিয়া সত্যজ্ঞানের বিরোধিতা সম্পাদন করে। কোনও কারণে সত্য বস্তটির সহিত পরিচয় ঘটলে, অবিদ্যা অন্তর্হিত হয়, তাহার মিথ্যার আবরণ খদিয়া পড়ে, অসত্য স্ষষ্টি সত্যের আঘাতে ধুলিদাৎ হয়। কেবল যে রজ্জুদর্প প্রভৃতি বিভ্রম বা ব্যাবহারিক সত্য ঘট প্রভৃতির জ্ঞানের ক্ষেত্রেই জ্ঞানের সহিত অজ্ঞানের বিরোধিতা প্রকাশ পায় তাহা নহে। এক অদিতীয় ব্রহ্ম-বিজ্ঞানের ক্ষেত্রেও অজ্ঞানের বিরোধিতা স্কুম্পষ্টরূপেই আত্মপ্রকাশ লাভ করে। ফলে, এক অদিতীয় পরব্রশ্বে বিবিধ বিচিত্র জগদ্বিভাবের সৃষ্টি হয়। ঐরপ স্ষ্টির দারাও 'এক' ঢাকা পড়িয়া যায়, 'একে'র মধ্যেও 'অহং বহু স্থাম্ প্রজায়েয়, এই বহুভবনপ্রবৃত্তি জাগরাক হয়, ইহাই অজ্ঞানের লীলা। একের জ্ঞানোদুয়ে বহুত্বের ভিত্তি ধ্বদিয়া পড়ে। স্থুতরাং জ্ঞানের দহিত অজ্ঞানের বিরোধ দর্বপ্রকার জ্ঞানের রাজ্যকেই জুড়িয়া আছে বুঝিতে হইবে।

জ্ঞানের যাহা বিরোধী হইবে, তাহাই অভাবেরও বিলক্ষণ অর্থাৎ ভাবরূপ হইবে, ইহাও অহুমানের সাহায্যে অনায়াদেই উপপাদন করা যাইতে পারে:—

অনাগভাব বিলক্ষণত্বং ( পক ), জ্ঞানবিরোধিরুন্তি ( দাধ্য ),

অনাগভাববিলক্ষণমাত্রবৃত্তিত্বাৎ ( হেতু ),

অভিধেয়ত্বণ (দৃষ্টান্ত)। অদৈতিসিদ্ধি, ৫৭৯ পৃঃ, নির্ণয়াগর সং।
মনাদি অভাবের যাহা বিলক্ষণ বা বিসদৃশ, তাহা অনাদি অভাববিলক্ষণ বিধায়ই
জ্ঞানের বিরোধী হইয়া থাকে। যেয়ন অভিধেয়ত্ব। অভিধেয়ত্ব (বাচ্যত্ব) অনাদি
অভাবের বিলক্ষণ বা বিসদৃশ পদার্থ এবং উহা জ্ঞানের বিরোধীও বটে। কারণ,
অভিধেয়ত্ব জ্ঞানরূপ ব্রহ্মে নাই। বেদান্ত প্রতিপান্ত বিশুদ্ধ পরব্রহ্ম অভিধেয় নহে।
ব্রদ্ম অবাচ্য, অজ্ঞেয় অবাঙ্মনম গোচর। অনাদি অভাব বিলক্ষণ ভাবরূপ অবিভাও
স্বতরাং জ্ঞানের বিরোধী বটে।\*

আনাদি ভাবরূপ অবিভার সাধনে উপরে প্রদর্শিত
আবুমানের বিরুদ্ধে অনুমানের বিরুদ্ধে বিরুদ্ধে বিরুদ্ধে অনুমান-প্রয়োগের
রামানুজের বিরুদ্ধে আচার্য রামানুজ তাঁহার শ্রীভায়ে নয়টি প্রতিপক্ষঅনুপণত্তি অনুমানের উল্লেখ করিয়া বলিয়াছেন, বিবরণের অনুমান
ও হেলাভাস দোষে কলুষিত স্নৃতরাং উহা অনুমানাভাস।
ঐ সকল অনুণপত্তির খওন

করিব অনুমানাভাসের সাহায্যে অদৈতবাদী ভাবরূপ অজ্ঞান
কোনক্রমেই সাধন করিতে পারেন না।

রামানুজোক্ত প্রতিপক্ষ অনুমানগুলি নিম্নে দেখান যাইতেছে:—
১ম—বিবাদাধ্যাদিতম্ অজ্ঞানম্ (পক্ষ), ন জ্ঞানমাত্রক্ষাশ্রম্ (দাধ্য),
অজ্ঞানত্বাৎ (হতু), শুক্তিকাছজ্ঞানবৎ (দৃষ্টান্ত), জ্ঞাত্রাশ্রমং হি তৎ
(দিদ্ধান্ত বা নিগমন)।

বিবাদগোচর অজ্ঞান কেবল জ্ঞানরূপ ব্রহ্মকে আশ্রয় করিয়া থাকিতে পারে না, যেহেতু ইহা শুক্তিকাদির অজ্ঞানের ন্যায়ই অজ্ঞান। ঐ অজ্ঞান জ্ঞাতাকে আশ্রয় করিয়াই বিরাজ করে, অর্থাৎ জ্ঞাতারই জ্ঞেয়বস্ত সম্পর্কে অজ্ঞান থাকে।

্২য়—বিবাদাধ্যাদিতম্ অজ্ঞানম্ ( পক্ষ ) ন জ্ঞানাবরণম্ ( দাধ্য ), অজ্ঞানতাৎ

<sup>\*</sup> আদ্ধর্ম মধ্যদন সরস্বতী তদীয় অদৈতসিদ্ধিতে দৈতবেদান্তী মাধ্বসংপ্রদায়ের 'জ্ঞানের অতাবই অজ্ঞান' এইরূপ সিদ্ধান্তের বিরুদ্ধে অদৈতবাদ-সন্মত ভাবরূপ অজ্ঞান সাধনে নানারূপ স্থাম যুক্তিতর্কের এবং বিবিধ অনুমানের প্রয়োগ করিয়াছেন। আমরা এখানে তাহার দিগ্দর্শনমাত্র করিলাম্, জিজ্ঞান্ত পাঠককে আমরা "অজ্ঞানবাদে অনুমানোপপতিঃ" (অদ্বৈতসিদ্ধি, ৫৭২-৫৭৯ পৃঃ,) প্রবন্ধ আলোচনা করিতে অনুরোধ করি।

(হেড়ু), শুক্তিকাগ্যজ্ঞানবং ( দৃষ্টান্ত ), বিষয়াবরণং হি তৎ ( দিদ্ধান্ত বা conclusion )।

বিবাদাম্পদ অজ্ঞান, অজ্ঞাননিবন্ধনই জ্ঞানের আবরণ হইতে পারে না। অজ্ঞান জ্ঞানের বিষয়কেই আবৃত করে, জ্ঞানকে নহে। যেমন শুক্তিকা প্রভৃতির অজ্ঞান জ্ঞানের বিষয় শুক্তিকা প্রভৃতিকেই জ্ঞাতার দৃষ্টির অন্তরাল করিয়া রাখে।

ত্য—বিবাদাধ্যাদিতম্ অজ্ঞানম্ ( পক্ষ ), ন জ্ঞাননিবর্তাম্ ( দাধ্য ), জ্ঞান-বিষয়ানাবরণকাৎ ( হেতু ), যজ্জাননিবর্তামজ্ঞানং তজ্জ্ঞানবিষয়াবরণম্ ( ব্যাপ্তিপ্রদর্শন ), যথাশুক্তিকাগ্মজ্ঞানম্ ( দৃটোন্ত )।

বিবাদের আকর অজ্ঞান জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় হইতে পারে না। বেহেতু অজ্ঞান জ্ঞানের বিষয়কে আর্ত করে না। অজ্ঞান বেশুলে জ্ঞানোদয়ে নির্ত হয়, সেখানে অজ্ঞান জ্ঞানের বিষয়কেই আর্ত করে। দৃটোন্তস্করপে শুক্তিকাদির অজ্ঞানের উল্লেখ করা যায়। শুক্তিকার সহিত সাক্ষাৎ পরিচয় ঘটিলে শুক্তিকাকে অবলম্বন করিয়া বিরাজমান অজ্ঞান, যাহা এতক্ষণ পর্যন্ত শুক্তিকাকে ভ্রান্তদর্শীর দৃষ্টিপথ হইতে আড়াল করিয়া রাথিয়াছিল, তাহা অন্তর্হিত হয় এবং শুক্তি জ্ঞাতার দৃষ্টিতে ভাদিয়া ওঠে। ইহা হইতে অজ্ঞান জ্ঞানের বিষয়কে আর্ত করে এবং বিষয়ের জ্ঞানোদয়ে নির্ত্ত হয়, এইরূপ সিদ্ধান্তই আসিয়া দাঁড়ায়।

৪র্থ—ব্রহ্ম (পক্ষ), ন অজ্ঞানাস্পদম্ (সাধা), জ্ঞাতৃত্ববিরহাৎ (হেতু), ঘটাদিবৎ (দৃফ্টান্ত)।

ব্রহ্ম অজ্ঞানের আধার নহে, যেহেতু ব্রহ্মের জ্ঞাতৃত্ব নাই।, জ্ঞাতাই জ্ঞানের স্থায় অজ্ঞানেরও আশ্রয় বা আধার হইয়া থাকে। ঘটের জ্ঞাতৃত্ব নাই, স্থতরাং ঘট যেমন অজ্ঞানের আধার হয় না, ব্রহ্মের জ্ঞাতৃত্ব না থাকায়, ব্রহ্মও অজ্ঞানের আধার বা আশ্রয় হইতে পারেন না।

৫ম—ব্রহ্ম (পক্ষ), ন অজ্ঞানবিরণম্ (সাধ্য), জ্ঞানাবিষয়ত্বাৎ (হেতু), যদজ্ঞানাবরণং তজ্জ্ঞানবিষয়ীভূতম্ (ব্যাপ্তিপ্রদর্শন), যথা শুক্তিকাদি (দৃষ্টান্ত)।

অজ্ঞান ব্রহ্মের আবরক হয় না, অর্থাৎ অজ্ঞান ব্রহ্মকে আবৃত করিতে পারেনা, যেহেতু ব্রহ্ম জ্ঞানের বিষয় হয় না। যে সকল বস্তু জ্ঞানের বিষয় হইয়া থাকে, অজ্ঞান ঐসকল বস্তুকেই আবৃত করে। যেমন ঝিনুকের খণ্ড প্রভৃতি।

৬ষ্ঠ — ব্রহ্ম (পক্ষ), ন জ্ঞাননিবর্ত্যাজ্ঞানম্ (সাধ্য), জ্ঞানাবিষয়ত্বাৎ (হেতু)
যজ্জ্ঞাননিবর্ত্যাজ্ঞানং তজ্জ্ঞানবিষয়ীভূত্ম্ (ব্যাপ্তি), যথা শুক্তিকাদি
(দৃষ্টান্তি)।

জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় অজ্ঞান ব্রহ্মে থাকে না, যেহেতু ব্রহ্ম জ্ঞানের বিষয় হয়, তাহাই অজ্ঞানেরও বিষয় হয়, এবং অজ্ঞান সেই বিষয়েই বিরাজ করে। যেমন শুক্তি প্রভৃতি।

৭ম—বিবাদাগ্যাসিতং প্রমাণজ্ঞানম্ ( পক্ষ ), স্বপ্রাগভবাতিরিক্তাজ্ঞানপূর্বকং ন ভবতি ( সাধ্য ), প্রমাণজ্ঞানত্বাৎ ( হেতু ), ভবদভিমতাজ্ঞানসাধনপ্রমাণ-জ্ঞানবৎ ( দৃফীন্ত )।

বিবাদের আকর প্রমাণজ্ঞান, প্রমাণমূলে উদিত জ্ঞান বিধায়, জ্ঞানের প্রাগভাবের অতিরিক্ত ভাবরূপ অজ্ঞান সাধন করে না, জ্ঞানের অনাদি প্রাগভাবেরই সাধন করে। অদ্বৈতবাদীর অভিপ্রেত প্রমাণমূলে উৎপন্ন ভাবরূপ অনাদি অজ্ঞান থেমন (প্রমাণ-জ্ঞান হইলেও) ভাবরূপ অজ্ঞানান্তরের সাধন করে না, অজ্ঞানের প্রাগভাবের নিবৃত্তি করিয়াই চরিতার্থতা লাভ করে, সেইরূপ অজ্ঞানের (বিবরণোক্ত) অনুমানও জ্ঞানের প্রাগভাবের নিবৃত্তি সাধন করিয়াই চরিতার্থতা লাভ করিবে, তদতিরিক্ত ভাবরূপ অজ্ঞানের সাধন করিয়াই চরিতার্থতা লাভ করিবে, তদতিরিক্ত ভাবরূপ অজ্ঞানের সাধন করিবে না।

৮ম—জ্ঞানং (পক্ষ) ন বস্তুনো বিনাশকম্ (সাধ্য), শক্তিবিশেষোপরংহণ-বিরহে সতি জ্ঞানত্বাৎ (হেতু), যদ্বস্তুনো বিনাশকং তচ্ছক্তি-বিশেষোপরংহিতং জ্ঞানম্ অজ্ঞানঞ্চ দৃষ্টম্ (ব্যাপ্তি), যথা ঈশ্রুযোগি-প্রভৃতি জ্ঞানং, যথা চ মুদ্গরাদি।

বিশেষ শক্তিযুক্ত না হইলে জ্ঞান কদাচ বস্তুর বিনাশক হয় না।
যাহা বস্তুর বিনাশক হয়, সেই জ্ঞান বা অজ্ঞান যে বিশেষ শক্তিশালী তাহা
নিঃসন্দেহ। যেমন ঈশ্বর বা যোগি প্রভৃতির জ্ঞান। ঐ জ্ঞানে ঈশ্বরের
বা যোগের প্রভাবে এমন একটা অসাধারণ শক্তি সঞ্চারিত হয়, যাহার
বলে ঈশ্বর বা যোগী স্বেচ্ছাবশতঃ যে কোন বস্তুকে বিনাশ করিতে পারেন।
মৃগুড়ের প্রহারের ফলে যেক্ষেত্রে ঘটপ্রভৃতি বিধ্বস্ত হয়, সেক্ষেত্রেও

মুগুড়ের থিশেষ শক্তিই যে কারণ, শুধু মুগুড়ের জ্ঞান যে কারণ নহে, তাহা সকলেই স্বীকার করেন।

৯ম—ভাবরূপম্ অজ্ঞানম্ ( দাধ্য ), ন জ্ঞানবিনাশ্যম্, ভাবরূপরাৎ ( হেতু ), ঘটাদিবৎ ( দৃষ্টান্ত )।

ঘটপ্রমূথ ভাববস্তু যেমন ভাবরূপ বিধায় জ্ঞাননাশ্য হয় না, ভাবরূপ অজ্ঞানও সেইরূপ ভাববস্তু বলিয়া জ্ঞাননাশ্য হইতে পারে না।

উপরে যে নয়টি অনুমানের প্রয়োগবাক্য প্রদর্শিত হইল, ঐ অনুমানগুলি বিবরণোক্ত অনুমানের বিরুদ্ধে আচার্য রামানুজ প্রয়োগ করিয়াছেন। শ্রীভাষ্যের এ সকল বিবরণ-সিদ্ধান্তবিরোধী অনুমান বিশ্লেষণ করিলে বিবরণোক্ত দেখা যায় যে, শ্রীভায়্যোক্ত প্রথম তিনটি অনুসানে অজ্ঞানকে অনুমানের বিরুদ্ধে রামানুজের অনুপ-পক্ষরূপে নির্দেশ করিয়া বিবরণোক্ত অনুমানের যাহা সাধ্য প্তির বিশোষণ তাহার অদলতি প্রদর্শনের চেফা করা হইয়াছে। বিবরণের অনুমানে—জ্ঞানের দেশে বা আশ্রয়ে বিভামান (স্বদেশগত), জ্ঞানের বিষয়ের আবরণ (স্ববিষয়াবরণ), জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় (স্বনিবর্তা) এইরূপে যে সাধ্যের তিনটি বিশেষণের প্রয়োগ করা হইয়াছে, তাহারই বিরুদ্ধে রামানুজ প্রতিকুল তর্কের অবতারণা করিয়া তিনটি অদৈত-সিদ্ধান্তবিরোধী অনুমানের প্রয়োগ করিয়াছেন। রামানুজের পরবর্তী তিনটি অনুমানে ( ৪র্থ, ৫ম, ৬ষ্ঠ ) ব্রন্সকে পক্ষরূপে নির্দেশ করিয়া ত্রিবিধ প্রতিকৃল তর্কের প্রয়োগ করা হইয়াছে। চতুর্থ অনুমানে বলা হইরাছে যে, ব্রহ্ম অজ্ঞানের আশ্রয় হইতে পারেন না। জ্ঞাতাই অজ্ঞানের আশ্রায় হইয়া থাকে। এই অবস্থায় ব্রহ্মকে যদি অজ্ঞানের আশ্রম বলিয়া স্বীকার করিয়া লওয়া হয়, তবে জ্ঞানস্বরূপ ব্রহ্ম জ্ঞাতাই হইয়া পডেন, তিনি আর বিশুদ্ধ বিজ্ঞানরূপ থাকেন না। রামানুজোক্ত পঞ্চম অনুমানে দেখান হইয়াছে যে, ব্রহ্ম জ্ঞানের বিষয় নহে বলিয়া অর্থাৎ বিশুদ্ধ জ্ঞানস্বরূপ বলিয়া, অজ্ঞান তাহাকে (ব্রহ্মকে) আবৃত করিতে পারে না। জ্ঞানের যাহা বিষয় হয়, অজ্ঞানেরও তাহাই বিষয় হইয়া থাকে। অজ্ঞান অজ্ঞানের বিষয়কেই আবৃত করে। ব্রহ্ম জ্ঞানের বিষয় নহে বলিয়া, অজ্ঞানেরও তাহা বিষয় হইবে না। অজ্ঞান তাহাকে আবৃতও করিতে পারিবে না। ষষ্ঠ অনুমানে পঞ্চম অনুমানের প্রতিপগু বিষয়কেই স্তুদ্ত করিয়া বলা হইয়াছে যে.

১। রামানুজ-শ্রীভাষ্য, ১৭৯-১৮০ পৃঃ নির্ণয়দাগর সং।

জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় অজ্ঞান যদি ব্রহ্মাশ্রিত হয় তবে ব্রহ্মও শুক্তিকা প্রভৃতির স্থায় জ্যেষ্ট হইয়া পডেন—"ব্রহ্মণো জ্ঞাননিবর্ত্যাজ্ঞানত্বে জ্যেরপ্রসঙ্গঃ।" শ্রুতপ্রকাশিকা, ১৮০ পৃঃ, নির্ণয়দাগর দং। সপ্তম অনুমানে প্রমাণজ্ঞানকে পক্ষ করিয়া দেখান হইয়াছে, যে-সকল ক্ষেত্রে প্রমাণমূলে জ্ঞান উৎপন্ন হইয়াছে, **দেই দকল ক্ষেত্রেই প্রমাণজ্ঞান জ্ঞানের প্রাগভাবেরই পূর্ববর্তিতা দূচনা করিয়াছে** এবং ঐ প্রাগভাবকে নিবৃত্তি করিয়াই প্রমাণজ্ঞান আত্মপ্রকাশ লাভ করিয়াছে। প্রমাণজ্ঞান উহার প্রাগভাব ব্যতীত অপর কোনও ভাবরূপ অনাদি অজ্ঞান শাধন করে নাই। দুটোন্তস্বরূপে অদ্বৈতবেদান্তীর অভিপ্রেত ভাবরূপ অনাদি অজ্ঞানের সাধক অনুমানপ্রমাণকেই ধরা যাউক। অদ্বৈতবেদান্তীর অজ্ঞানের অনুমান প্রমাণজ্ঞান বিধায়, অজ্ঞানের আবরক অজ্ঞানান্তরের দাধন করিবে, ইহা অদৈতবাদী বলিতে পারেন কি ? কিন্তু অজ্ঞান যথন প্রদর্শিত অনুমানমূলে উদিত হয়, তখন তাহা যে অজ্ঞানের অনাদি প্রাগভাকে নিবৃত্তি করিয়া উৎপন্ন হয়, ইহাতো অদ্বৈতবেদান্তীও অস্বীকার করিতে পারেন না। এই অবস্থায় অজ্ঞানের প্রাগভাবের অতিরিক্তে অনাদি ভাবরূপ অজ্ঞান স্বীকারের প্রয়োজন কি 

। যদি ঐরূপ অজ্ঞান স্বীকারের প্রয়োজনীয়তা অদ্বৈতবেদান্তী উপলব্ধি করেন, তবে অজ্ঞানের আবরক অজ্ঞানান্তর স্বীকার করিতেই বা পাই, ঘট-ঘট এইরূপ ধারাবাহিক ঘট জ্ঞানের প্রথম জ্ঞান অবিসংবাদী প্রত্যক্ষ প্রভৃতি প্রমাণমূলে উৎপন্ন হইলেও সেই প্রাথমিক ঘটজ্ঞান ঘটের প্রাগভাবকে নিবৃত্তি করিয়াই উদিত হইয়াছে, অদৈতবেদান্তীর অভিলয়িত অনাদি ভাবরূপ অজ্ঞানকে নিবৃত্তি করিয়া উদিত হয় নাই। ধারাবাহিক জ্ঞানের পরবর্তী জ্ঞানগুলিতেও এই একই যুক্তি প্রযোজ্য। স্থুতরাং প্রমাণজ্ঞান প্রমেয়বস্তুর প্রাগভাবের অতিরিক্ত অনাদি ভাবরূপ বস্তুন্তর সাধন করে এই যুক্তি অচল। জ্ঞান বস্তুর বিনাশক হয় না, এই অস্ট্রম অনুমানটি একটি ব্যতিরেকী অনুমান। এই ব্যতিরেকী অনুমানের ব্যাপ্তি দেখাইতে গিয়া রামানুজ 'জ্ঞানত্বাৎ' এই হেতুটিকে বিশেষ করিয়া বলিয়াছেন— বিশেষরূপ শক্তিসঞ্চার ব্যতীত জ্ঞান কদাচ কাহারও বিনাশক হয় না। শক্তি বিশেষের দারা অনুপ্রাণিত না হইলে, কি জ্ঞান, কি অজ্ঞান কিছুই বস্তকে বিনাশ করিতে পারে না। এই অবস্থায় জ্ঞান ভাবরূপ বস্তুর

( অদৈতাভিমত অজ্ঞানের) বিনাশক হইবে, এইরূপ কল্পনা নিতান্তই ভিত্তিহীন নহে কি? অফম অনুমানের দৃঢ়ত। সম্পাদনের জন্ম নবম অনুমানে বলা হইয়াছে যে, অদৈতসম্মত অজ্ঞান ভাববস্তু বিধায়, জ্ঞান উহাকে [অজ্ঞানকে] কখনও বিনাশ করতে পারিবে না। ভাবরূপ ঘটপ্রমুখ বস্তু যেমন জ্ঞাননাশ্য নহে, ভাবরূপ অজ্ঞানও সেইরূপ (ভাবরূপ বিধায়ই) জ্ঞান বিনাশ্য হইবে না।

আলোচিত অর্থগত দোব ছাড়াও, বিবরণোক্ত অনুমানে শব্দের বোজনাও বে স্থষ্ঠ হয় নাই, তাহাও এই প্রদক্ষে প্রণিধান করা আবশ্যক। আলোচা অনুমানের সাধ্যকে ভাববাচী বস্তুশব্দের প্রয়োগ করিয়া, শুধু 'বস্তুপূর্বকম্' বলিলেই অনুমানের উদ্দেশ্য সিদ্ধ হইত। দেই অবস্থায় সাধ্যের অংশে (স, প্রাক্, অভাবব্যতিরিক্ত ও অন্তর এই) চারটি অনর্থক বিশেষণ জুড়িয়া দিয়া, সাধ্যকে (স্বপ্রাগভাবব্যতিরিক্ত বস্তুত্তররূপে) ভারাক্রান্ত করায়, সাধ্যাংশে ব্যর্থ বিশেষণতার অভিযোগ যে অনিবার্য হইয়াছে, তাহা বিবরণকার প্রকাশাত্ম্যতি লক্ষ্য করিয়াছেন কি ?

রামানুজ স্বামীর উল্লিখিত বিরোধী (প্রতিপক্ষ) অনুমানগুলির পর্যালোচনা করিয়া অদৈতবেদান্তী বলেন, রামানুজাক্ত নয়টি প্রতিপক্ষ রামানুজাক্ত অনুমানের প্রথম এবং চতুর্থ অনুমানটি যাহাতে জ্ঞাতাকে অনুমানানুলগিক্তা অজ্ঞানের আশ্রয় বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে, তাহা কোন খণ্ডন কোন অদৈতবাদীরও অভীম্ট বলিয়া, ঐ অনুমান ছুইটির সহিত অদৈতিসিন্ধান্তের কোন প্রকার বিরোধ নাই। অজ্ঞানকে "জীবপদা ব্রক্ষাবিষয়া,"—অবিভার আশ্রয় জীব এবং বিষয় ব্রক্ষা, এইয়পে মণ্ডনমিশ্র তদীয় ব্রক্ষাসিন্ধিতে, বাচস্পতিমিশ্র ভামতীতে সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। আচার্য মধুসূদন সরস্বতী অদ্বৈতসিদ্ধিতে মাধ্বের আপত্তির বিরুদ্ধে তর্কের ভিত্তিতে অজ্ঞানের জীবাশ্রয়ত্ব সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন। স্বতরাং রামানুজস্বামীর প্রথম এবং চতুর্থ অনুমান যে অদৈতবেদান্তীর প্রতিকূল নহে, তাহা স্বধী সহজেই বুঝিতে পারেন।

রামানুজের দ্বিতীয় এবং পঞ্চম অনুমানে অজ্ঞান জ্ঞানরূপশুদ্ধ ব্রহ্মকে আবৃত করিতে পারে না, জ্ঞানের যাহা বিষয় হয়, অজ্ঞান তাহাকেই আবৃত করে,

১। অজ্ঞানের জীবাশ্রয়ছোপপত্তি, অদৈতদিদ্ধি ৫৮৫ পৃঃ, নির্ণয় দাগর দং দেখুন।

এইরপে যে আপত্তি দেখান হইয়াছে, তদুত্তরে অদৈতবাদী বলেন, অজ্ঞানের আশ্রয় ও ব্রহ্ম এবং বিষয়ও ব্রহ্ম—"আশ্রয়ন্ব-বিষয়ন্বভাগিনী, নির্বিভাগ-চিতিরেব কেবলা।" ইহাই বিবরণের সিদ্ধান্ত। এই সিদ্ধান্তের কথা আমরা পূর্বেও উল্লেখ করিয়াছি। অজ্ঞান তাহার বিধয়ের আবরক হইলে, অজ্ঞানের বিষয়রূপে ব্রহ্মকে আরত করিতেই বা বাধা কোথায় ? অজ্ঞান ব্রহ্মেরই শক্তি। অবিছা, মায়া, প্রকৃতি, তমঃ প্রভৃতি অজ্ঞানেরই বিভিন্ন নাম। এই অজ্ঞান জ্ঞানের অভাব নহে: জ্ঞানের বিরোধী ভাবরূপ বস্তু, ইহাও আমরা ইতঃপূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। ব্রহ্মশক্তি অবিতা স্বয়ংজ্যোতিঃ ব্রহ্মের আলোকেই আলোকিত হইয়া থাকে। এই ব্রহ্মশক্তি অবিভাব সহিত ব্রহ্মের স্বতঃ কোনও বিরোধ নাই। অবিহ্যা বা মায়াশক্তি যতক্ষণ ভূমা ব্রহ্মাটেতহেন্তর মধ্যে শক্তিরূপে বিলীন থাকে, ততক্ষণ অবিভার সহিত ত্রহাবিভার বিরোধ ঘটে না। অজ্ঞান যখন অন্তঃকরণরুতিতে প্রতিফলিত হইয়া জীবকে মিথ্যা বিষয় দর্শন করায়, তখনই জ্ঞানের সহিত অজ্ঞানের বিরোধ ফুটিয়া ওঠে। এই বিরোধে শুদ্ধজ্ঞান বা অজ্ঞানশক্তি কারণ নহে। খণ্ড জ্ঞান ও অজ্ঞানের বৃত্তিসম্পর্কই কারণ বলিয়া জানিবে। অতএব বিশুদ্ধ ব্রহ্মকে অজ্ঞানের ( অবিভাশক্তির ) আশ্রয় বলিয়া বিবরণকার যে সিদ্ধান্তে উপনীত ইইয়াছেন, তাহাও অদঙ্গত হয় নাই।\* শুদ্ধত্রন্মের অন্তরে এইশক্তি ব্রহ্মাভিন্নরূপে বিরাজ করিয়া, ত্রন্মের স্প্রিলীলায় সহায়তা করেন। এইরূপেই পরব্রন্ম অবিত্যাশক্তির বিষয় হইয়া থাকেন এবং অবিতা ত্রহ্মকে আরুত করে।

স্থৃতরাং দেখা যাইতেছে যে, রামানুজোক্ত ২য় এবং ৫ম অনুমানের সহিতও অবৈতসিদ্ধান্তের কোনরূপ বিরোধ ঘটিবার কারণ নাই।

উন্নিখিত যুক্তিবলৈ ব্রহ্ম অজ্ঞানের বিষয় বলিয়া দাব্যস্ত হইলে জ্ঞানেরও তাহাই বিষয় হইবে এবং রামানুজোক্ত তৃতীয় এবং ষষ্ঠ অনুমানের হেতু অদিদ্ধ বলিয়াই গণ্য হইবে। তৃতীয় অনুমানে অজ্ঞান জ্ঞানের বিষয়ের আবরক হয় নাই—'জ্ঞানবিষয়ানাবরণত্বাৎ' এইরূপে হেতুর পরিচয় প্রদান করা হইয়াছে। ষষ্ঠ অনুমানে জ্ঞানের অবিষয়ত্বকেই (জ্ঞানাবিষয়ত্বাৎ) স্পষ্টতঃ হেতুরূপে উল্লেখ করা হইয়াছে। এখন বিবরণোক্ত যুক্তি অনুসারে ব্রহ্ম জ্ঞানের বিষয় বলিয়া স্থির হইলে, রামানুজের ৩য় এবং ষষ্ঠ অনুমানের "জ্ঞানাবিষয়ত্ব" হেতু হেতাভাদই হইয়া দাঁড়াইবে।

<sup>\*</sup> অজ্ঞানের ত্রন্ধাশ্রয়ত্বাস্পপত্তির খণ্ডনে এই দম্পর্কে আমরা বিস্তৃত আলোচনা করিয়াছি।

সপ্তম অনুমানে 'প্রমাণজ্ঞানদাং' এইরূপে যে হেতুর প্রয়োগ করা হইরাছে ঐ 'প্রমাণজ্ঞানদ' হেতুটি (স্প্রাগভাবাতিরিক্ত অজ্ঞান পূর্বকদ্বাভাবরূপ) সাধ্যের বাভিচারী হয় বলিয়াই উক্ত অনুমান গ্রহণযোগ্য নহে। যেক্ষেত্রে প্রথম ক্ষণে "স্থানুর্বা পুরুষো বা" এইরূপ সংশয় জাগিয়াছে, দিতীয় ক্ষণে কর-চরণ প্রভৃতির দর্শন ঘটিয়াছে এবং তৃতীয় ক্ষণে 'অয়ং পুরুষঃ' 'এইটি একটি পুরুষ' এই নিশ্চিত জ্ঞানোদয় হইয়াছে, সেখানে প্রমাণজ্ঞানম্বরূপ হেতু আছে কিন্তু অজ্ঞানপূর্বকদ্বাভাবরূপ সাধ্য নাই। কেননা, 'এইটি পুরুষ', এইরূপ নিশ্চয় জ্ঞানের পূর্বে পুরুষ কি-না, এই প্রকার সংশয়াত্মক মিথাজ্ঞান বা অজ্ঞানই রহিয়াছে, 'অজ্ঞানপূর্বকদ্বাভাব' নাই। হেতু এইরূপে সাধ্যব্যভিচারী হওয়ায়, রামানুজের ঐ অনুমান যে অনুমানাভাস হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ?

"জ্ঞানং ন বস্তুনো বিনাশকন্" এইরূপে যে অন্টম অনুমানের অবতারণা করা হইরাছে, ঐ অনুমান সিদ্ধদাধন-দোযে কলুযিত হইরাছে। কারণ, অদৈতবেদান্তের সিদ্ধান্তে ব্রহ্ম ভিন্ন সকলই অবস্তু এবং মিথ্যা। পরিদৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চও এইমতে মিথ্যাই বটে। স্কুতরাং এক অদ্বিতীয় ব্রহ্মজ্ঞান, যাহা বহুরুকে, দৈতবুদ্ধিকে নির্ত্ত করিয়া উদিত হয়, তাহা অবস্তুরই বিনাশক হইয়া থাকে, কদাচ বস্তুর বিনাশক হয় না। - দিতীয়তঃ বস্তুশন্দকে এখানে কাল্লনিক বস্তু বলিয়া গ্রহণ করিলেও উক্ত অনুমানের জ্ঞানত্ব হেতু যে সাধ্যের ব্যাভিচারী হইবে তাহাতে সন্দেহ কি? স্মৃতিজ্ঞানও একশ্রেণির জ্ঞান বিধায় 'জ্ঞানত্ব' হেতু স্মৃতিতে আছে, অথচ স্মৃতি সংক্ষারের নাশক হওয়ায়, 'বস্তুবিনাশকরাভাব'রূপে সাধ্য সেথানে নাই। হেতু থাকিয়াও সাধ্য না থাকায়, হেতু যে সাধ্যের ব্যভিচারী হইবে ইহা নিঃসংশ্যেই বুঝা যায়।

এইরপ নবম অনুমানেও হেতু সাধ্যের ব্যভিচারী হইবে। স্মৃতি সংস্কারের নাশক হয়। সংস্কার ভাবরূপ স্থৃতরাং সংস্কারে নবম অনুমানের হেতু 'ভাবরূপত্ব' আছে, কিন্তু স্মৃতি-জ্ঞানবিনাশ্য সংস্কারে 'জ্ঞানবিনাশ্যত্বর-অভাব'রূপ অনুমিতির সাধ্য নাই। প্রকারান্তরেও এই নবম অনুমানের হেতু যে সাধ্যের ব্যভিচারী হইয়াছে তাহাও এই প্রসঙ্গে লক্ষ্য করা আবশ্যক। এই অনুমানে উপাধি-দোষ ঘটিয়াছে। এখানে 'পারমার্থিকত্ব' উপাধি হইয়াছে। যাহা জ্ঞানবিনাশা হয় না, তাহাই পারমার্থিক হইয়া থাকে। এইরূপে পারমার্থিকত্ব 'জ্ঞানবিনাশ্যতাভাব'রূপ সাধ্যের ব্যাপক হইয়াছে সত্য, কিন্তু

ভাবত্তরপ হেতুর তাহা ব্যাপক হয় নাই। কারণ, ভাবরূপ অজ্ঞানে কিংবা আকাশাদি প্রপঞ্চে ভাবরূপয় আছে, অথচ মিথ্যা আকাশাদি প্রপঞ্চে পারমার্থিকত্ব নাই। এই অবস্থায় পারমার্থিকত্ব সাধ্যের ব্যাপক এবং হেতুর অব্যাপক হওয়ায় উপাধি হইয়াছে। অর্থাৎ ভাবরূপরহেতু সাধ্যের ব্যাপক পারমার্থিকত্বের ব্যভিচারী হইয়াছে, ফলে সাধ্যেরও তাহা ব্যভিচারী হইয়াছে। তারপর, ভাবরূপত্ন হেতৃ এথানে অনৈকান্তিক হেত্বাভাসও হইয়াছে। রজ্জু-দর্পের ক্ষেত্রে দর্পজ্ঞানজন্ম ভাবরূপ যে ভয় রঙ্জ্বজ্ঞানের উদয়ে ঐ দর্শভয়ের বিনাশ দফ্ট হইয়া থাকে। এরূপ ক্ষেত্রে ভাবরূপ হইলেই তাহা জ্ঞান-বিনাশ্য হইবে না (জ্ঞান বিনাশ্যন্তের অভাবই দেখানে থাকিবে) ইহা কি করিয়া বলা যায় ? আরও পরিন্ধার করিয়া বলিলে বলিতে হয় যে, ভাবরূপ হেতু জ্ঞানবিনাশ্যত্বের অভাবই কেবল মাধন করে না, স্থলবিশেষে জ্ঞান-নাশ্যন্থেরও সাধন করে। স্থতরাং জ্ঞানবিনাশ্যন্থের অভাব সাধনের উদ্দেশ্যে প্রযুক্ত ভাবরূপত্ব হেতৃ অনৈকান্তিক হেত্বাভাসই হইয়া দাঁড়ায়। যদি বল যে, ভয়ের কারণ দর্পজ্ঞানের নাশের ফলেই ভয়ের বিনাশ ঘটিয়াছে, রজ্জু-জ্ঞানোদয়ের ফলে ভয়ের নাশ হয় নাই, তবে দেক্ষেত্রেও ভাবরূপ দর্প-জ্ঞানের রজ্জুজ্ঞানোদয়ে বিনাশ হওয়ায়, ভাবরূপ হেতু যে অনৈকান্তিক হেসাভাসই হইবে. তাহাতে সন্দেহ কি ?

বিবরণোক্ত অনুমানের দাধ্যদম্পর্কে ব্যর্থবিশেষণ প্রয়োগের আপতি তুলিয়া, রামানুজ তাহার শ্রীভায়ে বলিয়াছেন, "ব্যর্থবিশেষণের প্রয়োগ করিয়া বিবরণকার বিশেষণ প্রয়োগের অভিনব কোশল আবিদ্ধার করিয়াছেন"। এইরূপ উপহাস রামানুজস্বামীর মুখে শোভা পায় না। কেননা, তাঁহার প্রতিপক্ষ অনুমানগুলি পরীক্ষা করিলে দেখা যায় যে, রামানুজস্বামীর অনুমানগুলিও পুনরুক্তি কলুষিত। তাঁহার প্রথম অনুমানের দ্বারা যাহা তিনি দাধন করিতে চাহিয়াছেন, তাহাই তিনি তাহার চতুর্থ অনুমানেও পুনরুক্তি করিয়াছেন। শুধু শব্দরচনার পার্থক্য ব্যতীত তথ্যের কোন পার্থক্য তাঁহার প্রথম ও চতুর্থানুমানের মধ্যে দেখা যায় না। রামানুজের দ্বিতীয় ও পঞ্চম অনুমানের মধ্যে, তৃতীয় ও ষঠের মধ্যে, অফীম এবং নবম অনুমানের মধ্যে

১। ব্যর্থবিশেষণোপাদানেন প্রয়োগকুশলতা চাবিষ্কৃতা।

শ্রীভাষ্যে, ১৮০ পৃঃ, নির্ণয়দাগর সং।

পুনকক্তির ছায়াপাত স্থানী অবশ্যই লক্ষ্য করিবেন। যদি প্রতিপান্ত তম্বকে বিশেষভাবে শিয়ের মনে জাগরুক করিবার উদ্দেশ্যেই রামানুজ অনুমানগুলির পুনকক্তি করিয়া থাকেন, তবে বিবরণের সপক্ষে আমরাও বলিব যে, ভাববাচী বস্তুশন্দের প্রয়োগের দারা বিবরণোক্ত ভাবরূপ অবিচার উদ্দেশ্য দিদ্ধ হইলেও শিশ্যবুদ্ধির বৈশন্ত সম্পাদনের জন্ম সাধ্যোক্ত বিশেষণ পদগুলির প্রয়োগ করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে। বিশেষতঃ বৈশেষিকোক্ত সন্ত পদার্থের মধ্যে অভাবেরও পরিগণনা থাকায়, শিশ্যের মনে অভাবেরও বস্তুত্বশঙ্কা জাগিতে পারে বুঝিয়াই, বিবরণকার তদীয় অনুমানের সাধ্যের অঙ্গে প্রাগভাবব্যতিরিক্ত' প্রভৃতি বিশেষণগুলি জুড়িয়া দিয়াছেন মনে করা কিছু অস্বাভাবিক নহে।

বিবরণোক্ত অহুমানের বিরুদ্ধে আচার্য রামাহজের অহুপপন্তি ও তাহার পরিহার পরীক্ষা করা গেল। সম্প্রতি মাধ্ব তার্কিক ব্যাসরাজের অহুপপন্তি ও তাহার থণ্ডন্যুক্তি বিবরণোক্ত অনুমানের আলোচনা করা যাইতেছে। ব্যাসরাজ আলোচ্য অহুমানের বিরুদ্ধে বিরুদ্ধে নিয়োদ্ধত সংপ্রতিপক্ষ বা বিরোধী অনুমান উদ্ভাবন করিমা, অনুপশন্তি বিবরণোক্ত অনাদি ভাবরূপ অবিভার অহুমান যে দোবকল্ষিত এবং গ্রহণযোগ্য নহে, তাহাই প্রতিপাদন করিবার চেষ্টা করিয়াছেন। ব্যাসরাজোক্ত ১ম অহুমান:—

অনাদিভাবত্ব বা অভাববিলক্ষণত্ব ( পক্ষ ),

নিবর্তনীয় কোনও বস্তুতে থাকে না—[ন নিবর্ত্যনিষ্ঠম ] ( সাধ্য ),

যেহেতু অনাদিভাবত্ব কেবল অনাদি ভাববস্তুতেই থাকে। অভাবের যাহা বিলক্ষণ তাহাও অভাবের বিলক্ষণ পদার্থেই থাকে, অন্তত্র থাকে না—(হেতু) যেমন আল্লা (দৃষ্টান্ত)। আল্লত্ব অনাদি ভাববস্তু, অভাবেরও তাহা বিলক্ষণ বটে, এইজন্তই আল্লা নিবর্তনীয়ও নহে। অবিভা অনাদি ভাববস্তু হইলে, কিংবা অভাবের বিলক্ষণ হইলে, অবিভা আল্লার ন্থায় অনিবর্তনীয় হইবে সন্দেহ নাই।

২য় অনুমান—ব্যাসরাজের দিতীয় অনুমানটি প্রথম অনুমানেরই রকমান্তর। দিতীয় অনুমানে ব্যাসরাজ বলেন, নিবর্তনীয় বা নিবর্ত্তাত্ব (পক্ষ), অনাদি ভাববস্তাতে বা অভাব বিলক্ষণ বস্তাতে থাকে না. নিবর্তনীয় বস্তাতেই কেবল থাকে—( সাধ্য ), থেমন প্রাগভাব ( দৃষ্টান্ত )।

<sup>&</sup>gt;। অনাদিত্বে দতি ভাবত্বম্ অভাববিলক্ষণত্বং বা ন নিবর্ত্যনিষ্ঠম্, অনাদিভাবমাত্র-বৃত্তিধর্মত্বাৎ, অনাগুভাববিলক্ষণমাত্রবৃত্তিত্বাদা, আত্মত্বৎ।

অদৈতদিদ্ধি, ৫৬৬ পৃঃ, নির্ণয়দাগর দং।

প্রাগভাব প্রতিযোগীর জ্ঞানোদয়ে বিনষ্ট (নিবতিত) হয় এবং ঘটপ্রমুখ জন্ম বস্তুতেই প্রাগভাব থাকে। আত্মা প্রভৃতি অনাদি ভাববস্তু বা অভাববিলক্ষণ বস্তুতে জ্ঞান]নিবর্ত্যত্ব থাকে না। [নিবর্ত্যত্বং ন অনাদিভাবনিষ্ঠম, অনাঘভাববিলক্ষণনিষ্ঠং নেতি বা, নিবর্ত্যমাত্রবৃত্তিত্বাৎ, প্রাগভাবত্ববৎ ] অদৈতদিদ্ধি, ৫৬৬ পঃ। ৩য় অমুমান: — অনাদিত্ব (পক্ষ), কোনরূপ আবরণে থাকে না—( দাধ্য ) অনাদিত্ব

অনাদি পদার্থেই কেবল থাকে (হেতু), যেমন প্রাগভাব। প্রাগভাবে অনাদিত্ব আছে, অথচ প্রাগভাব কাহারও আবরণ নহে ( দৃষ্টান্ত )।

[ অনাদিত্বম, নাবরণনিষ্ঠম, অনাদিমাত্রবৃত্তিত্বাৎ, প্রাগভাবত্ববৎ ]

অহৈতদিন্ধি, ৫৬৬ প:।

৪র্থ অনুমান: — প্রমাণ্জ্ঞান ( পক্ষ ), জ্ঞানবিধায়, জ্ঞানত্বাৎ ( হেতু ), অনাদি অভাব ব্যতীত অপর কোনও অনাদির নিবর্তক হয় না—( দাধ্য ), যেমন ভ্রমজ্ঞান (দৃষ্টান্ত)। ভ্রমজ্ঞান ঐ জ্ঞানের প্রাগভ্যবের নিবৃত্তি করিয়াই উদিত হয়, প্রাগভাব ব্যতীত অন্ত কোনও অনাদির নিরুত্তি দাধন করে না। দেই দুষ্টান্তে অনায়াসেই বলা যাইতে পারে, যেখানে প্রমাণমূলে জ্ঞানের উদয় হয়, সেই থানেই ঐ জ্ঞান জ্ঞানের পূর্বকালীন অনাদি অভাবকে নিরুত্ত করিয়াই উৎপন্ন হয়, অনাদি অভাব ভিন্ন অপর কোনও অনাদির নিবৃত্তি দাধন করিয়া উদিত হয় না।

[ প্রমাণজ্ঞানম্, অনাগভাবাভানাগুনিবর্তকম্, জ্ঞানত্বাৎ, ভ্রমবৎ ]

অদ্বৈতসিদ্ধি, ৫৬৬ পৃ:।

উল্লিখিতরূপে মাধ্বপণ্ডিত ব্যাদরাজ বিরোধী (দৎপ্রতিপক্ষ) বিবিধ অনুমানের উদ্ভাবন করিয়া, বিবরণোক্ত ভাবরূপ অনাদি অজ্ঞানের বিরুদ্ধে যে আপন্তি ( অনুপত্তি )

মাধ্বোক্ত অনুপপত্তির খণ্ডন

প্রথম অমুমান অদ্বৈতিসিদ্ধান্তের বিরোধী নহে। কারণ অনাদি ভাবত্ব নিবর্তনীয় পদার্থে না থাকিলেও, যাহা ভাবরূপ নহে [ভাববিলক্ষণ]

প্রদর্শন করিয়াছেন, তাহার খণ্ডনে অদৈতবেদান্তী বলেন, ব্যাসরাজের

দেই অবিভায় নিবর্তনীয়ত্ব থাকিতে অর্থাৎ দেই ভাববিলক্ষণ অবিভার স্ত্য জ্ঞানোদ্যে নির্ত্তি হইতে বাধা কি ?' আলোচিত মাধ্ব অনুমান 'ভাববস্তুর

নিবৃত্তি হয় না' ইহাই কেবল দাধন করে, ভাববিলক্ষণ বস্তার নিবৃত্তি হয় না. এমন কথা তো বলে না। স্থতরাং ঐ মাধ্ব অহুমানকে অদ্বৈতমতের বিরোধী কিরূপে

১। অনাদি ভাবত্বস্থ নিবর্ত্যার্ত্তিত্বেহপ্যবিভাষা ভাববিলক্ষণায়া নিবর্ত্যভোপপত্তে-त्राचारू भारतना विरत्ना धक्त ।

অদৈতদিদ্ধি, ৫৬৬ পুঃ, নির্ণয়দাগর দং।

বলা যায় ? ব্যাসরাজোক্ত দিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্থাত্মান উপাধি-কল্মিত স্কুতরাং গ্রহণের অযোগ্য ।

চৈত্রসম্পর্কে উদিত প্রমাণ-জ্ঞান ঐ জ্ঞানের প্রাগভাবের অতিরিক্ত অনাদির (অজ্ঞানের) নিবর্তক হইয়া থাকে বলিয়া চিৎস্থের অনুমানে যে সাধ্যের নির্দেশ করা হইয়াছে। ঐ সাধ্যরহস্ত বিচার করিলে দেখা যায় যে, সাধ্যকে চিৎস্থাচার্য, শুধু অনাদির নিবর্তক বলিয়া ব্যাখ্যা কবিলে প্রাগভাবে ব্যভিচার অমলানূল হয় এবং অনুমানের উদ্দেশ্যও ব্যাহত হয়। এইজন্মই প্রাগভাবের বাচম্পতির অতিরিক্ত অনাদির নিবর্তক বলিয়া সাধ্যকে বিশেব করিয়া বলা অনুমানের इहेबार्ह। এখন अन এই, প্রতিবাদী মাধ্ব তো প্রমাণমূলে উৎপন্ন বিরুদ্ধে মাধ্বের আপত্তি জ্ঞানকে অভাবের অভিব্রিক্ত অনাদির নিবর্তক বলিয়া স্বীকার করেন જ অতএব প্রতিবাদীর দৃষ্টিতে সাধ্যের অংশে অপ্রসিদ্ধ তাহার খণ্ডন বিশেবণতার আপত্তি আদে। দিতীয়তঃ আল্পপ্রত্যুক্ষর কেত্রে বিশুদ্ধ প্রমালার কোনরূপ আবরণ না থাকায়, দেকেত্রেও "দাধ্যাপ্রদিদ্ধি" দোৰ অনিবার্য ভাবেই দেখা দেয়। এইজন্মই প্রমাণজ্ঞানকে চৈত্রগত বা চৈত্রের সম্পর্কে উৎপন্ন প্রমাণজ্ঞান, এইভাবে বিশেষ করিষা বলা হইয়াছে বুঝিতে হইবে। চিৎস্থগচার্যের অমুমানের দুষ্টান্ত মৈত্রপ্রমায়, চৈত্রপ্রমার প্রাগভাবের অতিরিক্ত অনাদিনিবর্তকত্বরূপ माधा ना थाकाम माधारेवकनारनाय चलितहार्य हम। এই तल शिलियानीत चालिलत উত্তরে অদৈতবেদান্তী বলেন, প্রতিবাদীর দৃষ্টিতে সাধ্যের বিচার করিলে পর্বতে বহিংর অনুমানে মহানদের যে দৃষ্টান্ত দেওয়া হইয়া থাকে, দেখানেও মহানদে পর্বতীয় বহ্নি না থাকায়, মহানদের দৃষ্টান্তেও সাধ্যবৈকল্যের আপত্তি আদে। এইজন্ত সেই সকল ক্ষেত্রে যেমন পর্বতীয় বিশেষণ ত্যাগ করিয়া, শুধু বহিমানুরূপেই সাধ্যকে বুঝিতে হইবে, আলোচ্য ক্ষেত্রেও দেইরূপ চৈত্রগত প্রভৃতি বিশেষণ ত্যাগ করিয়াই সাধ্যের বিচার করিতে হইবে। ফলে, চৈত্রগত অনাদি নিবর্তকত্ব মৈত্রে না থাকিলেও, চৈত্র-বিশেষণরহিত (প্রমার প্রাগভাবের অতিরিক্ত) অনাদি নিবর্তকত্ব মৈত্র-প্রমাতেও থাকিবে। স্থতরাং দৃষ্টান্তে দাধ্য-বৈকল্যের আপত্তি দেক্ষেত্রে চলিবে নাই।

<sup>&</sup>gt;। দিতীয়েত্বনাশ্রিতমাত্রবৃত্তিত্বযুগাধিঃ। তৃতীয় চতুর্থয়োঃ সকল নিবর্ত্যাবৃত্তিত্বযুগাধিঃ। অবৈতদিদ্ধি, ৫৬৬ পৃ:।

ঐ সকল অহমান কিরূপে উপাধিদোষে কল্ষিত হইল তাহা জানিবার জন্থ অহসন্ধিৎস্থ পাঠক অধৈতিদিদ্ধির 'অবিভাহমানোপপতিঃ' পরিচ্ছেদ দেখুন।

২। চৈত্রগতত্বং চ নানাদের্বিশেষণম্; মৈত্রপ্রথমায়াশৈত্রনিষ্ঠানাদিনিবর্তকত্বাভাবেন
দৃষ্টান্তে সাধ্যবৈকল্যাপাতাৎ। অদৈতসিদ্ধি, ৫৬৬ পৃঃ নির্ণয়সাগর সং।
চিৎস্থা ও নয়নপ্রসাদিনী নির্ণয়সাগর সং, ৫৮ পৃঃ দ্রাষ্ট্রয়।

বেদান্তকল্পতকতে অমলানন্দস্বামী কতৃকি প্রদর্শিত অবিভার অহুমান চিৎস্থবের অহুমানেরই অহুরূপ। উপরের আলোচনায় চিৎস্থবের অহুমান নির্দোষ প্রতিপন্ন হওয়ায়, অমলানন্দের অনাদি ভাবরূপ অবিভার অহুমানেও যে কোনরূপ দোষস্পর্শ নাই তাহা স্থবী সহজেই বুঝিতে পারেন।

ভ্রমের উপাদানক্সপে পূর্বে অবিভার যে পরিচয় লিপিবদ্ধ করা হইয়াছে, তাহার সমর্থনে—

"বিভ্রম: এতজ্জনকাবাধ্যাতিরিক্তোপাদনকং" অর্থাৎ বিভ্রম এইরূপ বিভ্রমের জনক বাধ্য অবিভামূলে উৎপন্ন। এইরূপে যে অভ্নমানের প্রয়োগ প্রদর্শন করা হইয়া থাকে, সেই অভ্নমানের বিরুদ্ধে সংপ্রতিপক্ষ অভ্নমানের অবতারণা করিয়া প্রতিবাদী মাধ্ব বলেন,

'বিভ্রম: এতজ্জ্ঞানজনকবাধ্যাতিরিক্তোপাদনকঃ বিভ্রমত্বাৎ। অদৈতিসিদ্ধি, ৫৬৭ পৃঃ। প্রতিবাদী মাধ্বের এইরপ সংপ্রতিপক্ষ অহুমানের বিরুদ্ধে অদৈতবাদী বলেন, প্রতিবাদী মাধ্বের মতে বাধ্যবস্তু কদাচ কাহারও উপাদান হয় না। এই অবস্থায় প্রতিবাদীর অহুমানের সাধ্যের অংশে 'বাধ্য' পদের প্রয়োগের কোনই সার্থকতা নাই। ঐরপ পদের প্রয়োগের ফলে 'সাধ্যাপ্রসিদ্ধি' দোষই প্রতিবাদীর অহুমানে দেখা দিবে। দিতীয়তঃ আলোচ্য সংপ্রতিপক্ষ অহুমান অদ্বৈতবেদান্তীর দৃষ্টিতে সংপ্রতিপক্ষ হেত্বাভাসই হইবে না। কেননা, অদৈতবাদী অবাধ্য শুদ্ধ ব্রহ্ম এবং বাধ্য অবিহা এই উভয়কেই দৃশ্মান বিশ্বের উপাদান কারণ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তন্মধ্যে ব্রহ্ম বিশ্বপঞ্চের অপরিণামী উপাদান বা বিবর্তকারণ। বাধ্য অবিহা বিশ্বের পরিণামী উপাদান-কারণ অদৈতবেদান্তে এই ছ্ই প্রকার। এরপ অবস্থায় জন্মবস্তুমাত্রকেই অবাধ্যাতিরিক্ত অর্থাৎ বাধ্য অবিহ্যাপাদানক, কিংবা বাধ্যাতিরিক্ত বা অবাধ্য ব্রহ্মোপাদনক বলিলে, তাহ্যতে অদৈতবেদান্তীর আপত্তির কোন কারণ ঘটে না।'

প্রমা প্রমার অভাবের অতিরিক্ত অনাদির নিবর্তক, যেহেতু উহা কার্য বা জন্ম, যেমন ঘট। [প্রমা, প্রমাহভাবাতিরিক্তস্থ অনাদেনিবর্তিকা কার্যছাৎ ঘটবৎ] অহৈতিসিদ্ধি, ৫৬৭ পৃঃ]

আলোকের ন্থায় অপ্রকাশিত বিষয়ের প্রকাশক হইয়া থাকে বলিয়াই জ্ঞান জ্ঞানের বিষয়ের যাহা আবরক তাহার নিবৃত্তি সাধন করিয়া থাকে।

<sup>&</sup>gt;। নচ·····দংপ্রতিপক্ষ ইতি বাচ্যম্; বাধ্যস্ত ত্বন্থতেহজনকতাৎ দাধ্যাপ্রদিদ্ধেঃ, ব্রদ্ধাবিত্যোভয়োপাদনকত্বেনাবিরোধক।

অদৈতদিদ্ধি, ৫৬৭ পৃঃ, নির্ণয়দাগর দং।

২। জ্ঞানত্বং, স্ববিষয়াবরণনিবর্তকনিষ্ঠম্, অপ্রকাশিতার্থপ্রকাশবৃত্তিত্বাৎ, আলোকত্ববৎ। অবৈতসিদ্ধি, ৫৬৭ পুঃ, নির্ণয়সাগর সং।

এইরূপ আরও বহুবিধ অনুমানের প্রয়োগ করিয়া আচার্য মধুস্দন দরস্বতী অহৈত্সিদ্ধিতে অহৈত্বাদীর অভিপ্রেত ভাবরূপ অনাদি অবিভা প্রমাণ করিয়াছেন।

বিভিন্ন শ্রুতির উক্তি এবং অর্থাপত্তি-প্রমাণও যে ভাবরূপ অবিছা সমর্থন করে এবং উল্লিখিত প্রত্যক্ষ এবং অনুমান-প্রমাণের ভিত্তি স্থদ্য করে, তাহাও এই প্রদঙ্গে লক্ষ্য করা আবশ্যক। ছান্দোগ্য অবিদায় শ্রুতি উপনিযদের অফাম অধ্যায়ে লিখিত আছে যে, কৃষিক্ষেত্রের এবং অর্থাপত্তিপ্রমাণ উপরে সতত বিচরণ করিয়াও অজ্ঞ কৃষক যেমন ক্ষেত্রের অন্তর্নিহিত দোনার দন্ধান পায় না, দেইরূপ প্রজাবর্গ স্বযুপ্তি অবস্থায় প্রতিদিন ব্রন্মলোকে গমন করিয়া অর্থাৎ ব্রন্মের সহিত একীভূত হইয়াও অজ্ঞানের আবরণে উহাদের সত্যদৃষ্টি আবৃত থাকায়, 'অনৃতেন প্রত্যুঢ়াঃ' পরব্রহ্মকে জানিতে পারে না। ছান্দোগ্য শ্রুতিতে উক্ত অনুত শব্দে যে ভাবরূপ অজ্ঞানকেই বুঝায়, তাহা আচার্য মধুসূদন সরস্বতী অদ্বৈতসিদ্ধিতে [ ৫৭০ পঃ অজ্ঞানবাদে শ্রুত্যুপপত্তি পরিচ্ছেদে ] বিচার করিয়া দেখাইয়াছেন। কর্ম, অদম্ট প্রভৃতির দৃশ্য বিষয়কে আবরণ করার ক্ষমতা নাই। জীবের স্মৃষ্থি অবস্থায় কর্ম, কর্মফল প্রভৃতি সমস্তই সাম্যাক বিলুপ্ত হইয়া যায়। তথন ব্রন্মণক্তি অনাদি অজ্ঞানই কেবল বিরাজ করে। ঐ অজ্ঞান ভাবরূপ বিধায় তাহারই জ্ঞেয় বস্তুকে ঢাকিয়া রাখিবার সামর্থ্য আছে। অন্ত কাহারও সেই সামর্থ্য নাই। এইজন্ম আলোচ্য ছান্দোগ্য শ্রুতিতে যে ভাবরূপ অনাদি অজ্ঞানকেই লক্ষ্য করা হইয়াছে, তাহাতে কোনই সন্দেহ নাই। এই অজ্ঞানই 'নীহারেণ প্রাবৃতাঃ', 'তম আদীৎ', 'মায়ান্ত প্রকৃতিং বিছাৎ' 'অজামেকাং লোহিত-শুক্ল-কৃষ্ণাম্', 'অবিভায়ামন্তরে বর্তমানাঃ', প্রভৃতি বিভিন্ন শ্রুতিবাক্যে নীহার, তমঃ, মায়া, প্রকৃতি প্রভৃতি শব্দে উক্ত হইয়াছে।

'ভূর\*চান্তে বিশ্বমায়ানির্ত্তিঃ'। 'মায়ামেতাং তরন্তি তে', এই সকল শ্রুতির উক্তিতে মায়া বা অজ্ঞান যে ব্রহ্মজ্ঞাননাশ্য তাহাও স্পষ্টতঃ উল্লেখ করা হইয়াছে। জ্ঞান জ্ঞানের বিরোধী অজ্ঞানকে নির্ত্তি করিয়াই উদিত হয়।

১। তদ্যথা হিরণ্যং নিধিনিহিতমক্ষেত্রজ্ঞা উপযুপিরি সংচরত্তো ন বিদেয়্রেবমেবেমা: প্রজা অহরহর্গচ্ছন্তা এতং ব্রহ্মলোকং ন বিদন্ত্যনৃতেন প্রত্যুঢ়া:।

ছান্দোগ্য উপঃ ৮ম অধ্যায়, ৩।২।

স্থৃতরাং শ্রুক্ত মায়া প্রভৃতি শব্দে যে ভাবরূপ অজ্ঞানকেই বুঝায়, তাহাতে কোনও সন্দেহের অবকাশ নাই।

'জীবো ব্রক্ষৈব নাপরঃ'. জীব ও শিব অভিন্ন, ইছাই অদ্বৈতবেদান্তের মর্ম। পরব্রহ্ম বা পরমশিব সচ্চিদানন্দস্তরপ। জীবও স্ততরাং সত্যস্তরপ, আনন্দময়, অমৃতময় দন্দেহ নাই। এইরূপ অমৃতময় জীব দংদারের আগুনে জলিয়া মরে কেন ? অমতের সন্তান প্রতিদিন মরণের কোলে ঢলিয়া পড়ে কেন ? এই 'কেন'র একমাত্র উত্তর, জীব যে শিবস্বরূপ সংসারের মায়ায় দেকথা দে ভলিয়া যায়, জীব ও শিবের মধ্যে বিভেদের যবনিকা টানিয়া দিয়া, সংসারে শোক ও মোহের অধীন হয়। এই বিভেদের যবনিকা অনাদি ভাবরূপ অজ্ঞান ব্যতীত অপর কিছ নহে। ঐরূপ অজ্ঞান অবশ্য স্বীকার্য। শুক্তিতে রজতবিভ্রমের, পরত্রন্ধে জগদবিভ্রমের উপাদান-কারণ এই ভাবরূপ অজ্ঞান। ভ্রমের উপাদানরূপেই যে অজ্ঞানের পরিচিতি, তাহা আমরা অজ্ঞানের লক্ষণবিচার প্রসঙ্গে পূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। অনাদি ভাবরূপ অজ্ঞান ব্যতীত অন্ম কিছুই বিভ্রমের উপাদান হইতে পারে না। জীবের অন্তঃকরণ দাদি, দে অনাদি জগদবিভ্রমের উপাদান হয় না, হইতে পারে না। পরব্রহ্ম অপরিণামী বিধায়, তাহাকেও বিশের পরিণামী উপাদান কল্পনা করা চলে না। বিবর্তের অধিষ্ঠান শুক্তিরজত প্রভৃতিও উপাদান হয় না। অবিভা বাতীত—"অতবতোংভাথাপ্রথা"রূপ বিবর্তও সম্ভবপর হয় না। স্থতরাং ভ্রমের উপাদানের অন্তথা অনুপত্তিও ভাবরূপ অবিচ্ঠার অন্ততম প্রমাণ বলিয়া জানিবে—"ভ্রমস্ত দোপাদানস্বান্তথানুপপত্তিরপি অবিভায়াং অদৈতসিদ্ধি, ৫৭৩ পৃঃ, নির্ণয়সাগর সং। প্রমাণম"।

ভাবরূপ অবিতা প্রমাণসির ইহা বুঝা গেল। এই অবিতাকে অনির্বাচা বলিয়া অদৈতবেদান্তী যে সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, ঐ সিদ্ধান্ত কতদূর যুক্তিসহ অনির্বচনীয়ন্ত্রাত্মপান্তি তাহাই এখানে আলোচনা করা যাইতেছে। এই অবিতাই ও জগজ্জননী মহাশক্তি বা ত্রহ্মশক্তি। মায়া, প্রকৃতি, প্রধান তাহার খণ্ডন প্রভৃতি শব্দ এই ত্রহ্মশক্তিরই নামান্তর। এই শক্তি ব্যতীত বিচিত্র জগচ্চিত্র রচনা করিবে কে? এইজন্ম বিশ্বপ্রমবিনী এই মহাশক্তি কি শাক্তি, কি বৈষ্ণব, সকল দার্শনিকই স্বীকার করিয়া লইয়াছেন। এই ব্রহ্মশক্তি সম্পর্কে কাহারও কোনরূপ বিবাদ নাই। যত বিবাদ ঐ

'অনির্বাঢ়া' সিদ্ধান্ত লইয়া। অনির্বাচ্য বস্তুর দার্শনিক চিন্তাজগতে কোন স্থান আছে কি না ? অনির্বাচ্যের লক্ষণনিরূপণ সম্ভবপর কি না ? উহা প্রমাণসিদ্ধ কি না ? এই দকল বিষয় লইয়াই কর্ণবিদারী বিবাদের ঝড উঠিয়াছে। 'অনির্বচনীয়নানুপত্তি' প্রদঙ্গে আচার্য রামানুজ ঐভায়্যে বলিয়াছেন, প্রতীতি বা উপলব্ধিই হইল দার্শনিক পদার্থ কল্পনার ভিত্তি। পদার্থের মধ্যে কতকগুলি সৎ ( সতা ) রূপে, কতকগুলি অসৎ ( অসতা ) রূপে প্রতীতির গোচর হইয়া থাকে। ভাব ও অভাব, সৎ ও অসৎ এই চুইপ্রকার পদার্থেরই পরিচয় পাওয়া যায়। 'সর্বাচ প্রতীতিঃ সদসদাকারা।' শ্রীভাষ্য, ১৭০ পুঃ। পদার্থ হয় সত্য हरेरव, नजुवा ष्वम् । रहेरव। म<u>९७ नरह, ष्वम</u>९७ नरह, मनम९७ नरह, এইরূপ পদার্থ কিরূপে কল্পনা করা যায় ? মাধ্বতার্কিক ব্যাসরাজও রামানুজোক্ত যুক্তি অনুসরণ করিয়া, আলোচ্য অনির্বাচ্যবাদ খণ্ডন করিয়াছেন। রামানুজ প্রভতির অভিমত পরীক্ষা করিলে দেখা যায় যে, রামানুজ সৎ ও অসৎ শব্দের যে বাচ্য-অর্থ গ্রহণ করিয়াছেন, অদৈতবেদান্তী সেই অর্থ ( বাচ্যতা ) গ্রহণ করেন নাই। রামানুজের মতে দণ্ভিন্নমদৎ, অদণ্ভিন্নং দৎ, যাহা দৎ নহে, দদভিন্ন তাহাই অসৎ, এবং যাহা অসৎ নহে, অর্থাৎ অসদভিন্ন তাহাই সৎ বা সতা। রামানুজস্বামী সতা ও অসত্যের is and is not এইরূপ পরস্পর বিরহ ব্যাপক অর্থে প্রয়োগ করিয়াছেন। অদ্বৈতবাদীর মতে সংশব্দে প্রমার্থদং পরব্রহ্মকে বুঝায়, অসৎশব্দে অলীক আকাশকুস্থম প্রভৃতিকে বুঝায়। অদৈত-দিন্ধান্তে দুৎ ও অসংশব্দ গোত্ব এবং গোত্বাভাবের মত, is ও is not এর মত পরস্পর বিরহব্যাপক নহে। ইহারা গোড় ও অশত্বের ন্যায় পরস্পর বিরহব্যাপা (these two cannot co-exist). সং ও অসৎ গোত্ব এবং অশত্বের স্থায় একত্র থাকে না, তবে গজবে গোম্ব ও অশ্বর এই উভয়েরই অভাব থাকে। `পরিদুশ্যমান এই বিশ্বপ্রপঞ্চ প্রব্রন্ধের স্থায় সত্যও নহে, আকাশকুস্থমের স্থায় অলীকও নহে। এইজন্ম বিশ্বপ্রপেষ্ণে দৎ এবং অদৎ, এই উভয়েরই অভাব পাওয়া যায়। এইরূপ প্রপঞ্চেই অদৈতবেদান্তের পরিভাষায় অনির্বাচা বলা হইয়াছে। এই প্রপঞ্চ এবং উহাদের মূল অবিছা সত্যবন্ধও নহে. অসৎ আকাশকুসুমও নহে। ফলে, প্রপঞ্চ সদসৎও নহে, সদসদ্ভিন্নও নহে।

<sup>&</sup>gt;। দত্ত্বাসত্ত্রোর্ন পরস্পরবিরহরূপত্বম্, কিন্ত পরস্পরবিরহব্যাপ্যতামাত্রম্। অবৈতিদিদ্ধি, ৬২২ পৃঃ নির্ণয় দাগর দং।

চতুকোটি বিনিমৃ্ক্ত, ইহাই অনির্বাচ্যত্বের পরিচয়। এইরূপ পরিচয়মূলেই অদৈতিসিদ্ধিতে মধুসূদন সরস্বতী ব্যাসরাজের আপত্তির বিরুদ্ধে অনির্বাচ্যত্বের নিম্নোক্ত লক্ষণ নির্বাচন করিয়াছেন ঃ—

"সদ্বিলক্ষণত্ত্ব সতি অসদ্বিলক্ষণত্ত্বে সতি সদসদ্বিলক্ষণত্তম্'।
অদ্বৈতিসিদ্ধি, ৬২১ পৃঃ, নির্ণয় সাগর সং।
সতের বিলক্ষণ ও অসতের বিলক্ষণ হইয়া, যাহা সদসতেরও বিলক্ষণ হয়, তাহাই
অনির্বাচ্য বলিয়া জানিবে।

অনির্বাঢ্যকে সত্য ও অসত্য বলিয়া কিংবা সদসদ্ বলিয়া বিচার করা যায় না। স্থতরাং "দল্পাদ্ধাভ্যাং বিচারাদহত্বে দতি দদদত্বেন বিচারাদহত্বম্।" এইরূপ অনির্বচনীয়ের লক্ষণ নির্বচনও দোষাবহ নহে। অদৈতিসিদ্ধি, ৬২১ পঃ। অনির্বাচ্য অবিভায় প্রমাণ কি ? এইরূপ প্রশ্নের উত্তরে অদৈতবাদী বলেন, প্রত্যক্ষ, অনুমান প্রভৃতিই অনির্বাচ্য অবিভায় প্রমাণ হইয়া থাকে। শুক্তিরজত, রজ্জ্বদর্থ প্রভৃতি স্থলে শুক্তি প্রভৃতি আধারে অনিৰ্বাচ্য অবিভায় মিথাা রজতের যে প্রতাক্ষ হইয়া থাকে. এরপ প্রতাক্ষই প্রগাণ অনির্বাচা অবিভায় প্রমাণ বলিয়া গণা হইবে। শুক্তির জ্ঞানোদয়ে রজত যথন তিরোহিত হয়, তখন 'মিথ্যৈব রজতমভাৎ', এতকাল পর্যন্ত আমার দৃষ্টিতে মিথ্যা রজতেরই ভাতি হইয়াছিল, এইরূপে যে প্রত্যক জ্ঞানোদয় হয়, সেখানে মিথ্যা শব্দে অনির্বচনীয় রজতকেই বুঝায়। এই মিথ্যা-রজত আকাশকুস্থানের স্থায় অলীকবস্তু নহে, স্কুতরাং উহা অসৎও নহে, আবার ধ্রুবসত্যও নহে। সৎ ও অসৎ উভয়েরই উহা বিলক্ষণ বা বিসদৃশ। স্থুতরাং সদসতেরও উহা বিলক্ষণ। অতএব ঐরপে রজত যে অনির্বাচ্য হইবে তাহাতে সন্দেহ কি १

নিম্নে প্রদর্শিত অনুমানও মিখ্যারজত প্রভৃতি যে অনির্বাচ্য তাহা প্রমাণিত করে।

জ্ঞানোদয়ে বাধিত হয় এবং দোষবশতঃই মিথাারজত প্রভৃতির ভাতি হইয়া থাকে। যাহা অনির্বাচ্য নহে তাহা কদাচ বাধিত হয় না, সেই বস্তুর ভাতি বা প্রকাশের মূলে কোনরূপ দোষও বিরাজ করে না, যেমন শুদ্ধ নির্বিশেষ পরব্রদ্ধা। মিথ্যা শুক্তিরজত যেমন অনির্বাচ্য, তথাকথিত সত্য রজত এবং উহাদের মূল অবিভাও অদৈতবাদীর সিদ্ধান্তে অনির্বাচ্য। স্থতরাং আলোচ্য অনুমানে সপক্ষ দৃষ্টান্ত সম্ভবপর নহে বলিয়ইি ব্যতিরেকী দৃষ্টান্তের উপভাস করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে। এইরূপ অনুমানই অনির্বাচ্যত্বে প্রমাণ বলিয়া জানিবে—'তম্মাদনুমানমত্রপ্রমাণম'।

রামানুজ ও শঙ্কর মতের তুলনাগুলক আলোচনায় দেখা যায় যে, যাহা সৎ নহে, তাহাই অসৎ, যাহা অসৎ নহে তাহাই সৎ, এই দৃষ্টিতেই রামানুজস্বামী সৎ ও অসৎ শব্দের অর্থ বা বাচ্যতা গ্রাহণ করিয়াছেন। এইরূপ অর্থ গ্রাহণ कतिरल পদার্থ হয় দৎ হইবে. না হয় অসৎ হইবে। সদভিন্নম অমৎ, অসদ-ভিন্নং সৎ : সৎ ও অসতের একের নিষেধ হইলেই অপরের সত্যতা অবশ্যস্তাবী হইবে। সেরপ ক্ষেত্রে সৎ ও অসৎ বাতীত, সৎ ও অসতের বিলক্ষণ অনির্বাচ্য বস্তুর পরিকল্পনা কোনমতেই সম্ভবপর নহে। স্থুতরাং রামানুজের দৃষ্টিতে অনির্বাচ্যতাবাদের বিরুদ্ধে অনুপপত্তি বা দোষ প্রদর্শন অহেতৃক নহে। অদ্বৈতবাদী সং ও অসতের যে অর্থ বা বাচ্যতা তদীয় দর্শনে প্রকাশ করিয়াছেন. তাহাতে তাঁহার মতে সং ও অসতের বিলক্ষণ অনির্বাচ্য বস্তুর অস্তিত্ব অসম্ভব নহে। সৎ শব্দে প্রম সৎ ব্রহ্মকে, অসৎ শব্দে যাহা ইদংরূপে প্রতীতির যোগ্য নহে, দেইরূপ অলীক আকাশকুস্তম প্রভৃতিকে গ্রহণ করিলে, ইদংরূপে প্রতীতির যোগ্য শুক্তিরজত বা ব্যাবহারিক সত্যরজত প্রভৃতি প্রপঞ্চ যাহা আকাশকুস্থমের স্থায় অলীক নহে, তত্ত্বজানোদয়ে ধাবিত হয় বলিয়া বাস্তব সত্যও নহে; সতেরও বিলক্ষণ, অসতেরও (আকাশকুসুম প্রভৃতির) বিলক্ষণ প্রপঞ্চকে সৎ ও অসৎরূপে নির্বচনের অযোগ্য, অনির্বাচ্য বলিতে বাধা কি ? সৎ বা সত্যরূপে খাতি (প্রকাশ) এবং যথার্থ জ্ঞানোদয়ে বাধ (নিবৃত্তি বা তিরোধান) ঘটে বলিয়া, প্রাতিভাসিক শুক্তি-রজত প্রভৃতি এবং উহাদের মূল অবিছা যে অনির্বচনীয় তাহাতে কোনই সন্দেহ নাই। এই প্রতীতি ও বাধ অন্ত কোনও প্রকারে ব্যাখ্যা করা যায় না বলিয়া, অর্থাপত্তি প্রমাণও অনির্বাচ্যতা দমর্থন করে।--অর্থাপত্তিরপি

খ্যাতিবাধান্তথানুপপত্তিরূপা তত্র প্রমাণম্। অদৈতিসিদ্ধি, ৬৩০ পৃঃ। ঐরপ অর্থাপত্তির মূলে অনুমানই বিরাজ করে।—বিবাদাস্পদ শুক্তিরজত প্রভৃতি যদি মত্য হইত, তবে বাধিত হইত না, যদি অসৎ হইত, তাহা হইলে উহাদের প্রতীতিই হইত না, বাধিতও হয়, প্রতীতিরও গোচর হয়। স্কুতরাং মৎ ও অমতের বিলক্ষণ শুক্তি-রজত প্রভৃতি অনির্বচনীয়ই বটে। ওই অনির্বচনীয় অবিভায়—"নামদাসীনোসদাসীৎ", "তম আসীত্তমসা গৃত্মগ্রেইপ্রকেতম্", ইত্যাদি নামদীয়স্থক্তও প্রমাণ বলিয়া জানিবে। রামানুজ ও শঙ্করের মতে মৎ ও অমতের অর্থের (বাচ্যতার) ভেদ স্বীকার করায়, অনির্বাচ্যতের বিরুদ্ধে রামানুজাচার্যের অনুপপত্তি শঙ্করমতকে স্পর্শ করে না। উভয়মতে মৎ ও অমতের একরূপ অর্থ বা বাচ্যতা গ্রহণ করিলেই, অনির্বাচ্যতাবাদের বিরুদ্ধে রামানুজের অনুপপত্তি কার্যকরী হইত, ইহা সুধী পাঠিক লক্ষ্য করিবেন।

বিবরণোক্ত ভাবরূপ অবিভার অনুমানের বিরুদ্ধে আচার্য রামানুজ যে নয়টি প্রতিপক্ষ অনুমান প্রদর্শন করিয়াছেন, তাহার আমরা পূর্বেই আলোচনা আন্তর্মানুলপত্তি করিয়াছি। উহার প্রথম এবং চতুর্থ অনুমানে "অজ্ঞানং ন ও জ্ঞানমাত্রক্রান্তায়ন্, জ্ঞাতাশ্রয়ং হিতৎ" (১ম অনুমান), তাহার বঙ্গন "ব্রহ্মা ন অজ্ঞানাস্পদং জ্ঞাতৃত্ববিরহাৎ"। (৪র্থ অনুমান), ব্রহ্মা অজ্ঞানের আশ্রয় হইতে পারেন না, জ্ঞাতাই অজ্ঞানের আশ্রয় হইয়া থাকে, এইরূপে রামানুজস্বামী যে প্রতিবাদ জ্ঞাপন করিয়াছেন, তাহার বঙ্গনে আমরা (৩৮৮ পৃঃ) দেখাইয়াছি, জ্ঞাতা অজ্ঞানের আশ্রয় হইয়া থাকেন, ইহা মণ্ডন মিশ্র, বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি অদ্বৈতবেদান্তীরই দিদ্ধান্ত। অবিভার আশ্রয় কি গু এই প্রশ্নের উত্তরে মণ্ডন ও বাচম্পতি

<sup>&</sup>gt;। বিমতং রূপ্যাদি সচ্চেন্ন বাধ্যেত, অসচ্চেন্ন প্রতীয়েত, বাধ্যতে প্রতীয়তেহপি, তমাৎ সদসদ্বিলক্ষণভাদনির্বচনীয়ম্।

অদ্বৈতসিদ্ধি, ৬৩০ পঃ, নির্ণয়দাগর সং।

শঙ্করের অনির্বাচ্যতাবাদ সম্পর্কে আমরা ইহার পরবর্তী পরিচ্ছেদে জগতের
মিথ্যাত্বনির্ণয়ে বিস্তৃত আলোচনা করিয়াছি। গ্রন্থের কলেবর বৃদ্ধির তয়ে এখানের
আলোচনা আমরা সংক্ষেপ করিতে বাধ্য হইলাম। জিজ্ঞাত্ম পাঠক পরবর্তী
পরিচ্ছেদের আলোচনা দেখিবেন

বলেন জীবের ব্রহ্মসম্পর্কে অজ্ঞান দেখা ধার। স্লতরাং অজ্ঞানের আশ্রয় জীব, বিষয় ব্রহ্ম, এইরূপ সিদ্ধান্ত অযৌক্তিক নহে। অবিছা ব্রহ্মশক্তি। এই শক্তির সহায়তায় ত্রন্ধ মহেশররূপ পরিগ্রহ করিয়া স্প্রিলীলায় প্রবৃত্ত হন। এই অবস্থায় অবিজা বা মায়াকে প্রমেশ্রাশ্রিত বলিতেও কোন বাধা নাই। "মায়ান্ত প্রকৃতিং বিভানায়িত্ব মহেশ্বম"। ইহাও অদৈতবেদাতেরই সিদ্ধার। জীব অবিভারই স্থাই: ঈশবও মায়াকল্লিত। অবিভা বা মায়া-কল্লিত জীব ও ঈশর অবিভার আশ্রায় হইবেন কিরূপে ? এক্ষের ঈশর বা জীবভাবে অবিতাই তো কারণ। কারণ তো কার্যের পূর্বে বিত্তমান থাকে। নিয়তপূর্ববর্তী না হইলে, তাহাতো কারণই হইতে পারে না। দিতীয়তঃ, ঈশর বা জীব যেমন স্বীয় ঈশরত্ব এবং জীবত্বের জন্ম অবিচ্যাকে অপেকা করে, অবিক্যা বা মায়াও দেইরূপ স্বকীয় আশ্রয়ের জন্ম ঈশ্রর বা জীবকে অপেক্ষা করে। ফলে, "অন্সোম্পাশ্রম" দোষ অনিবার্যরূপেই দেখা দেয়। তারপর, ঈশর বা জীবভাবের কারণ অবিহ্যা নিরাধারে অবস্থান করিতে পারে না বলিয়া, যদি দেখানে তাহার আশ্রয়রূপে জীব বা ঈশবের কল্পনা করিতে হয়, তবে ঐরপ কল্পনার মূল অবিভারও পুনরায় আশ্রয়কল্পনার আবশ্যকতা দেখা দিবে এবং এইরূপে অনবস্থার প্রশ্নই আদিয়া পড়িবে। উল্লিখিত আপত্তির উত্তরে বাচম্পতি প্রভৃতি বলেন, বীজ ও অঙ্কুরের অনবস্থা যেমন দোষের কারণ হয় না, সেইরূপ অনাদি অবিতা এবং অনাদি জীবের অনবস্থা, অয়োগাশ্রয় প্রভৃতিও দোষের কারণ হইবে না।

এইরপ উত্তর প্রকাশাত্মযতির হৃদয় স্পর্শ করে নাই।
"আশ্রয়ত্ববিষয়ত্বভাগিনী নির্বিভাগ চিতিরেব কেবলা।
পূর্বসিদ্ধতমদোহি পশ্চিমো নাশ্রয়ো ভবতি নাপি গোচরঃ॥"

সং শারীরক, ১৷৩১৯

সংক্ষেপশারীরকের এই উক্তিতে অবিচল থাকিয়া বিবরণরচয়িতা প্রকাশাত্ম যতি নির্বিশেষ জ্ঞানস্বরূপ ব্রহ্মই অবিভার আশ্রয়ও বটে, বিষয়ও বটে, এইরূপ সিদ্ধান্তই সমর্থন করিয়াছেন। ইহা আমরা পূর্বেই বিবরণোক্ত অনুমানের

<sup>&</sup>gt;। অজ্ঞানবাদে অবিভায়াঃ দর্বজাশ্রয়ত্বোপপত্তিঃ এবং বাচস্পতিদশ্বত জীবাশ্রয়-ত্বোপপত্তিঃ দুষ্টব্য।

অদৈতদিদ্ধি, ৫৮৩-৫৮৫ পৃঃ, নির্ণয়দাগর দং।

অনুপপত্তির বিচারপ্রদঙ্গে আলোচনা করিয়াছি। অবশ্য অবিভার বিষয় যে ব্রহ্ম সে-সম্পর্কে সকল অদৈতবেদান্তীই একমত।

অবিভার এই "ব্রহ্মাশ্রয়ানুপপত্তি"র বিরুদ্ধে রামানুজাচার্যের বক্তব্য বিশ্লেষণ করিলে দাঁড়ায় এই যে, জ্ঞানস্বরূপ ব্রহ্ম অজ্ঞানের আশ্রয় হইতে পারেন না। কেননা, জ্ঞান ও অজ্ঞান আলোক ও অন্ধকারের মত পরস্পরবিরোধী পদার্থ। অন্ধকারের নাশক আলোক যেমন অন্ধকারের আশ্রয় হয় না। অজ্ঞানের নাশক বিশুদ্ধ জ্ঞানও সেইরূপ অজ্ঞানের আশ্রয় হইতে পারে না।

রামানুজাক্ত এই অনুপত্তি পরীক্ষা করিলে স্থুধী পাঠক দেখিতে পাইবেন যে, রামানুজাচার্য অজ্ঞানকে জ্ঞানের অভাব বলিয়াই বুঝিয়াছেন। ঘট ও ঘটাভাব যেমন এক জায়গায় থাকে না, জ্ঞান এবং জ্ঞানাভাবও দেইরূপ একত্র থাকিতে পারে না। রামানুজস্বামী অজ্ঞান, অবিছা প্রভৃতি শব্দে 'ন'এর বা অকারের প্রয়োগ দেখিয়াই এরূপ অনুপপত্তির জালে জড়াইয়া পড়িয়াছেন এবং অজ্ঞানকে জ্ঞানের প্রাগভাব বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। জ্ঞানের প্রাগভাবের অতিরিক্ত অনাদি ভাবরূপ অজ্ঞান, যাহা প্রত্যক্ষ, অনুমান প্রভৃতির সাহায্যে অবৈতবেদান্তী নিঃসংশয়ে প্রমাণ করিয়াছেন, তাহা রামানুজের অন্তর স্পর্শ করে নাই। এই সত্তরজস্তমো-শুণমন্ত্রী ভাবরূপ অবিছাকে জগঙ্জননী ব্রহ্মশক্তিরূপে অবৈছতবাদী গ্রহণ করিয়াছেন। এই শক্তিই মায়া, প্রকৃতি, প্রধান, তমঃ প্রভৃতি শব্দে বিবিধ দর্শনে ব্যাখ্যাত হইয়াছে। জগৎপ্রদবিনী এই মহাশক্তিকে অভাবরূপ বলা যায় কি 
থ অভাব বিন্মের পরিণামী উপাদান হইতে পারে কি 
থ স্বতরাং রামানুজের অজ্ঞানের ব্যাখ্যা যে গ্রহণযোগ্য নহে তাহা সহজেই বুঝা যায়।

\*\*

ব্রহ্মশক্তি অবিছা বা অজ্ঞান যে অভাবরূপ নহে, তাহা বুঝা গেল। এখন কথা এই, অদৈতবেদান্তীর সিদ্ধান্ত অনুসারে 'অবিছা বিছাবিরোধী ভাবরূপ বস্তু', ইহা স্বীকার করিলেই বা বিছাকে বিছাবিরোধী অবিছার আশ্রয় ও বিষয় বলিয়া গ্রহণ করা যাইবে কিরূপে? তারপর, বিছাই অবিছার ভাসক, অবিছা সাক্ষিভাস্থা। যে ভাসক, সে নাশক হইবে কিরূপে?

<sup>\*</sup> আমরা অবিভার "স্বরূপাত্নপত্তি"র খণ্ডনে অবিভাশক্তি সম্পর্কে বিস্তৃত আলোচনা করিয়াছি, জিজ্ঞাস্থ পাঠক সেই আলোচনা দেখিবেন।

এইজন্মই জ্ঞানাভাবের কথা ছাড়িয়া দিলেও জ্ঞানসরূপ পরব্রদাের সহিত অজ্ঞানের বিরোধ থাকার, জ্ঞানময় ব্রদাকে কোনমতেই অজ্ঞানের আশ্রয় বলা চলে না—জ্ঞানসরূপস্থ ব্রদ্ধণাে বিরোধাদেব নাজ্ঞানাশ্রয়স্ম। শ্রীভাষ্য, ১৬৮ পৃঃ।

রামানুজাচার্যের এইরূপ আপত্তির উত্তরে মধুসূদন সরস্বতী অদৈতসিদ্ধিতে বলিয়াছেন, জ্ঞান এবং অজ্ঞান আলোক ও অন্ধকারের মত পরস্পর
বিরুদ্ধ হইলেও, অজ্ঞানবিরোধী জ্ঞান চৈতত্যমাত্রই নহে, কিন্তু অন্তঃকরণবৃত্তিতে প্রতিফলিত চৈতত্য। ঐ বৃত্তিপ্রতিবিদ্ধিত চৈতত্যই অজ্ঞানের বিরোধী
হইয়া থাকে। বৃত্তিপ্রফলিত ঐ চৈতত্য অজ্ঞানের আশ্রয় নহে। শুদ্ধ
পরব্রুদ্ধা চৈতত্যই অজ্ঞানের আশ্রয়। এই আশ্রয় শুদ্ধ চৈতত্য অজ্ঞানের
বিরোধী নহে। প্রাম হইতে পারে, জ্ঞান যদি অজ্ঞানের বিরোধী হয়,
তবে জ্ঞানের জ্ঞানম্বই অজ্ঞানের বিরোধিতার হেতু হইবে। শুদ্ধ ব্রদ্ধাজ্ঞানেও
জ্ঞানম্ব আছে, বৃত্তিপ্রতিবিদ্ধিত জ্ঞানেও জ্ঞান্ম আছে। এই অবস্থায়
বৃত্তিপ্রতিফলিত জ্ঞান অজ্ঞানের বিরোধী হইবে, শুদ্ধ ব্রুদ্ধা বিজ্ঞান অজ্ঞানের
বিরোধী হইবে না, আশ্রয় হইবে, এইরূপ অদ্বৈতবাদীর দিদ্ধান্ত কিরূপে
নির্বিবাদে গ্রহণ করা যায়।
ই

জ্ঞানমজ্ঞানবিরোধি চেৎ স্বয়মেব বিরোধি ভবতীতি নাস্থা ব্রহ্মাশ্রয়ত্ব সম্ভবঃ।—শ্রীভায়া, ১৬৭ পুঃ।

এইরপ বৈষ্ণববেদান্তীর অনুপত্তির বিরুদ্ধে স্বীয় সিদ্ধান্তের সমর্থনে অদ্বৈতবাদী বলেন, জ্ঞানের অজ্ঞানবিরোধিতায় জ্ঞানত্বই হেতু নহে, জ্ঞানের বৃত্তিসম্পর্কই হেতু বলিয়া জানিবে। অন্তঃকরণবৃত্তিতে প্রতিফলনের ফলে জ্ঞানে এক বিশেষ শক্তি সঞ্চারিত হয় এবং ঐ শক্তির সঞ্চারবশতঃই জ্ঞানে অজ্ঞানবিরোধিতা স্ফূর্তিলাভ করে। এমন কি চরম অদ্বয় ব্রহ্ম-

<sup>&</sup>gt;। নমু কথং চৈতভামজ্ঞানাশ্রয়ঃ; তস্ত প্রকাশস্বরূপত্বাৎ, ত্যোশ্চ তমঃ প্রকাশবদ্ বিরুদ্ধস্থভাবত্বাদিতি চেন্ন, অজ্ঞানবিরোধি জ্ঞানং হি ন চৈতভামাত্রম্, কিন্ত বৃত্তি-প্রতিবিশ্বিতম্; তচ্চ নাবিভাশ্রয়ঃ, যচাবিভাশ্রয়ঃ, তচ্চ নাজ্ঞানবিরোধি।

অবৈতদিদ্ধি, ৫৭৭ পুঃ, নির্ণয়সাগর সং।

২। জ্ঞানস্বরূপংব্রন্ধেতি জ্ঞানমবিভাষা বাধকং, ন স্বরূপভূতং জ্ঞানমিতি চেন্ন, উভয়োরপি ব্রহ্মস্বরূপপ্রকাশত্বে সত্যন্তত্বস্ত অবিভাবিরোধিত্বম্ অন্তত্বস্ত নেতি বিশেষানবগমাৎ। শ্রীভাষ্য, ১৬৭ পৃঃ, নির্ণয়দাগর সং।

জ্ঞানের ক্ষেত্রেও 'ব্রহ্ম জ্ঞানস্বরূপ' এই বৃত্তিবাধই ব্রহ্মতিরন্দরণী অবিভার বিলয়ের কারণ হইয়া থাকে। অবিভার আশ্রয় এবং ভাদক শুদ্ধটেতন্ত যথন বৃত্তি প্রতিবিম্বিত হয়, তথন তাহাই অজ্ঞানের বিলুপ্তি ঘটায়। জ্ঞানের অজ্ঞান-নাশকতা-শক্তির সঞ্চার বৃত্তিতে প্রতিবিম্বনের ফলেই আত্মপ্রকাশ লাভ করে। এইজন্তই অদৈতিসিদ্ধান্তে জ্ঞানকে (জ্ঞানরকে) অজ্ঞানের নাশক না বলিয়া, জ্ঞানের বৃত্তি সম্পর্ককেই অজ্ঞানের নাশক বলিয়া ব্যাখ্যা করা ইয়াছে। জড় এবং তমঃম্বভাব অজ্ঞানের সহিত স্বপ্রকাশ চৈতন্তের বিরোধ স্বন্দেষ্ট । যদি মূল ব্রহ্ম চৈতন্তের সহিত অজ্ঞানের বিরোধিতা নাই থাকে, তবে ব্রহ্মচৈতন্ত প্রকাশস্বরূপ কি না, এইরূপ আশক্ষাই স্বাভাবিক নহে কি ? প্রতিবাদীর এইরূপ প্রশেষ উত্তরে মধুসুদন সরস্বতী অদৈতসিদ্ধিতে বলিয়াছেন, স্র্রন্দী তৃণ তৃলা প্রভৃতিকে প্রকাশিত করে। ঐ সূর্যরশ্মি যখন সূর্যকান্ত-মণিতে প্রতিফলিত হইয়া তৃণ তৃলা প্রভৃতির উপর পতিত হয়, তখন মণিতে প্রতিফলিত দৌরকিরণ তৃণ, তৃলা প্রভৃতিকে দয় করে। অমুরূপ ভাবেই অজ্ঞানের ভাসক শুদ্ধচিতন্ত যথন অন্তঃকরণবৃত্তিতে প্রতিফলিত হয়, তখন দেই প্রতিফলিত চৈতন্তই অজ্ঞানকে বিনাশ করে।

জ্ঞানস্বরূপ শুদ্ধব্রেক্ষের দহিত ব্রহ্মশক্তি অবিভার স্বতঃ কোনও বিরোধ নাই। অবিভা বা মায়াই বিশ্বজননী প্রকৃতি। এই অনাদি মায়াশক্তির দহায়তায় নিগুণ দগুণ হন, স্প্টি-সংহার লীলার অভিনয় করেন। শুদ্ধ পরব্রক্ষেরও অজ্ঞান বা মায়াশক্তিযোগ অবশ্য স্বীকার্য। এইরূপ মূলাজ্ঞানের এবং জ্ঞানময় পরব্রক্ষের কোন বিরোধ নাই। বিরোধ তথনই ঘটে, যথন জ্ঞান ও অজ্ঞান অন্তঃকরণর্ত্তিতে প্রতিফলিত হইয়া দেখা দেয়। মূলাজ্ঞান বস্তুতঃ এক হইলেও, উপাধির ভেদবশতঃ জীবভেদ অদ্বৈতবেদান্তীও স্বীকার করিয়াছেন। জীবভেদে জীবের জ্ঞানভেদও স্কৃতরাং না মানিয়া উপায় নাই। দেবদত্তের ঘটজ্ঞান ঘটসম্পর্কে দেবদত্তের যে অজ্ঞান ছিল তাহাকে নির্ত্তি করিয়াই উদিত হইয়াছে। ঘটবিষয়ক জ্ঞান ঘটের অজ্ঞানেরই

নিবৃত্তি সাধন করিয়াছে, দেবদত্তের পুস্তকাজ্ঞান প্রভৃতিকে নিবৃত্তি করে নাই। ইহা হইতে জ্ঞান ও অজ্ঞানের বিরোধের সত্রের সন্ধান করিলে দেখা যাইবে যে, জ্ঞান ও অজ্ঞানের আশ্রায় ও বিষয় এক বা অভিন্ন হইলেই বত্তিজ্ঞান অজ্ঞানকে নিবৃত্তি করিয়া আত্মপ্রকাশ লাভ করে। জ্ঞান ও অজ্ঞানের বিরোধে বুত্তিসম্পর্কই যে কারণ তাহাতে সন্দেহ কি ? এই বুত্তি পর-ব্রন্সকেও বিষয় করিবে। জীবের শিবভাব দঢ় হইলে, 'ব্রক্সৈবেদং সর্বম', 'অহং ব্রহ্মান্মি', এইরূপে যে চরম জ্ঞান উদিত হইবে এবং ব্রহ্মাশ্রিত অনাদি মূলাজ্ঞানকে নিবৃত্ত করিবে, সেখানেও ব্রহ্মাকারে অন্তঃকরণবৃত্তির অভ্যাদয় অস্বীকার করা চলিবে না। সকল ক্ষেত্রেই বৃত্তিজ্ঞানই অজ্ঞানের নিবৃত্তি ঘটায়—বৃত্তিজ্ঞানেনৈবাজ্ঞাননিবৃত্তিঃ। শতভূষণী, ৩৮ পৃঃ, দিদ্ধান্তই মানিয়া লইতে হইবে। পরব্রন্দোর রুতিব্যাপ্যতা স্বীকার করিলে, শুদ্ধবৃদ্ধও ঘটাদির আয় জ্ঞেয়ই হইয়া পড়িবেন নাকি গ শ্রাতির উক্লিতে ব্রহ্মকে যে অজ্ঞেয়, অপ্রমেয় বলিয়া সিদ্ধান্ত করা হইয়াছে তাহারই বা মল্য কি থাকিবে 

 এইরূপ আপত্তির উত্তরে অদৈতবাদী বলেন, স্বপ্রকাশ পরব্রন্ধ 'বৃত্তিব্যাপ্য' হইলেও ঘটাদির ভায় জ্ঞেয় হইবেন না। কারণ, ব্রহ্ম 'ফলব্যাপ্য' নহেন। যাহা 'ফলবাাপা' হইয়া থাকে তাহাই, অস্বপ্রকাশ ও জ্বেয় হইয়া থাকে। ব্রহ্মাশ্রিত অনাদি অজ্ঞানের নিবৃত্তির জন্ম ব্রহ্মকে জীবের বৃতিজ্ঞানের ব্যাপ্য বলিয়া অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে। জ্ঞান-ফল যে বিষয়ের প্রকাশ, যাহাকে 'ফলব্যাপ্যত্ব' বলা হইয়া থাকে, প্রকাশস্বরূপ পরব্রহ্মের প্রত্যক্ষে তাহার আর প্রয়োজন হয় না। জড় ঘটাদির প্রত্যক্ষে জড়ের প্রকাশের আবশ্যকতা আছে। এই জড ঘটাদি বুতিজ্ঞানের যেমন বিষয় হইবে. অর্থাৎ বুত্তিব্যাপ্য হইবে, জ্ঞানের ফলে জড় ঘটপ্রমুখ বস্তুর প্রকাশ ঘটে বলিয়া, ঘট প্রভৃতির ফলব্যাপ্যতাও অবশ্য স্বীকার করিতে হইবে। অদৈত-বেদান্তী অতি স্পষ্টভাষায় নিমোদ্ধত শ্লোকে এই তথ্য প্রকাশ করিয়াছেন :—

> ফলব্যাপ্যত্তম্বাস্থ শাস্ত্রকৃদ্ভি র্নিবারিতম্। ব্রহ্মণ্যজ্ঞাননাশায় বৃত্তিব্যাপ্তিরুদাহতা॥

এখন কথা এই, মূল ব্রহ্মজ্ঞানে যদি অজ্ঞানবিরোধিতা না থাকে, তবে বৃত্তি-প্রতিফলিত জ্ঞানে অজ্ঞানবিরোধিতা আসে কোথা হইতে ? জ্ঞান অজ্ঞানের নিবৃত্তি সাধন করে কি করিয়া ? এই প্রশ্নের উত্তরে অদৈতবেদান্তী

বলেন, পরমেশরের ইচ্ছার আমোঘ শক্তি আছে। সেই শক্তিবশতঃ ঈশরানুত্রহে জীবের চুক্কৃতি, অজ্ঞান প্রভৃতির নিবৃত্তি ঘটে, ইহা প্রতিবাদী স্বীকার করিয়া থাকেন। সেই দৃষ্টান্ত দেখাইয়া আমরা (অদৈতবাদীরা)ও বলিব, জীবের জ্ঞান যাহা ভূমা ব্রহ্ম বিজ্ঞানেরই উপাধি কল্লিত ভ্যাংশ, সেই জ্ঞান বৃত্তিতে প্রতিফলিত হইলে বৃত্তিজ্ঞানেও এমন এক বিশেষ শক্তি সঞ্চারিত হয়, যাহার ফলে কেবল তুলাজ্ঞান বা থণ্ড অজ্ঞানেরই নহে, জীবের অথণ্ডাকার বৃত্তিবশতঃ মূলাজ্ঞানেরও নিবৃত্তি সম্ভবপর হয়। বৃত্তিজ্ঞানের এই শক্তি জ্ঞানের কার্য অর্থাৎ অজ্ঞানের নিবৃত্তি দেখিয়া অর্থাণত্তি প্রমাণবলেই কল্লনা করা যাইতে পারে।

১ম অনুমান—'অজ্ঞানম্ন জ্ঞানমাত্রিশাশ্রম, অজ্ঞানতাৎ, শুক্তিকাছজানবং।'

৪র্থ অনুমান—'ব্রহ্ম, ন অজ্ঞানাস্পদম, জ্ঞাতৃরবিরহাৎ ঘটবৎ।'
এইরূপে অনুমানের প্রয়োগ প্রদর্শন করিয়া ব্রহ্ম অজ্ঞানের আশ্রয় হইতে
পারেন না বলিয়া রামানুজ যে সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন, তাহার বিরুদ্ধে
অদৈতবেদান্তী বলেন, আলোচ্য অনুমান উপাধি-কলুমিত, এইজন্মও উহা
গ্রহণের যোগ্য নহে। প্রথম অনুমানে মিথ্যারজতের উপাদান থও
অজ্ঞানকে দৃষ্টান্ত হিসাবে উপন্যাস করা হইয়াছে। ঐ থও অজ্ঞান যে
জীবাশ্রিত তাহা সর্বজ্ঞাত্ম মূনি প্রভৃতিরও অভিপ্রেত। এই অবস্থায় ঐ
থও অজ্ঞানের দৃষ্টান্তে মূলাজ্ঞান ব্রহ্মাশ্রিত নহে, এইপ্রকার অনুমান করা
চলে না। ঐরূপ অনুমানে থও অজ্ঞান (পল্লবাজ্ঞান)ই উপাধি হইবে।
জীবাশ্রিত থও অজ্ঞানে ব্রহ্মাশ্রিতত্বের অভাব সর্বদাই আছে এবং এইরূপে
থও অজ্ঞান সাধ্যের ব্যাপক হইয়াছে, কিন্তু অজ্ঞানত্বহেতুর তাহা ব্যাপক
হয় নাই। মূলাজ্ঞানেও অজ্ঞানত্ব আছে, অথচ পল্লবাজ্ঞান বা থও অজ্ঞানের
অভাবই মূলাজ্ঞানে আছে। তারপর, ঐ অনুমান প্রতিপক্ষানুমান-বাধিত
বলিয়াও অপ্রমাণ।

"বিবাদাধ্যাসিতম্ অজ্ঞানম্, ব্রহ্মাশ্রিতম্, প্রবাজ্ঞানত্বাভাবে স্তি অজ্ঞানত্বাং"।

থ অত্রাপি শক্তিবিশেষঃ কক্ষন কার্যদর্শনান্তথারপপত্ত্যা কল্পতাম্। সর্বথাত্
 সংবিন্দাত্তাশ্রমত্বেহপ্যজ্ঞানস্থ তত্ত্বজ্ঞানেন জীবাশ্রিতেনেশ্বরসংকল্পতায়েন নিবৃত্তির্ন
 বিরুধ্যতে।
 শতভূষণী, ৩৭ পৃঃ।

বিবাদগোচর অজ্ঞান ব্রন্যাশ্রিত অর্থাৎ ব্রন্সকে আশ্রয় করিয়াই বিরাজ করে, যেহেত ঐ অজ্ঞানে অগও অজ্ঞানত্ব আছে এবং খও অজ্ঞানের অভাবও আছে। খণ্ড অজ্ঞান যাহা শুক্তিরজত প্রভৃতি বিভ্রম উৎপাদন করে. দেই অজ্ঞান যে জীবাশ্রিত তাহা অদৈতবেদান্তীরও অনুমোদিত। এই অবস্থায় প্রদর্শিত প্রতিপক্ষানুমানের বলে মলাজ্ঞান যে ব্রহ্মাশ্রিত তাহা অনায়াদেই প্রমাণ করা যাইতে পারে। চতুর্থ অনুমানে জ্ঞাতুত্বের অভাবকে হেতৃ করিয়া ঘটকে দফাত্ত দেওয়া হইয়াছে। ঘট প্রভৃতি দশ্য বিষয় যে অজ্ঞানের আশ্রয় হয় না তাহার প্রতি ঘটের জ্ঞাতরের অভাব প্রকৃত হেতৃ নহে। প্রকৃত হেতৃ হইল এই যে, ঘট অজ্ঞানের কার্য, অজ্ঞান ঘটের কারণ। কারণ পূর্বভাবী, কার্য পরভাবী। পরভাবী ঘট প্রভৃতি কার্য, পূর্ববর্তী অজ্ঞানের আশ্রেষ হইবে কিরূপে 
ত্বতএব ইহা স্পর্যতঃই দেখা যাইতেছে যে, উক্ত অনুমানের হেতু দৃষ্টান্তে নাই। ফলে, ঐ অনুমানে 'দৃষ্টান্তাসিদ্ধি' হেত্বাভাস অনিবার্যরূপেই দেখা দিবে। এই সকল হেত্বাভাস-কলু্যিত অনুমানের দারা পরত্রশোর 'অজ্ঞানাশ্রায়দানুপত্তি' সমর্থন করা চলে না। মূলাজ্ঞানই অবিত্যাশক্তি বা বিশ্বপ্রদবিনী প্রমাপ্রকৃতি। এই মূলাজ্ঞানকে প্রাতিভাসিক শুক্তিরজতের উপাদান খণ্ডঅজ্ঞানের স্থায় জ্ঞাত্রাশ্রিত বলিয়া গ্রহণ করিলে, মূলাজ্ঞানের কার্য জগৎপ্রপঞ্চও প্রাতিভাসিকই হইয়া দাঁডাইবে। জগৎ ব্যাবহারিকভাবে সত্য, অন্বয় ত্রন্সবিজ্ঞাননাশ্য, এই সকল অদৈতদিদ্ধান্ত বিদর্জন দিয়া মহাযানিক বৌদ্ধ সিদ্ধান্তেরই সেক্ষেত্রে শরণ লইতে হইবে।

রামানুজোক্ত 'ব্রহ্মাশ্রিতথানুপত্তি'র মূলে যে কোন বলিষ্ঠ প্রমাণ নাই, অবিভার আশ্রয় পরব্রহ্ম, এইরূপ অদৈত-দিদ্ধান্তই যে গ্রহণযোগ্য, উপরের পরব্রহ্ম কেবল আলোচনা হইতে তাহা স্থধী সহজেই বুঝিতে পারিবেন। অফ্রিয় আশ্রয় নহে, পরব্রহ্ম কেবল অবিভার আশ্রয় নহে, বিষয়ও বটে। অজ্রেয় বিষয়ও বটে নির্বিশেষ পরমব্রহ্ম অবিভার বিষয় হইতে পারেন কিরূপে গ অবিভা পরব্রহ্মেরই শক্তি। এই শক্তি ভাবরূপা তমঃস্বভাবা, ইহা আমরা পুনঃ পুনঃই বলিয়াছি। ব্রহ্মকে আশ্রয় করিয়া স্বয়ংজ্যোতিঃ ব্রহ্মের আলোকে আলোকিত হইয়াই অবিভা-শক্তি আত্মপ্রকাশ লাভ করে। পক্ষান্তরে, ব্রহ্মকে দে আর্বতও করে, অর্থাৎ জীবের দৃষ্টির অন্তর্যাল করিয়া রাথে। শক্তিরূপে এই অবিভা জ্ঞানস্বরূপ ব্রহ্মে আশ্রিত এবং অন্তঃপ্রবিষ্ট থাকিয়া, পরব্রহ্মে

অজ্ঞান-বিষয়পের আরোপ করে। অজ্ঞান জ্ঞাননাশ্য হইলেও, জলনাশ্য বহিন যেমন সূক্ষ্মরূপে জলের মধ্যে বিরাজ করতঃ, জলে স্বীয় ধর্ম উষ্ণতার আরোপ করিয়া, জলের স্বাভাবিক শৈত্যকে আবৃত করে। ইহাও দেইরূপ পরব্রন্দো অজ্ঞান-বিষয়ত্বের আরোপ করিয়া নির্বিশেষ ব্রহ্মকে মায়াময়, বিশস্রষ্টা, গুণময় প্রভৃতি রূপে প্রকাশিত করে, স্বভাবসিদ্ধ নির্বিশেষ ভাবকে আরুত করে। ব্রহ্মের এই অজ্ঞান-বিষয়তা বাস্তব নহে, কল্পিত। অন্তঃকরণ-বৃত্তির ব্যাপ্তি-বশতঃই ব্রন্মে কল্লিত আশ্রয়ৰ, বিষয়ৰ প্রভৃতির ভাতি হইয়া থাকে; এক অদিতীয় নির্বিশেষ ব্রন্মে আরোপিত ধর্ম-ধর্মিভাব, জ্ঞাতৃ-জ্ঞেয়ভাব প্রভৃতি াবিভাবের স্বস্থি এবং পুপ্তি হইয়া থাকে। জ্ঞানই বস্তুতঃ আত্মা হইলেও, অজ্ঞানবশতঃ জ্ঞান এবং আত্মার মধ্যে এক ভেদের যবনিকার স্থান্তি হয়। ফলে, জ্ঞান আত্মার ধর্ম, আত্মা ধর্মী; জ্ঞান বিষয়ী, আত্মা বিষয়, এইরূপে জ্ঞানরূপ আত্মায় কল্পিত ধর্ম-ধর্মী, বিষয়-বিষয়ী প্রভৃতি বিভাব জাগরুক হয়। ব্রহ্মসম্পর্কে জীবের অনাদি অজ্ঞান চলিতেছে। এইজগ্যই জীব নিজে পরমশিব হইয়াও, নিজের শিবরূপ ভূলিয়া চুঃথের জালায় জলিয়া মরিতেছে। জ্ঞান ও আত্মার মধ্যে অভেদে ভেদের এই যে কল্পনা, ইহা অজ্ঞানের থেলা। এই খেলার মধ্যে কল্লিত ভেদবদ্ধির অন্তরালে অজ্ঞান বিরাজ করে: এবং জ্ঞানস্বরূপ প্রব্রহ্ম বা প্রমাত্মাকে জ্ঞানের আশ্রেয় ও বিষয়রূপে উদভাসিত করে। জ্ঞানের যাহা বিষয় হয়, অজ্ঞানেরও তাহাই বিষয় হয়। স্থুতরাং বিশুদ্ধ পূর্ণব্রহ্ম জ্ঞানের বিষয় হইলে, ব্রহ্ম যে অজ্ঞানেরও বিষয় হইবেন, তাহা সন্দেহ কি ? এই দৃষ্টিতেই অদ্বৈতবেদান্তী পরব্রহ্মকে অজ্ঞানের বিষয়রূপে কল্পনা করিয়াছেন বুঝিতে হইবে।

অবিভাদারা শুদ্ধ ব্রহ্ম তিরোহিত হইলেই, পরব্রহ্মে অজ্ঞানের আশ্রয়থ, বিষয়থ প্রভৃতি বিভাব কল্লিত হইতে পারে। অবিভা বিভার বিরোধী পদার্থ। অবিভা-দারা বিভার উদয়ে অবিভা তিরোহিত হয়। ইহাই অদৈতবেদান্তের ব্রহ্মের তিরোধান মর্ম। এইরূপ অবিভা ব্রহ্মকে আর্ত (তিরোহিত) করে সম্ভবণর কিনা? কিরূপে? স্বপ্রকাশ পরব্রহ্মের তিরোধান সম্ভবই বা হয় কিরূপে? রামানুজ পরব্রহ্মের 'তিরোধানানুপত্তি'র সমর্থনে শ্রীভান্থে বলিয়াছেন, "প্রকাশতিরোধানং নাম প্রকাশোৎপত্তিপ্রতিবন্ধঃ, বিভ্যানস্থ বিনাশো বা"। শ্রীভান্থা, ১৬৮ পৃঃ, নির্ণয়দাগ্রসং।

প্রকাশের তিরোধান অর্থে প্রকাশের অনুৎপত্তি অথবা নামুপপত্তির প্রকাশের নাশকে বুঝায়। প্রকাশসরূপ ব্রহ্ম যথন উৎপন্ন সম্পনে রামানুজের বস্তু নহে, তথন প্রকাশ-তিরোধান বলিলে প্রকাশের নাশকেই বঙ্গন বুঝাইবে। সপ্রকাশ প্রব্রহ্মের বিনাশ অবশ্য কোনমতেই কল্পনা করা চলে না। অতএব প্রকাশের তিরোধানও সম্ভবপর হয় না।

রামানুজের উক্ত আলোচনা হইতে বুঝা যাইতেছে, অদৈতবেদান্তী প্রকাশের তিরোধান বলিতে যাহা বুঝিয়াছেন, রামানুজাচার্য সেইদিকে দ্বিপাত করেন নাই। তিরোধান শব্দের স্বেচ্ছানুরূপ দ্বিবিধ অর্থ কল্পনা করিয়া, অদৈত-বাদীর সিদ্ধান্তে অনুপ্রতি প্রদর্শনের ব্যর্থ প্রয়াস করিয়াছেন। প্রকাশের তিরোধান শব্দের প্রকৃত অর্থ, প্রকাশের বিনাশ নহে, প্রকাশের স্ফূর্তি না হওয়া। গাঢ় মেঘের আবরণে সূর্য তিরোহিত হইলে, প্রকাশময় সূর্য বিনষ্ট হইয়াছে, কোন বৃদ্ধিমান ব্যক্তি এইরূপ মনে করেন কি ? মেঘের আবরণবশতঃ সূর্য প্রকাশ পাইতেছে না। বায়ুবেগে মেঘ অন্তর্হিত হইলেই সূর্য দৃষ্টিগোচর হইবে, সূর্যের কণককিরণ পৃথিবীর বুকে পড়িয়া, ধরিত্রীকে উদ্ভাগিত করিবে, এইরূপেই লোকে মনে করে। এক্ষেত্রেও অবিভার আবরণে আবৃত ব্রহ্ম জীবের দৃষ্টিতে প্রতিভাত হইতেছে না, প্রকাশ পাইতেছে না, এইরূপ মনে করাই স্বাভাবিক। ব্রন্মের এই তিরস্করনী অবিছা বিছার উদয়ে অন্তর্হিত হইলে. জ্ঞানময় ব্রহ্ম পূর্ণদচ্চিদানন্দরূপেই বিরাজ করিবেন। জীব এবং শিবের মধ্যে অজ্ঞানের যবনিকা যে বিভেদের স্ঠি করিয়াছে, এ যবনিকা সরিয়া গেলে. জীব 'অহংব্রেক্যাম্মি', এইরূপে নিজের শিবভাব প্রত্যক্ষ করিয়া ধন্য হইবেন।

প্রকাশই যাহার স্বরূপ, তাহার সেই স্বরূপ কোন কারণেই আর্ত হইতে পারে না; আর্ত হইলে তাহার স্বরূপই নস্ক হইয়া যায়। স্থৃতরাং স্থাকাশ ব্রহ্মের স্থাপ্রকাশের আবরণ কিরূপে সম্ভবপর হয়় প্রতিবাদীর আবরণ কিরূপে এইরূপ প্রহ্মের উত্তরে অদ্বৈতবেদান্তী বলেন, প্রকাশস্বরূপ সম্ভবপর হয় ? এইরূপ আপত্তির ব্রহ্মের যথার্থ আবরণ হয় না, ইহা সত্য কথা। তবে, স্বয়ং-উত্তরে অদ্বিতবাদীর জ্যোতিঃ ব্রহ্মের কল্লিত আবরণ অসম্ভব নহে। এই কল্লিত বক্তব্য অভ্ঞানাবরণবশতঃ 'ব্রহ্মা ন প্রকাশতে', এইরূপ ব্যবহারও সম্ভবপর। সূর্য মেঘের আবরণে আর্ত হইলে, আকাশে সূর্য নাই, সূর্য

দেখা যাইতেছেনা, প্রকাশিত হইতেছে না, এইরূপ ব্যবহার পণ্ডিত, মুখ সকলেই করেন। তমঃস্বভাবা অবিভার আবরণে আরত পরিপূর্ণ স্বয়ংজ্যোতিঃ সম্পর্কেও 'ব্রহ্ম ন ভাতি ন প্রকাশতে', এই প্রকার ব্যবহার অজ্ঞানান্ধ জীব করিবে, তাহাতে আর আশ্চর্য কি এই ব্যবহার অবিভার কার্য। স্বয়ংপ্রকাশ ব্রহ্মে 'ন প্রকাশতে', এইরূপ ব্যবহারের যোগাতা সম্পাদনই ব্রন্মের আবরণ, পরব্রন্মের তিরোধান প্রভৃতিরূপে অদৈতবেদান্তে ব্যাখ্যাত হইয়াছে। অবিহা অনাদি, ব্রন্দের অজ্ঞানাবরণও অনাদি। এইজন্মই কল্পিত এই আবরণের মলে আর অজ্ঞান কল্লনার প্রশ্ন আসে না। অবিতা সাক্ষিভাস্থ বিধায়, অবিভার বিকাশে এবং আবরণ সম্পাদনে অপর কিছুরই ·অপেক্ষা নাই। এখানে লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, অবিভাকে তমঃস্বভাবা বলিলেও, আলোকের সহিত অন্ধকারের যে বিরোধ, পরব্রন্দোর সহিত অবিভার বিরোধ ঠিক সেইজাতীয় নহে। আলোক থাকিলে সেথানে অন্ধকার থাকে না। 'আলোকে তমঃ', এইরূপ অনুভবও জন্মে না। কিন্তু ব্রহ্মের চিদালোকে আলোকিত অবিগ্যাসম্পর্কে 'ব্রহ্মণ্যজ্ঞানম', এইপ্রকার অনুভবের উদরে কোনরূপ বাধা দেখা যায় না। একটি দীপ যদি ঘটের মধ্যে অবস্থিত থাকে, ঘটের আবরণে আরত থাকে, তবে ঐ দীপালোকের সহিত চারিধারে অবস্থিত দৃশ্য বস্তুর সংস্পর্শ না থাকায়, প্রদীপের আলোকে দৃশ্যবস্তু উদ্ভাষিত হয় না। ইহার অর্থ এই যে, দীপালোকের পরিধি দীমিত হওয়ায়, দীপ ঘটের মধ্যেই আলোক বিতরণ করে। দীপালোকের পরিধি দীমিত হইলেও, ঘটারত দীপ প্রকাশিত হয় না, 'দীপো ন প্রকাশতে', এমন কথা কিন্তু বলা যায় না। অবিছার কেত্রেও এইরূপ জীবের সীমাবদ্ধ দৃষ্টিতে পরিপূর্ণ শুদ্ধ চৈত্য প্রকাশিত না হইলেও, 'ব্রহ্মনাস্তি, ন প্রকাশতে', এমন কথা বলা চলে না। মুক্তি অবস্থায় অবিভার বিলয়ে যে পরিপূর্ণ ব্রহ্মচৈতন্ত প্রকাশিত হয়, জীবের অবিভাবন্ধন থাকা পর্যন্ত জীবের দৃষ্টিতে ঐ পূর্ণ ব্রহ্মচৈতন্য প্রকাশিত হয় নাই, এইটুকুই মাত্র বলা যায়। অজ্ঞানে প্রমাণ

১। (ক. নান্তি ন প্রকাশত ইতি ব্যবহার এবাভিজ্ঞাদিসাধারণ:, অন্তি প্রকাশতে ইতি ব্যবহারাভাবো বা আবরণক্ষতাম। অদৈতসিদ্ধি, ৫৮৭ পূ:।

<sup>(</sup>খ) আবরণমহিটমব পরিপূর্ণং ব্রহ্ম নাস্তি ন প্রকাশত ইতি ব্যবহারঃ, অস্তি প্রকাশত ইতি ব্যবহারপ্রতিবন্ধশ্চ। অহৈতসিদ্ধি, ৫৮৭ পৃঃ।

কি ? এই প্রশাের আলোচনা প্রসঙ্গে আমরা দেখিয়া আসিয়াছি, অহম অজ্ঞঃ. আমি অজ্ঞ. আমি তোমার কথিত বিষয় সম্পর্কে কিছুই জানি না. এইপ্রকার প্রত্যক্ষই ভাবরূপ অবিচার প্রমাণ। অজ্ঞানের এই প্রত্যক বিশ্লেষণ করিলে স্রধী পাঠক দেখিতে পাইবেন যে, বল্তিজ্ঞানই অজ্ঞানের বিরোধী। অবিভার অধিষ্ঠান শুদ্ধতৈতত্ত কিংবা অজ্ঞানের ভাসক সাক্ষিতৈতত্ত অজ্ঞানের বিরোধী নহে (অবিছায় প্রত্যক্ষ প্রমাণের আলোচনা দেখন)। আলোক থাকিলে দেখানে অন্ধকার থাকে না, আলোকমাত্রই যেমন অন্ধকারের বিরোধী, জ্ঞানমাত্রই সেইরূপ অজ্ঞানের বিরোধী হয় না। বুতিজ্ঞানই অজ্ঞানের বিরোধী। 'অয়ং ঘটঃ' এই প্রকার প্রতাক্ষাতাক ঘটাকার অন্তঃকরণ-বুত্তিই ঘটের আবরক অজ্ঞানের নিবুতি সাধন করতঃ ঘটের প্রত্যক্ষতা উপপাদন করে। প্রশা হইতে পারে যে, অন্তঃকরণ-বৃত্তিতে প্রতিফলিত চৈতন্মের সহিত কেবল অজ্ঞানের বিরোধিতা অদৈতবাদীর সিদ্ধান্ত হইলে. 'ন জানামি' এইরূপে জ্ঞানমাত্রের সহিতই অজ্ঞানের বিরোধিতা প্রকাশ পায় কেন ? প্রতিবাদী মাধ্বের এই আপতির উত্তরে অদ্বৈতবাদী বলেন, ঘটাভাব কেবল ঘটের বিরোধী হইলেও, উহা দেখিয়া অভাব ভাবমাত্রের (ভাব-সামান্তের)ই বিরোধী, এইরূপে যেমন জ্ঞানোদয় হইয়া থাকে. তদ্রূপ অজ্ঞান বুতিজ্ঞানমাত্রের বিরোধী হইলেও, জ্ঞানমাত্রের বিরোধীরূপে উহার ভাতি হইতেও কোন বাধা দেখা যায় না। পক্ষান্তরে, সামান্তরূপে অভাবের পরিচয় দিলে ঘটের অভাব প্রভৃতি বিশেষ বস্তুর অভাবকেও যেমন দামান্যাভাবের অন্তর্ভুক্ত করিয়া দেখান যায়, সেইরূপ কোনও বিশেষ শ্রেণির জ্ঞানকে (বৃত্তিজ্ঞানকে) লক্ষ্য করিয়া, 'ন জানামি', এইরূপে সামান্সতঃ জ্ঞানাভাবের প্রয়োগ করিলেও তাহাতে দোষের কথা কিছু নাই। অদৈত-দিদ্ধান্তে রত্তিপ্রতিফলিত চৈতন্মই 'জানামি' এই প্রকার ব্যবহারে প্রকাশ পাইয়া থাকে। 'ন জানামি' এক্ষেত্রে যে জ্ঞানের বিরোধিতা প্রকাশ পায়.

<sup>&</sup>gt;। যচ্চোক্তং প্রকাশস্বরূপে চৈতন্তে কথমজ্ঞানম্ । নহি আলোকে তম ইতি। তন্ন,
অজ্ঞানতম্পোবিরোধিতায়ামস্তব্দিদ্ধবিশেষাৎ। তথাহি 'ত্ত্তুজমর্থং ন জানামী'তি
প্রকাশমানে বস্তুনি অজ্ঞানস্ত অস্তবাৎ স্বরূপচৈত্তঃং দাক্ষী বা নাজ্ঞানবিরোধি,
তম্বস্তু আলোক সত্যনস্তবাৎ আলোকমাত্রং তদ্বিরোধি।

অদৈতদিদ্ধি, ৫৮৮ পৃঃ, নির্ণয়দাগর দং।

সেন্থলে বিচার করিলে দেখা যায় যে, অজ্ঞান অন্তঃকরণ-বৃত্তি এবং তদাশ্রিত চৈতন্ত, এই উভয়কেই বিষয় করে। ফলে, অজ্ঞানের বিরোধিতা কেবল চৈতন্তেই থাকে না, জড় বৃত্তিতেও থাকে না, কিন্তু বৃত্তিপ্রতিফলিত যেই চৈতন্ত বিষয়কে প্রকাশ করে, সেই বৃত্তি-প্রতিবিশ্বিত চৈতন্তের সহিতই অজ্ঞানের বিরোধিতা ফুটিয়া ওঠে। এইরূপ সিদ্ধান্ত গ্রহণ করিয়াছেন বলিয়াই অদ্বৈতবাদী মুক্তিতেও আত্মগত অবিভার নিবৃত্তির জন্ত 'অহমাকার' অন্তঃকরণ-বৃত্তি (বৃত্তিব্যাপ্যতা) স্বীকার করিয়াছেন। শুদ্ধ চৈতন্ত অজ্ঞানের বিরোধী না হওয়ায়, এইমতে শুদ্ধ চৈতন্তকে অজ্ঞানের আশ্রয় এবং বিষয় বলিতেও আপত্তির কোন কারণ দেখা যায় না।

শুদ্ধ চৈত্তমকে অবিভাৱ আশ্রেয় ও বিষয় বলিয়া ব্যাখ্যা করায়, শুদ্ধ চৈত্য বা বিভার সহিত অবিভার স্বতঃ যে কোনরূপ বিরোধ নাই তাহা সহজেই বঝা যায়। এই অবস্থায় অবিভার সমূলে নিরুত্তির উপায় কি ? তাহাও বিচার করা আবশ্যক। অদৈতবাদী নিবর্ডকানুপপত<u>্তি</u> বলেন. 'তন্ত্ৰমদি'. 'অহং ব্ৰহ্মান্মি' প্ৰভৃতি বেদান্ত মহাবাক্যাৰ্থ তাহার খণ্ডন িবিচারের ফলে যে অপরোক্ষ ব্রহ্মাল্যৈকত্ব-বিজ্ঞান উদিত হয়, তাহাই অবিভার সমূলে নিবৃত্তি সাধন করে। এই নির্বিশেষ ব্রহ্মাজ্মৈকত্ব-বিজ্ঞানের বিরুদ্ধে রামানুজ বলেন, অদৈতবেদান্তোক্ত নির্বিশেষ ব্রহ্মতবুই প্রমাণসিদ্ধ নহে। শ্রুতি-স্মৃতি-পুরাণ প্রভৃতি কোন শাস্ত্রই ব্রহ্মকে নির্বিশেষ বলে না। 'বেদাহমেতং পুরুষং মহান্তমাদিত্যবর্ণং তমসঃ পরস্তাৎ। (শ্বেতাশঃ এ৮।)। 'তমেববিদ্বানমূত ইহ ভবতি। ন্যান্যঃ পত্না বিভাতে-হয়নায়। (তৈঃ আঃ ৩।১৩।১।), 'তস্ত নাম মহদযশঃ'। 'য এনং বিচুর-মৃতান্তে ভবন্তি।' (মঃ নাঃ ১৮-১০-১১) এই দকল শ্রুতি স্পষ্টতঃ পরব্রহ্মকে অনন্তকল্যাণগুণময় সবিশেষ তত্ত্ব বলিয়াই বিরুত করিয়াছেন.

১। ন চ 'ন জানামী'তি জ্ঞপ্তিবিরোধিত্ব শৈকার্মভবাৎ কথং বৃত্তিবিরোধিত্ব শৃশ্যান্দর্শ নাতে বৃত্তিপ্রতিবিদ্বিত চৈতন্তং জানামীতি ব্যবহারবিষয়:। তথা চ ন জানামীত্যনেন বৃত্তিচিতোক্ষভয়োরপ্যজ্ঞানবিরোধিত্বং বিষয়ীক্রিয়তে। এবঞ্চ ন চৈতন্তে অজ্ঞানবিরোধিত্বম্, নাপিবৃত্তৌ, বৃত্ত্যুপাক্ষচ্চিত এব অর্থপ্রকাশকত্বেম তথাত্বাং।

অহৈডিসিদ্ধি, ৫৯০ পৃ:, নির্ণয়সাগর সং।

নির্বিশেষ, নিগুণ বলিয়া প্রকাশ করেন নাই। এই অবস্থায় 'তত্তমসি', 'অহং-ব্রহ্মাস্মি' প্রভৃতি বেদান্ত মহাবাক্যও যে সগুণ, সবিশেষ ব্রহ্মেরই বোধক হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ?

ইহার উত্তরে অদৈতবাদী বলেন, শ্রুতি ও স্মৃতি সমদ্র মন্তন করিলে ব্রুক্সের সবিশেষ এবং নির্বিশেষ এই দ্বিবিধ রূপেরই পরিচয় পাওয়া যায়। ইহা আমরা প্রথম পরিচেছদে সগুণ ও নিগুণ ব্রন্ধের পরিচয়প্রসঙ্গে বিস্তৃতভাবে বলিয়াছি। আমাদের দেই আলোচনা হইতে স্থুধী পাঠক বুঝিতে পারিবেন যে, সবিশেষ ব্রহ্মবাদ বা ভক্তিবাদ নির্বিশেষে পৌছিবার সোপান-স্বরূপ। ত্রন্দের গুণযোগ বা সবিশেষ বিভাব অবিগাকল্লিত। স্থতরাং স্বিশেষ ব্রহ্মবিজ্ঞান চর্ম আত্মজ্ঞান নহে। অবিগ্রার খোলস বিগ্রার উদয়ে খদিয়া পড়িলে, ব্রন্দের অবিছাকল্পিত গুণযোগও খদিয়া পড়িবে। চরম ও পরম নির্বিশেষ তত্ত্বই বিরাজ করিবে। এই নির্বিশেষ তত্ত্ব যে অলীক নহে, তাহাও আমরা নির্বিকল্ল ও সবিকল্ল প্রতাক্ষের ব্যাখ্যায় তর্কের ভিলিতে প্রথম পরিচ্ছেদেই আলোচনা করিয়া দেখাইয়াছি। অবিভাবন্ধন খদিয়া পড়ে কাহার ? এই প্রশ্নের উত্তরে অদ্বৈতবাদী বলেন, যাঁহার গুরু আছে, জিজ্ঞাসা আছে, শাস্ত্র আছে, সাধনা আছে, সর্বোপরি বন্ধন-মুক্তির জন্ম তীব্রতর প্রচেষ্টা আছে, তাঁহারই অবিছা-বন্ধন থসিয়া পড়ে। অবিছার ঘবনিকা সরিয়া যাওয়ায়, হৃদয়গগনে বিছা-মার্তণ্ডের ভাতি হয়। সেই আলোকে বন্ধনমুক্ত জীব নিখিলবিশ্বই ব্রহ্মময়, দকলই ঈশ্বরবাদিত, আমিময় এ ত্রিভবন, আমি ভিন্ন কিছই নাই, 'অহং ব্রহ্মাম্মি', এইরূপে মৃক্ত জীব অহম ও ত্রন্ধার অভেদ প্রত্যক্ষ করিয়া, জীবের চরমঋদ্ধি বা মুক্তিলাভ করে।

অবিছা নির্বিশেষ ব্রেক্ষার অপরোক্ত দাক্ষাৎকারই অবিছার নিবর্তক।
নির্ভারণপত্তি অনাদি অবিছার সমূলে নির্ত্তিও অসম্ভব নহে।
ও "অতি নির্ত্তিরপ্যস্থা অবিছায়া ন তুর্বচা।
ভায়ায় খণ্ডন
অবিছাং তুর্বতো জ্ঞাত্বা মুচ্যুতে কর্ম বন্ধনাৎ॥"

অবিভার নির্ত্তি তখনই সম্ভবপর হয়, যখন অবিভাকে অবিভা বলিয়া চেনা যায়। অবিভার স্বরূপ-পরিচিতির ফলে অবিভার পরিণাম এই বিশ্বপ্রপঞ্চে মিথ্যাত্বদৃষ্টি আত্মপ্রকাশ লাভ করে। জীব মিথ্যা, জগৎ মিথ্যা, জীবের জাগতিক বন্ধনও মিথ্যা—অবিভামূলক বলিয়াই বোধ হয়। জ্ঞানী জীব জাগতিক সুখ দুঃখেরই নামান্তর বলিয়া বুঝিয়া, সুখোপভোগের মৃগতৃষ্ণিকার পিছনে ঘুরিয়া তাঁহার দুঃখের বোঝা ভারী করে না। ফলে, জীবের রাগ, দ্বেম, প্রবৃত্তি প্রভৃতিরও অভাব ঘটে। জীবের কর্মবন্ধন শিথিল হয় এবং পরিশেষে অদ্বয়ভাবনার দৃঢ়তাবশতঃ কর্মের খোলস, অবিভার খোলস প্রভৃতি সকলই খিসিয়া পড়ে। অবিভা, অহম্ অভিমান প্রভৃতি দ্বারা কলুষিত জ্ঞানই বন্ধের কারণ। 'অহং ব্রহ্মান্মি', এইরূপ জীব ও ব্রহ্মের নির্বিশেষ অভেদ সাক্ষাৎকারই মুক্তির সোপান। পুরাণকার সত্যই বলিয়াছেনঃ—

তস্মাত্রঃখাত্মকং নাস্তি নচ কিঞ্চিৎ স্থথাত্মকম্। মনসঃ পরিণামোহয়ং স্থখত্বঃখোপলক্ষণঃ॥ জ্ঞানমেব পরংব্রহ্ম জ্ঞানংবন্ধায় চেয়াতে। জ্ঞানাত্মকমিদং বিশ্বং ন জ্ঞানাদ্বিভাতে প্রম॥

বিষ্ণুপুরাণ, ২।৬।৪৭—৪৮।



## ষপ্ত পরিক্রেস জগনিথ্য

জীব ও পরব্রক্ষের অভেদ সাক্ষাৎকার বা অদ্বয়ভাবনা, যাহা মুক্তির সোপান বলিয়া অদ্বৈতবেদান্তে বর্ণিত হইয়াছে, তাহা তথনই কেবল সম্ভবপর হয়, যথন ভোক্তা জীব, এই ভোগ্য জগৎ প্রভৃতি সমস্তই মিথ্যা বলিয়া দৃঢ় নিশ্চয় হয়। আনন্দময়ের সহিত অধ্যাসের ফলে লীলাময়ী এই বিশ্বপ্রকৃতি আনন্দময়ী বলিয়া মনে হইলেও, বস্তুতঃ এই জগল্লকী সত্য নহে, মিথ্যা।

"ব্ৰহ্ম সত্যং জগনিখ্যা, জীবে ব্ৰফ্মিব নাপরঃ।"

এক কথায় ইহাই অদৈতবেদান্তের মর্গবাণী। জগৎ যাহা প্রতিনিয়ত গমনশীল বা পরিবর্তনশীল, তাহা দত্য হইবে কিরুপে ? যাহা প্রব স্বপ্রকাশ স্বতঃদিদ্ধ দেই দচ্চিদানন্দ পরব্রহ্মই একমাত্র দত্য বস্তু; তদ্ব্যতীত সমস্তই অসত্য। অসত্য বা মিথাা বলিতে অদৈতবাদী কি বোঝেন ? মিথাাত্বের সংজ্ঞা বা পরিচয় (লক্ষণ) কি ? জগতের মিথাাত্বে প্রমাণই বা কি ? তাহা এই প্রসঙ্গে বিচার করা আবশ্যক। অদৈতবেদান্তের বিভিন্নপ্রন্থে মিথাাত্বের জিন্ন ভিন্ন সংজ্ঞা দেখিতে পাত্যা যায়। চিৎস্থখাচার্য 'তরপ্রদীপিকায়' মিথাাত্বের প্রন্ধপ দশটি সংজ্ঞার ইন্ধিত করিয়াছেন।' তাহার একটিও জগতের সত্যতাবাদী নৈয়ায়িক মাধব, রামানুজ প্রভৃতির ত্বার আক্রমণ বেগ সহ্য করিতে পারে নাই। এইজন্মই চিৎস্থাকে পরে মিথাাত্বের একটি নির্দোষ সংজ্ঞা নির্দেশ করিতে হইয়াছে। আমরা ক্রমশঃ প্রেসকল লক্ষণের যৌক্তিকতা আলোচনা করিব।

তত্ত্বপ্রদীপিকা, ৩২-৩৩ পৃষ্ঠা; নির্ণয় সাগর সং।

১। কিং পুনরিদং মিথ্যাত্বং প্রমাণাগম্যত্বং বা ১, অপ্রমাণজ্ঞানগম্যত্বং বা ২, অ্যথার্থ-জ্ঞানগম্যত্বং বা ৬, দদিলক্ষণত্বং বা ৪, দদদদিলক্ষণত্বং বা ৫, অবিভাতৎকার্যয়োরভ্য-তরত্বং বা ৬, জ্ঞাননিবর্ত্যত্বং বা ৭, প্রতিপদ্মোপাধে নিষেধপ্রতিযোগিত্বং বা ৮, বাধ্যত্বং বা ১, স্বাত্যন্তাভাবসমানাধিকরণত্যা প্রতীয়মানত্বং বা ১০।

১। "যাহা প্রমাণগমা নহে, তাহাই মিথ্যা"। এই লক্ষণটি কিন্তু ঠিক হইল না। এই লক্ষণ অনুসারে সর্ববিধ প্রমাণের অগোচর নির্বিশেষ পরব্রহ্ম, যাহাকে অদৈতবাদী একমাত্র সত্য বলিয়া সদক্ষণ

সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, সেই নির্বিশেষ সচ্চিদানন্দ পরব্রহ্মও মিথ্যাই হইয়া দাঁড়ান নাকি ?

২। "অপ্রমাণ-জ্ঞানের যাহা বিষয় তাহাই মিথা।", এইরূপ মিথাত্বের লক্ষণও দোযাবহ। কারণ, বৌদ্ধদার্শনিক বিশের তাবদ্ বস্তুকেই ক্ষণিক বলিয়া সাব্যস্ত করিয়াছেন। 'সর্বং ক্ষণিকম্' ইহাই বৌদ্ধ সিদ্ধান্ত। এই সিদ্ধান্ত অপর কোন ভারতীয় দার্শনিকেরই অনুমোদন লাভ করে নাই। এই অবস্থায় 'অপ্রমাণ-জ্ঞান' বলিয়া যদি বৌ্দ্ধান্ত ক্ষণিকবাদকে গ্রহণ করা হয়, তবে অত্বৈতবাদীর জীব, জগৎ, ত্রহ্ম প্রভৃতি সমস্তই অপ্রমাণ ক্ষণিক বিজ্ঞানের বিষয় হইয়া মিথ্যাই হইয়া দাঁড়াইবে। অত্বৈতবেদান্তীর সত্য ত্রহ্মণও আলোচ্য মিথ্যা লক্ষণাক্রান্ত হইয়া মিথ্যার পর্বায়ে পড়ায়, (লক্ষণের যেরূপে তাৎপর্য, অত্বৈতবাদীর অনভিপ্রেত দেইরূপে অর্থ প্রতিপাদন করায়) লক্ষণটি অর্থান্তরণ দোষে কলুষিত হইয়া পড়িবে।

যাহা অযথার্থ জ্ঞানের বিষয়, তাহাই মিথ্যা 'অযথার্থজ্ঞানগম্যন্থং মিথ্যান্বম্', (চিৎস্থুখী, ৩২-৩৩ পৃঃ) এইরূপ তৃতীয় লক্ষণে অযথার্থ জ্ঞান বিনয়া যদি পূর্বোক্ত প্রকারে বৌদ্ধোক্ত ক্ষণিকবাদকে ধরা হয়, তবে এই লক্ষণেও দ্বিতীয় লক্ষণের দোষই অবশ্যস্তাবী হইবে, অর্থাৎ সত্য পরব্রহ্ম প্রভৃতিও মিথ্যাই হইবে।

যাহা সত্যের বিলক্ষণ বা বিসদৃশ তাহাই মিথ্যা—'সদ্বিলক্ষণত্বং মিথ্যাত্বম্', চিৎস্থী, (৩০ পঃ নির্ণয়সাগর সং) এইরূপ লক্ষণও দোষকলুষিত। এই

১। অর্থান্তরদোৰ কাহাকে বলে १

অমুজর্থ = অর্থান্তর। যেই উদ্দেশ্য দাধন করিবার জন্ম কোন তত্ত্ব বা তথ্যের অবতারণা করা হয়, তাহা যদি তদ্ব্যতীত কোন অনভিপ্রেত অর্থের দাধক হয়, তবে দেখানে অর্থান্তর দোষ ঘটে। আলোচ্যস্থলে জগতের মিথ্যাত্বের লক্ষণ সত্য পরব্রক্ষের মিথ্যাত্ব দাধন করায়, অদৈতবাদীর অনভিপ্রেত অর্থের প্রতিপাদক হওয়ায়, অর্থান্তর দোষ ঘটিয়াছে।

লক্ষণ অনুসারে অলীক আকাশকুম্বন প্রভৃতিও মিথ্যাই হইয়া দাঁডায়। আকাশকস্তম প্রভৃতি অদৈতবেদান্তের সিদ্ধান্তে বস্তুতঃ মিথ্যার 8 र्थ ल**क**त পর্বায়ে পড়ে না: উহারা অলীক। মিথ্যা ঘটাদি প্রপঞ্চ হইতে স্থানিকর বিভেদ স্থতিস্পান্ট। এই জন্মই অনীক আকাশকস্তম প্রভতিতে উল্লিখিত মিথ্যারলক্ষণের অতিব্যাপ্তি প্রদর্শন করা হইয়াছে। ঘটপ্রভৃতি ব্যাবহারিক বস্তু চরমে মিথ্যা হইলেও, যতক্ষণ পর্যন্ত ব্যাবহারিক জীবন আছে, ত তক্ষণ পর্যন্ত পানীয় আহরণে সমর্থ, প্রতাক্ষণমা ঘটপ্রভতিকে সতা সাভাবিক বলিয়াই মনে হয়। এইরূপ ঘট প্রভৃতিকে মিথা। বলিলেও, অলীক বলা চলে না। পরিণামে মিথাা হইলেও ঘট প্রভৃতির বাবহারিক সত্যতা অবশ্য-সীকার্য। অলীক আকাশকুম্বম প্রভৃতি বস্তুই নহে, উহা অবস্তু। পতঞ্জনি তাঁহার যোগদর্শনে অলীক আকাশকুম্বম প্রভৃতিকে মিথ্যারও নিম্নস্তরে গণনা করিয়া, 'বস্তুশূতা' বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন—"শনজ্ঞানানুপাতী বস্তুশূতো বিকল্প:।" যোগদর্শন, ৮ সূত্র। এইরূপ অবস্তু আকাশকুস্থম প্রভৃতিতে মিথ্যাত্র লক্ষণের অতিব্যাপ্তি প্রদর্শন দঙ্গতই হইরাছে। আকাশকুস্থম মিথ্যা না হইলে, উহা অবশাই অমিথা। হইবে। এইরূপে অদৈতবাদে চুইটি অমিথ্যার পরিচয় পাওয়া যাইবে। একটি অমিথ্যা পরমার্থনৎ পরব্রন্ধ, অপরটি অমিথ্যা অলীক আকাশকুসুম। ফলে, অদৈতবাদ আর অদৈতবাদ থাকিবে না। দৈতবাদই হইয়া পড়িবে। এইরূপ আপত্তির উত্তরে বলা যায় যে. অলীক আকাশকুম্বন অমিথ্যা হইলেও, সত্য নহে। মৃতবাং অদ্বৈতবেদান্তোক্ত সদবৈতবাদ অর্থাৎ সত্য বস্তু একটি ব্যতীত দ্বিতীয়টি নাই. এইরূপ অদৈতবেদান্তের দিদ্ধান্ত অব্যাহতই থাকিবে।

যাহা দতেরও বিলক্ষণ, অসতেরও বিলক্ষণ, তাহাই মিথ্যা—"দদদদ্বিলক্ষণরং মিথ্যাত্বম্"। চিৎস্রখী, ৩০ পৃঃ। মিথ্যাত্বের এই লক্ষণটি পঞ্চপাদিকার রচয়িতা আচার্য পদ্মপাদের অনুমোদিত। মিথ্যাত্বের এইরূপ লক্ষণ যে দোষাবহ নহে, তাহা আমরা মিথ্যাত্বের পাঁচটি স্থপ্রসিদ্ধলক্ষণের বিচারপ্রদঙ্গে পরে আলোচনা করিব। এই পদ্মপাদোক্ত লক্ষণের দমালোচকেরা বলেন, এইরূপ লক্ষণ অসম্ভব। দার্শনিক চিন্তারাজ্যে তুইপ্রকার পদার্থের পরিচয় পাওয়া যায়, দৎ এবং অসৎ। দার্শনিক পদার্থ হয় দৎ হইবে, নতুবা অসৎ হইবে। যাহা দৎ নহে, তাহাই অসৎ; আবার

অসৎ না হইলেই তাহা হইবে সৎ বা সতা। সৎ এবং অসৎ ইহারা পরস্পর বিরুদ্ধ। পরস্পর বিরোধী চুইটি বস্তুর একটি সতা হইলেই অপরটি মিথ্যা হইবে; পক্ষান্তরে, একটি মিথ্যা হইলেই অপরটি সতা হইবে। সতের যাহা বিলক্ষণ তাহাই হইবে অসৎ, এবং অসতের যাহা বিলক্ষণ, তাহাই হইবে সৎ। সৎ ও অসৎ এই উভয়ের বিলক্ষণ কোন বস্তুই নাই বা থাকিতে পারে না। ফলে, এইরূপ লক্ষণও অসম্ভব হইতে বাধ্য।

যাহা অবিছা বা তাহার কার্য, তাহাই মিথা। ওইরপ মিথাতের
লক্ষণও অচল। কারণ, প্রথমেই প্রশ্ন আদিবে যে, অবিছা বলিয়া এখানে অদৈতবাদী কি বুঝাইতে চাহেন ? অবিছা শন্দে তিনি যদি তাঁহার
স্বীকৃত অনির্বচনীয় অবিছাকে লক্ষ্য করিয়া থাকেন, তবে,
প্ররূপ অনির্বচনীয় অবিছা অদৈতপ্রতিবাদী জগৎসত্যতার সমর্থক মাধ্ব,
রামানুজ প্রভৃতির নিকট প্রিদিদ্ধ নহে বলিয়া, অপ্রসিদ্ধ অর্থ প্রতিপাদন করার
দোষেই লক্ষণের উদ্দেশ্য ব্যাহত হইতে বাধ্য। দিতীয়তঃ অবিছা বলিতে
যদি বিছাবিরোধী মিথ্যাজ্ঞানকে অথবা মিথ্যাজ্ঞানের সংস্কারকে অদৈতবাদী বুঝাইতে চাহেন, তবে প্ররূপ অবিছামূলে উৎপন্ন সংসারী জীবের কর্মপ্রবৃত্তি, চেন্টা বা বিভ্রম-সংস্কার প্রভৃতি তো সত্য বলিয়াই প্রতিভাত হইবে,
অবিছার কার্য বলিয়া তাহা মিথ্যা হইবে কেন ?

যাহা জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় তাহাই মিথ্যা—"জ্ঞাননিবর্ত্যক্ষ মিথ্যাত্বম্"।
( চিৎস্থুখী, ৩০ পৃঃ।) এই লক্ষণও যুক্তিযুক্ত নহে। কারণ, পরবর্তী জ্ঞানের
দারা পূর্বের জ্ঞান নিবর্তিত হয়, ইহা কে না জানেন ? এখন
খাহা জ্ঞানের দারা নিবর্তনীয় তাহাই মিথ্যা হইলে, পরবর্তী
জ্ঞানোদয়ে নিবর্তনীয় পূর্বজ্ঞান মিথ্যাই হইয়া পড়ে। পরবর্তী জ্ঞানের
ভায় পূর্বজ্ঞানও সতাই বটে, মিথ্যা নহে। পরবর্তী কালে উৎপন্ন জ্ঞান

১। সং ও অসতের অর্থ কি হইবে, তাহার উপরই এই লক্ষণটির তাৎপর্য নির্ভর করিতেছে। আমরা এই লক্ষণের মর্মবিচারপ্রসঙ্গে সং ও অসতের অর্থের বিশ্লেষণ করিয়া দেখাইয়াছি যে, প্রতিবাদীর উক্ত সমালোচনা ভিত্তিহীন। স্থা পাঠক সেই আলোচনা দেখিবেন।

২। অবিভাতৎকার্যযোরভাতর হৃদ্ মিথ্যাহ্ম্। চিৎস্থী, ৩৩ পৃঃ।

৩। মাধবমুকুন্দের পরপক্ষ গিরিবজ্ঞ, ১ম অ:, ১২১ পৃঃ, রৃন্দাবন সং।

পূর্ববর্তী স্থথ-তুঃথ বোধের নির্তি সাধন করে বলিয়া, ঐ স্থথ-তুঃথ প্রভৃতিও মিথ্যাই হইয়া দাঁড়ায়। তারপর, জগৎসত্যতাবাদী মাধ্ব প্রভৃতি মাঁহারা বিশের স্ঠি-স্থিতি-লয় প্রভৃতির প্রতি পরমেশর অপ্রতিহত জ্ঞানকে কারণ বলিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, তাঁহাদের মতে জগতের প্রলয় দশায়, বিশের তাবদ্ সত্য বস্তুই পরমেশরের জ্ঞাননিবর্তনীয় বলিয়া মিথ্যাই হইয়া পড়ে। এইরূপে লক্ষণের উদ্দেশ্য ব্যাহত হয় বলিয়া আলোচ্য লক্ষণেও 'অর্থান্তর'দোয অবশ্যস্তাবী হয়।

যেই বস্তুর যাহা আশ্রয় বলিয়া বুঝা যায়, সেই আশ্রয় বা আধারেই যদি সেই বস্তুর অভাব দেখা যায়, তবে সেই বস্তুকে মিথ্যা বলিয়াই জানিব। প্রথন কথা এই, আলোচ্য লক্ষণে স্বীয় আশ্রয় বা আধারে যে বস্তু-জ্ঞানের কথা বলা হইয়াছে, তাহা কি সত্যজ্ঞান, না মিথ্যাজ্ঞান ? ইহা যে সত্যজ্ঞান নহে, তাহা সহজেই বুঝা যাইতে পারে। কেননা, বস্তুর আশ্রয় বা আধারে কোন বস্তুর জ্ঞানোদয় হইলে, সেই আধারে সেই বস্তুর নিষেধবৃদ্ধি কখনই জন্মিতে পারে না। এই জ্ঞানকে যদি শ্রমজ্ঞান বলা হয়, তবে ভ্রমজ্ঞানের বিষয় রজতের আধার বলিয়া পরিচিত ঝিনুকখণ্ডে রজতের যে অভাব আছে, তাহা বাদী প্রতিবাদী সকলেরই স্বীকৃত বলিয়া, লক্ষণটি অবশ্যই 'সিদ্ধসাধন'দোষে কলুষিত হইয়া পড়িবে। তারপর, ব্যাবহারিক সত্য বিশ্বপ্রপঞ্চের প্রতীতি শুক্তিরজতের ন্যায় ভ্রমরূপ না হওয়ায়, অবৈত্বাদীর অভিমত জাগতিক বস্তুর মিথ্যাত্বও সিদ্ধ হইবে না। ঃ

যাহা বাধ্য তাহাই মিথ্যা—বাধ্যত্বং মিথ্যাত্বম্। চিৎস্থী, ৩০ পৃঃ।
এথানে প্রশ্ন এই যে, লক্ষণস্থ 'বাধ্য' শব্দের অর্থ কি ? যাহা বাধক জ্ঞানের
বিষয় হয়, তাহাই বাধ্য, না, বাধক জ্ঞানের দ্বারা যাহা নিবর্তনীয়,
তাহাকেই বাধ্য বলিবে ? প্রথম অর্থ গ্রহণ করিলে সত্য
ঝিসুকের খণ্ডও 'ইহা রূপা নহে' এইরূপ বাধক জ্ঞানের বিষয় হইয়া মিথ্যাই
হইয়া দাঁডায়। বিশ্বপ্রপ্রেণ্ডর মিথ্যাত্ব সাধনের উদ্দেশ্যে কল্লিত লক্ষণের দ্বারা

১। প্রতিপরোপাধৌ নিষেধপ্রতিযোগিত্বং মিথ্যাত্বম ।

চিৎস্থী, ৩৩ পুঃ, নির্ণয়দাগর দং।

 <sup>\*</sup> চিৎস্থীর উদ্ধৃত এই ৭ম এবং ৮ম লক্ষণছ্ইটি বিবরণকার আচার্য প্রকাশাল্ম্যতি
 তদীয় বিবরণে মিথ্যাত্বের যথার্থ লক্ষণ বলিয়া লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। মিথ্যাত্বের

সত্য ঝিনুকথণ্ডের (শুক্তির) মিথাত্ত্ব সাধিত হওয়ায়, লক্ষণে 'অর্থান্তর' দোষই আসিমা পড়ে। দিতীয় কল্লেও পরবর্তী বাধক জ্ঞানের দারা পূর্ববর্তী জ্ঞানের নিবৃত্তি ঘটাম 'অর্থান্তর'দোষই অনিবার্য হয়।

নিজের অত্যন্তাভাবের অধিকরণেই যাহা প্রতীয়মান হয়, তাহাই মিথা। । শুক্তিতে বস্তুতঃ রজত নাই; রজতের অত্যন্তাভাবই আছে। রজতের অত্যন্তাভাবই আছে। রজতের অত্যন্তাভাবের অধিকরণে (শুক্তিতে)ই রজতের প্রতীতি হইতেছে; স্থতরাং রজত মিথাা। এইরূপ মিথাাত্বের নির্বচনও নির্দোষ নহে। এইরূপে মিথাাত্ব ব্যাখাা করিলে, সংযোগ, বিভাগ প্রভৃতি যে সকল পদার্থ একই সময়ে উহাদের আধারের এক অংশে থাকে, অপর অংশে থাকে না, তাহাদেরও মিথাাত্বই সিদ্ধি হয়। রুক্ষের শাখায় বানরটি বিদয়া থাকার, শাখাংশে রুক্ষে কপি সংযোগ আছে, আবার রুক্ষমূলে বানর না থাকার, মূলাংশে এ রুক্ষেই কপি সংযোগের অভাব আছে। এইরূপে কপিসংযোগ কপিসংযোগের অত্যন্তাভাবের অধিকরণে (রুক্ষে) প্রতীয়মান হওয়ায়, তাহাও মিথাাই হইয়া দাঁড়াইবে। লকণটি সত্য কপিসংযোগকে মিথাা প্রতিপাদন করায়, 'অর্থান্তর' দোয়েই কলুম্বিত হইবে।' তারপর, এই লক্ষণটিকে মিথাাত্বের লক্ষণ না বলিয়া, 'অব্যাপা'-রুক্তিঃ সংযোগ প্রভৃতির লক্ষণ বলিয়া ব্যাখ্যা করিলেও, তাহাতে অসঙ্গতির কোনই কারণ ঘটিবে না।

প্রসিদ্ধ পাঁচটি লক্ষণের ইহা দ্বিতীয় এবং ভৃতীয় লক্ষণ। দেই সকল লক্ষণের বিচারপ্রসঙ্গে এই লক্ষণ ছুইটি যে দোষাবহ নহে, তাহা আমরা বিশেষ ভাবে বিচার করিয়া দেখাইব।

- ১। স্বাত্যন্তাভাব সমানাধিকরণতয়া প্রতীয়মানত্বং মিথ্যাত্বম্। চিৎস্থ্ব, ৩০ পৃঃ।
- ২। নাপি স্বাধিকরণনিষ্ঠাত্যন্তাভাবপ্রতিযোগিত্বম্, অবাপ্যবৃত্তিসদ্রূপসংযোগাদা-বতিব্যাপ্তঃ।

মাধবমুকুন্দকৃত পরপক্ষগিরিব্জ্ঞ, ২ম অঃ, ১২১ পৃঃ।

\* যাহা একই সময়ে নিজের অধিকরণে অংশ বিশেষে থাকে, অংশ বিশেষে থাকে না, তাহাকে 'অব্যাপ্যবৃত্তি' বলে। আমার টেবিলের উপর এই যে বইখানি আছে, তাহা টেবিলের এই অংশে আছে, অপর অংশে বইখানির অভাব আছে। বইখানিকে যদি সরাইয়া লইয়া অপর অংশে রাখিয়া দেই, তবে টেবিলের য়েই অংশে এখন বইখানির সংযোগ আছে, সেই অংশেই সংযোগের অভাব ঘটিবে, য়েই

টিংস্তবের উল্লিখিত লক্ষণ বার্তীত তর্কতাওব পণ্ডিত বাাসরাজ 'সায়ামতে' আরও কয়েকটি মিথাারের লক্ষণের পরিচয় প্রদান করিয়াছেন। তাঁছার প্রথম লকণটি হইল—যাহা অতান্ত অসং তাহাই মিথা। "অতানা-সন্ধ্রং মিথ্যারম", আয়ামূত। এইরূপ মিথাারের লক্ষণ নিতান্তই দোষবহ। কেন না, অদৈতবাদী বিশ্বপ্রপঞ্জে আকাশকুম্রম প্রভৃতির তায় অত্যন্ত অস্থ কখনও বলেন না, বরং অসদ্বিলক্ষণই বলেন। এই অবস্থায় প্রদর্শিত মিথ্যারলক্ষণ অদৈতবেদান্তীর অনুমোদিত নহে বলিয়া, কোন প্রকারেই উহা গ্রহণ করা চলে না। 'বাহা অনির্বাচ্য তাহাই মিথ্যা' — "অনির্বাচ্যত্রং মিথা। রন", এইরপে লক্ষণনির্বচনও সঙ্গত নহে। লক্ষণস্থ অনির্বাচ্য পদটির অর্থ (শক্যার্থ) কি. তাহা নির্ণীত না হওয়ায়. এই লক্ষণে 'দাধ্যাপ্রদিদ্ধি' দোষ অবশ্যস্তাবী। যাহা দত্তের অন্ধিকরণ তাহাই মিথা। "দল্পনধিকরণত্বং মিথাতিম্", এইরূপ মিথাতের লক্ষণও অচল। কারণ, অদৈতবেদাত্তের সিদ্ধান্তে নির্বিশেষ পরব্রন্দো কোনরূপ ধর্ম না থাকায়, সতা বা সত্যবরূপ ধর্মও সদরূপ পরব্রক্ষে নাই। ফলে, নির্ধর্মক পরব্রহ্ম সত্ত্বের ( সতাত্তরূপ ধর্মের ) অন্ধিকরণ হওয়ার, উক্ত লক্ষণানুসারে মিথ্যাই হইয়া পডেন। বিশ্বপ্রপঞ্চের ব্যাবহারিক সত্যতা অদ্বৈতবেদান্তীর অনুমোদিত বিধায়, দশ্যমান প্রপঞ্চে সত্তানধিকরণত্বরূপ মিথ্যাত্বের লক্ষণের অব্যাপ্তিই অপরিহার্য হয়। যাহা ভ্রান্তির বিষয় হয় তাহাই মিথ্যা—'ভ্রান্তি-বিষয়ত্বং মিথ্যাত্বম'। এইরূপ লক্ষণও দোষকলুষিত। অদ্বৈতবেদান্তের দিদ্ধান্তে জগদবিভ্রমের অধিষ্ঠান বা আশ্রয়রূপে পরব্রহ্মও ভ্রান্তির বিষয় হইয়া থাকেন বলিয়া উক্ত লক্ষণানুসারে পরব্রন্ধও মিথ্যাই হইয়া পড়েন নাকি গু

মিথ্যার এইরূপ বিবিধ লক্ষণ বিভিন্ন গ্রন্থে দেখা গেলেও, আচার্য মধুসূদন সরস্বতী তাঁহার অদ্বৈতদিদ্ধিতে পদ্মপাদ, প্রকাশাত্মযতি, চিৎস্থথ প্রভৃতির রচিত যে পাঁচটি অতি প্রদিদ্ধ মিথ্যাত্মলক্ষণের বিচার করিয়াছেন, ব্যাসরাজ, জয়তীর্থ প্রভৃতির আক্রমণ প্রতিহত করিয়া, ঐ সকল লক্ষণের যুক্তিযুক্ততা প্রমাণ করিয়াছেন, আমরা দেই পাঁচটি লক্ষণেরই বিচারের সার এখানে আলোচনা করিব। ঐ পাঁচটি লক্ষণের প্রথমটির রচিয়িতা হইলেন পঞ্চপাদিকার প্রণেতা আচার্য পদ্মপাদ, দ্বিতীয় ও তৃতীয়

অংশে সংযোগ ছিল না, দেই অংশই সংযোগের আশ্রয় হইবে। ইহা হইতে সংযোগ যে অব্যাপ্যবৃত্তি তাহা সহজেই বোধগম্য হইবে।

লক্ষণটি বিবরণকার প্রকাশাত্মযতির; চতুর্থ লক্ষণটি চিৎস্থাচার্য বিরচিত। পঞ্চম লক্ষণটির প্রণেতা হইলেন—আনন্দবাধ ভট্টারকাচার্য। এই পঞ্চলক্ষণী আমরা পদ্মপাদ, প্রকাশাত্মযতি, চিৎস্থু প্রভৃতির বেদান্তমতের বিবরণ-প্রদানপ্রসঙ্গে আমাদের বেদান্তদর্শন-অদৈতবাদের 'বেদান্তচিন্তার ইতিবৃত্ত' নামক প্রথম খণ্ডে আলোচনা করিয়াছি।

বেদান্তের পরবর্তী ইতিহাদে, খণ্ডন-মণ্ডনযুগে তর্কতাণ্ডব পণ্ডিত ব্যাদরাজ, জয়তীর্থ প্রভৃতি জগতের সত্যতার সাধক দৈতবেদান্তিগণের আক্রমণ এবং আচার্য চিৎস্লখ, মধুসূদন সরস্বতী, গৌড় ব্রহ্মানন্দ প্রভৃতির

আত্বং স্থাৎ পঞ্চপাত্মক্তং ততো বিবরণোদিতে।

চিৎস্থীয়ং তৃতীয়ং স্থাদস্তামানন্দবোধজম্॥

পদ্মণাদের প্রথম লক্ষণটি হইল (১) সদস্ঘিলক্ষণত্বং মিথ্যাত্বম্। বিবরণকার প্রকাশাস্থাতির লক্ষণ ছুইটি হইল (২) প্রতিপ্রোপাধে ত্রৈকালিকনিষেধ্ প্রতিযোগিত্বম্ মিথ্যাত্বম্ অথবা (৩) জ্ঞাননিবর্ত্যত্বং মিথ্যাত্বম্। চিৎস্থা্রের চতুর্থ লক্ষণটি হইল—

স্বাশ্রয়ানিষ্ঠাত্যন্তাভাবপ্রতিযোগিত্বং মিথ্যাত্বম্। আনন্দবোধের পঞ্চম লক্ষণটি হইল— সন্ধিকিত্বং মিথ্যাত্বম।

۱ د

উল্লিখিত পাঁচটি লক্ষণের বিরুদ্ধে ব্যাসরাজ ভাষামূতে বলিয়াছেন—

অনির্বাচ্যোহপ্রসিদ্ধাদিঃ প্রতীতেঃ প্রতিবেধ্যতা। স্বাশ্রয়েহত্যন্তবিরহঃ সদ্বিলক্ষণতা তথা॥ ইতিপক্ষত্রয়েহত্যন্তাসত্ত্বং স্থাদনিবারিতম। ধীনাশ্রত্বেদিত্যত্বমেব স্থাৎ ন মুধান্মতা॥

ভায়ামৃত, মিথ্যাত্বকণ বিচার

ব্যাসরাজের উক্তির তাৎপর্য এই যে, বস্তু হয় সৎ হইবে, নতুবা অসৎ হইবে সৎ ও অসৎ এই উভয়ের বিলক্ষণ বা বিসদৃশ কোনও বস্তু নাই বলিয়া, প্রথম লক্ষণে অপ্রসিদ্ধ দোঘ দেখা দেয়। দিতীয়, তৃতীয় এবং চতুর্থ লক্ষণে দুশুমান বিশ্বপ্রপঞ্চের অত্যন্ত অসন্থই আদিয়া দাঁড়ায়। পঞ্চম লক্ষণে প্রপঞ্চের অনিত্যন্থই দিদ্ধি হয়, মিথ্যাত্ব দিদ্ধি হয় না। স্থতরাং মিথ্যাত্বের প্রদর্শিত পাঁচটি লক্ষণের কোন লক্ষণই নিঃসন্দেহভাবে অদ্বৈতবেদান্তীর অভিপ্রেত জগতের মিথ্যাত্ব সাধন করিতে পারে না। ব্যাসরাজের এইরূপ আপত্তির সমাধান আমাদের পরবর্তী আলোচনায় স্থধী পাঠক দেখিতে পাইবেন।

প্রতি আক্রমণের দলে অদৈত্তিতা উপলখণ্ড প্রতিহত স্রোতস্বতীর স্থায় কিরূপ দুর্বার গতিবেগ লাভ করিয়াছে, তাহা দেখাইবার জন্ম পুনরায় এই প্রদঙ্গ আমরা আলোচনা করিতে প্রয়াদী হইয়াছি। উল্লিখিত মিথ্যাতের লক্ষণের আলোচনার মূল উৎস কোথায়, ইহা যদি পরীক্ষা করা যায়, তবে দেখা যায়, ভাল্যকার আচার্য শঙ্কর তাঁহার অধ্যাসভাল্যে "অধ্যাসো মিথ্যেতি ভবিতং যক্তম", 'অধ্যাদ মিথাা হওয়াই উচিত' এইরূপে যে 'মিথ্যা' পদটির প্রয়োগ করিয়াছেন, তাহার ব্যাখ্যায় আচার্য পদ্মপাদ তাঁহার পঞ্চপাদিকায় বলিয়াছেন, মিথ্যাশব্দের দুইটি অর্থ দেখা যায়—একটি অসম্ভব, দ্বিতীয়টি অনির্বচনীয়তা। প্রথম অর্থে 'অধ্যাসে। গিথ্যা', অর্থাৎ চিৎ ও অচিতের গ্রন্থিরূপ অধ্যাস সম্ভবপর নহে: দ্বিতীয় অর্থে অধ্যাস অনিবঁচনীয়, ইহাই স্পাইটতঃ বঝা যায়। অনির্বচনীয়, অর্থাৎ সৎও নহে, অসৎও নহে; সদসৎও নহে; যে বস্তুকে সং বা সত্যরূপেও নির্বচন করা চলে না, অসত্যুরূপেও নিরূপণ করা যায় না, মত্যাসত্যরূপেও ব্যাখ্যা করা মন্তবপর হয় না; এইরূপ वस्त्रहे जनिर्वहनीय जाया। नांच करत्। जनिर्वहनीय वस्त्रमात्वहे मिथा। करन. 'দদদদ্বিলক্ষণর'ই মিথাবি, এইরূপ মিথাবের লক্ষণই আদিয়া পলপাদোক্ত পড়ে। পদ্মপাদ এই দৃষ্টিতেই তাহার মিথাাত্বের লক্ষণ বা মিণা) ত্রে লফণ পরিচয় লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। পদ্মপাদের এই লক্ষণটি চিৎস্তথ তাঁহার এন্তে মিথ্যাতের পঞ্চম লক্ষণ হিসাবে উল্লেখ করিয়াছেন, ইহা আমরা পূর্বেই দেখিয়াছি। প্রতিবাদী দৈতবেদান্তী প্রভৃতি দৎ ও অসৎ, এই উভয়ের অনধিকরণ বস্তু অপ্রসিদ্ধ বলিয়া আলোচ্য লক্ষণের অসঙ্গতি প্রদর্শন করিয়াছেন। এই প্রদঙ্গে অদৈতবাদী বলেন, সৎ না হইলেই অসৎ इट्रेर्टिं, जामर ना इट्रेलिट्रे ठाटा मर इट्रेरिंग, क्लीन वस्त्रेट्टे मर ७ जामर, এই উভয়ের অনধিকরণ হইবে না, হইতে পারে না। এইরূপে প্রতিবাদী যে আপত্তি তলিয়াছেন, দেই আপত্তির বিশেষ কিছুই মূল্য নাই। সৎ এবং অসৎ এই উভয়ের অভাব যে একই ধর্মীতে থাকিতে পারে, তাহা নিম্নোক্ত অনুমানের সাহায্যে সহজেই উপপাদন করা চলে। সত্ত্ব এবং অসত্ত্ব এই

উভয়েরই অত্যন্তাভাব কোন এক ধর্মী বা আশ্রয়ে বর্তমান থাকিবে

১। মিথ্যাশকো দ্যর্থ:—অপহৃব বচনোহনির্বচনীয়তাবচনশ্চ।

( সাধ্য ), যেহেতু এই সত্ত্ব ও অসত্ত্ব কোন-না-কোন বিশেশ্যেরই ধর্ম ( হেতু ), যেমন রূপ ও রুস ( সপক্ষ দৃষ্টান্ত )।

রূপ ও রদ এই উভয়ই পৃথিবী এবং জলের ধর্ম বটে, অথচ ইহাদের অভাব বায়ুতে দেখিতে পাওয়া যায়। ফলে, রূপ ও রদে ধর্মন্বরূপ হেতু যেমন আছে, দেইরূপ একই ধর্মীতে (বায়ুতে) রূপ ও রদের অত্যন্তাভাব থাকায়, রূপ ও রদে অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগিত্বরূপ দাধ্যও থাকিল। এইরূপে অনুমানাঙ্গ হেতু, দাধ্য এবং হেতু ও দাধ্যের ব্যাপ্তি প্রদিদ্ধই ইইল। আলোচ্য অনুমানের পক্ষ—দত্ব ও অদত্ত্বে ধর্মন্বরূপ হেতু বিজমান থাকায়, হেতুর পক্ষর্ত্তিতাও পাওয়া গেল এবং অনুমানটি যে নির্দোয তাহাও বুঝা গেল। উক্ত অনুমানবলে দত্ব এবং অদত্ত্বরূপ ধর্মের অত্যন্তাভাবও যে কোন একটি ধর্মী বা বিশেন্যে পাওয়া যাইবে তাহাও দাব্যস্ত হইল।

প্রতিবাদী হয়ত বলিবেন যে, রূপ ও রসের অভাব বায়ুতে আছে, তাহা কে অস্বীকার করিতেছে? রূপ ও রসের অভাব কোন এক ধর্মীতে থাকিলেও, সব এবং অসব এই পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্মদ্বরের অভাব কোথায়ও থাকিবে না। ধর্মী বা বিশেষ্য পদার্থটি হয় সৎ হইবে, নতুবা অসৎ হইবে। সৎ না হইলে, বস্তু অসৎ হইবে, অসৎ না হইলে, বস্তু সত্য হইবে। সৎ এবং অসৎ এমনই পরস্পরবিরোধী যে ইহারা কোন এক বস্তুতে কদাচ থাকিবে না, ইহাদের উভয়ের অত্যন্তাভাবও কোন এক স্থলে পাওয়া যাইবে না। এই অবস্থায় অদৈতবাদীর উল্লিখিত অনুমান সব্ব ও অসত্বের একত্র (কোন এক ধর্মী বা বিশেষ্য়ে) অবস্থানের সহায়ক হইবে কিরূপে গ

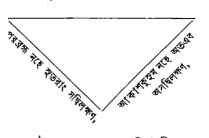
অদৈতবাদীর উন্নিথিত অনুমানের মর্ম এবং প্রতিবাদী মাধ্বের আপত্তির ভিত্তি কোথায় তাহা জানিতে হইলে, সর্বাগ্রে সন্ধ এবং অসন্ধ বলিলে বাদী, প্রতিবাদী কে কি বোঝেন, তাহাই স্পষ্টতঃ জানা আবশ্যক। সতের অভাবই অসৎ, অসতের অভাবই সৎ। সৎ ও অসৎ এইরূপ পরস্পরবিরোধী যে, যাহা সৎ নহে, তাহাই অসৎ, আর যাহা অসৎ নহে, তাহাই সৎ। সৎ ও অসতের এইরূপ অর্থ অদৈতবাদী গ্রহণ করেন না। ইহা আমরা পূর্ব পরিচ্ছেদে অনির্বচনীয় অবিভার স্বরূপনিরূপণে

২। সদসত্ত্বে একধর্মিনিষ্ঠাত্যন্তাভাবপ্রতিযোগিনী ধর্মত্বাৎ রূপরস্বৎ।

আলোচনা করিয়াছি। অদৈতবেদান্তী বলেন, যাহা ভত, ভবিগ্যুৎ ও বর্তমান, এই তিনকালের কোন কালেই বাধিত হয় না, তাহাই একমানে সৎ বা সতা বস্ত্র। পরব্রহ্মাই স্ততরাং একমাত্র সত্য বস্তু। আর যাহা কোন স্থলেই (কোন আশ্রায়ে বা আধারেই) সদরূপে প্রতীতির বিষয় হয় না, যাহাতে কোনরূপ বস্তুত্বই নাই, দেইরূপ 'বস্তুশূন্য' অর্থাৎ বাস্তবতার দর্বপ্রকার দংস্পর্শবর্জিত অলীক আকাশকুম্বম প্রভৃতিই 'অসৎ' বলিয়া জানিবে। সদরূপে কেন १ যাহা সতা বা মিথাা কোনরূপ প্রতীতিরই কদার গোরর হয় না, তাহাই অসৎ। 'অয়ং বন্ধ্যা পুত্রো যাতি', 'ইদ্ম আকাশকুস্তমং স্তর্ন্তি', এইরূপ সত্য বা মিথ্যা কোনরূপ অনুভবই জন্মে না। এইজন্ম বন্ধ্যাপুত্র, আকাশকুস্থম প্রভতিকে অলীক বা অসৎ বলা হইয়া থাকে। শুক্তিরজতের রজত অদৈতবাদীর দৃষ্টিতে মিথ্যা হইলেও, তাহা অদৎ নহে। সত্যজ্ঞানের তাহা বিষয় না হইলেও, ভ্রমপ্রতীতির তাহা বিষয় হয়। রূপার খণ্ড মনে করিয়া তাহা লইবার জন্ম ভ্রান্ত ব্যক্তি তাহার প্রতি ধাবিতও হয়। এইরূপ রজতকে আকাশকুস্থমের মত অসৎ বলা যায় কিরূপে? সহ ও অসৎ অবৈতবেদান্তের সিদ্ধান্তে এমন চুইটি বিরুদ্ধ কোটি যে তাহাদের মিলন সম্ভবপর না হইলেও, তাহাদের অন্তরালে মিথ্যা-জগতেরও স্থান আছে।

> মিথ্যা—ভক্তিরজত, দুখুমান ঘটাদি বিশ্বপ্রথ

সং-ত্রিকালাবাধ্য প্রমসং—প্রব্রহ্ম,



অসৎ—ইদংরূপে প্রতীতির অযোগ্য অলীক আকাশকুত্বম প্রভৃতি

এইরূপ জগৎপ্রপঞ্চ অনির্বচনীয়।

১। ত্রিকালাবাধ্যত্বরপদত্ব্যতিরেকো নাদত্ব্য, কিন্ত কচিদপ্যপাধে সত্ত্বে প্রতীয়মানত্বানধিকরণত্ব্য

অদৈতিদিদ্ধি, ৫০-৫১ পৃঃ, নির্ণয়দাগর দং।

শুক্তিরজত যতক্ষণ ভ্রম থাকে, ততক্ষণই সৎ বা সত্যরূপে প্রতীতির গোচর হয়। স্বতরাং শুক্তিরজতে অসৎ আকাশকুস্থম প্রভৃতির বৈলক্ষণ্য স্থাপেই। শুক্তির দ্রানোদয়ে বাধিত হয় বলিয়া, ত্রিকালাবাধ্যক্ষপ সতেরও ইহা বিলক্ষণ বা বিসদৃশ। যাহা সৎ ও অসতের বিলক্ষণ তাহাই মিথ্যা। ফলে, শুক্তিরজত মথ্যালক্ষণাক্রান্ত হওয়ায় মিথ্যাই হইল। দৃশ্যমান ঘটাদি বিশ্বপ্রপঞ্চেও শুক্তিনজতের স্থায়ই সৎ পরত্রক্ষ এবং অসৎ আকাশকুস্থম প্রভৃতির বৈলক্ষণ্য থাকায়, বিশ্বপ্রপঞ্চেরও মিথ্যাত্ব সিদ্ধ হইল।

প্রতিবাদী মাধ্বের মতে যাহা বাধ্য তাহাই অসৎ, আর যাহা বাধ্য হৈছে, তাহাই সৎ—'বাধ্যত্বম্ অসর্বন্, অবাধ্যত্বং সর্বন্।' শুক্তিরজত প্রভৃতি বাধ্য বলিয়াই তাহা অসৎ। পরব্রহ্ম এবং পরিদৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ অবাধ্য বলিয়াই সৎ বা সত্য। সর্ব এবং অসর এইরূপে পরস্পার বিরহ বা অভাবস্বরূপ। এইজন্ম থাবে আলোচিত মিথ্যাত্বলক্ষণের বিরুদ্ধে বলেন যে, সর্বাত্যন্তাভাব এবং মসর্বাত্যন্তাভাব এই উভয়্মবিধ ধর্মই যদি মিথ্যাত্বের গ্রাহক হেতু হয়, তবে মদ্বৈতিসিদ্ধান্তে বিরোধ অবশ্যন্তাবী। বিশ্বপ্রপঞ্চে যদি সম্বের অত্যন্তাভাব থাকি, গবেই তো প্রপঞ্চে আসর থাকিল, সেক্ষেত্রে প্রপঞ্চে অসরের অত্যন্তাভাব থাকিবে করপে? এইভাবে জাগতিক বস্তুরাজিতে যদি অস্বরের অত্যন্তাভাব থাকে, গহা হইলেই তো সেখানে সর্ব থাকিল, সত্বের অত্যন্তাভাব সেখানে গ্রেক্ত

মাধ্বের এইরূপ আপতির উত্তরে অবৈতবেদান্তী বলেন, এইজন্মই তো
ার ও অসরকে আমরা মাধ্ব পণ্ডিতগণের ন্যায় পরস্পরের অভাবরূপ
ালি না। দর এবং অসর যদি পরস্পর অভাবরূপ হয়, তবেই মাধ্ব বলিতে
গারেন, যেখানে প্রপঞ্চে দরাভাব আছে, দেইখানেই যদি প্রপঞ্চে অসবেরও
মভাব থাকে, তবে অসর কোন মতেই সবের অভাবরূপ হইতে পারে না।
এইরূপে যেখানে অসবের অভাব থাকে, দেইখানেই যদি দরেরও অভাব
গাকে, তবে সর্ব অসবের অভাবরূপ হয় না। মাধ্বের প্রদর্শিত অনুপপত্তি
মবৈত্মতের পোষ্কতাই সম্পাদন করে। কেননা, অবৈত্বাদী তো আর
ার এবং অসরকৈ পরস্পর বিরহরূপ বলেন না।

সত্ত্ব এবং অসত্ত্বকে পরস্পর বিরহব্যাপকও বলা চলে না। অসত্ত

যদি দর্বাভাবের বাপেক হয়, তবে যেখানে যেখানে দর্বাভাব থাকিবে, অদর্বও

মর্ও অমর্ব শেখানে অবশ্যই থাকিবে। নতুবা অদর ও দর্বাভাবের
পরশার বিরহ
মধ্যে ব্যাপ্য-ব্যাপকভাব নাই, ইহাই বুঝিতে হইবে।

যাপক নহে
ভক্তিরজত শুক্তির জ্ঞানোদ্যে বাধিত হয় বলিয়া, উহা

ক্রিকালাবাধ্য দৎ নহে। শুক্তিরজতে দর্বাভাবই আছে। দর্বাভাব থাকিলেও
শুক্তিরজত কিন্তু আকাশকুস্থম প্রভৃতির স্থায় অদৎ নহে। দর্বাভাবের

যায় অদর্বাভাবও শুক্তিরজতে আছে। ফলে, দর্বাভাব থাকিলেই দেখানে

অদর থাকিবে, এইরূপে মাধ্বের ব্যাপ্তি ব্যভিচারী হইতে বাধ্য। অদর্বকে

যেমন দর্বাভাবের ব্যাপক বলা যায় না, দেইরূপে দর্বকেও অদ্রাভাবের

ব্যাপক বলা চলে না। শুক্তিরজতে অদ্রাভাব থাকিলেও ত্রিকালাবাধ্যরূপ

দর্ব দেখানে নাই। এইজন্ম দর্ব ও অদরকে পরস্পর বিরহব্যাপকও বলা

চলিতে পারে না।

মর ও অমরকে প্রস্পর বিরহের ব্যাপ্য বলিতে অবশ্য অদৈতবাদীরও আপত্তির কোনই কারণ নাই। প্রশ্ন হইতে পারে যে, যেখানে সন্ধাভাব আছে, দেখানেই যদি অসত্ত্বেরও অভাব থাকে, ( যেমন অদ্বৈতবেদান্তদিদ্ধান্তে মিথ্যা শুক্তিরজত প্রভৃতিতে আছে) তবে অসর সর্বাভাবের, সর অসন্থা-ভাবের ব্যাপ্য হইবে কিরূপে ? সর থাকিলে অসর থাকে না, অসর থাকিলেও সত্ত থাকে না. ইহাই সত্ত ও অসত্ত পরস্পত্ত বিরহবাপ্য বলিয়া অদ্বৈত-বাদী বুঝাইতে চাহেন। প্রস্পর বিরহব্যাপ্য এই দত্ত এবং অসত্ত কোন এক বস্তুতে থাকিবে না। ইহাদের উভয়ের অভাব কিন্তু একই বস্তুতে পাওয়া যাইবে। গোড় এবং অশ্বত্ত পরস্পর বিরহব্যাপ্য—গোড় অশ্বতা-ভাবের বাপ্য, অশ্বর্থ গোত্বাভাবের ব্যাপ্য। গোত্ব থাকিলেই অশ্বর্যাভাব থাকিবে, অশ্বর থাকিলেই গোত্বাভাবও থাকিবে। ফলে, "অশ্বতাভাবাবান গোত্বাৎ," "গোত্বাভাববান্ অথত্বাৎ" এই প্রকার অনুমানের প্রয়োগও দোষাবহ হইবে না। পরস্পার বিরহব্যাপ্য গোত্ব এবং আত্মত্ব কোন্ও একই ধর্মী বা বিশেষ্যে কদাচ বিরাজ করিবে না। কিন্ত গোড় ও অশ্ব. এই উভয়ের অভাব গজ, উট, মহিষ প্রভৃতিতে পাওয়া যাইবে। এইরূপ পরস্পরবিরুদ্ধ দত্ত এবং অদত্ত, এই উভয়ের অভাব দৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চে, শুক্তিরজত প্রভৃতিতে দেখা যাইবে। স্থতরাং ঐ সকল শুক্তিরজত বা ঘট প্রমুখ বস্তুকে সদসদ্বিলক্ষণ বা মিথ্যা বলিতে আপত্তি কি ? জাগতিক বস্তুকে আলোচ্য দৃষ্টিতে 'সদসদ্বিলক্ষণ' বা মিথ্যা বলিয়া ব্যাখ্যা করায়, প্রতিবাদী মাধ্ব প্রভৃতি 'সদসদ্বিলক্ষণ'রূপ সাধ্য অপ্রসিদ্ধ বলিয়া, পঞ্পাদিকোক্ত

বিনরণকার প্রকাশাস্থ্যতির মতে মিথ্যাত্তের লক্ষণ মিথ্যাত্মলক্ষণে যে 'সাধ্যাপ্রসিদ্ধি' দোষের উদ্ভাবন করিয়াছেন, ঐ দোষও এখন অচল হইয়া দাঁড়াইল। পঞ্চপাদিকাবিবরণের রচয়িতা প্রকাশাত্মযতি বলেন—যেই বস্তুর যাহা আধার বলিয়া প্রতিভাত হয়, সেই আধার বা আশ্রয়েই যদি সেই

বস্তুর অত্যন্তাভাব থাকে, তবে সেই বস্তু অবশ্য মিথাাই হইবে।

<sup>\*</sup> এইরূপে 'সদসন্বিলক্ষণত্ব'ই নিখ্যাত্ব, এই প্রকার পদ্মপাদাচার্যের লক্ষণ নির্দোয বলিয়া প্রতিভাত হইলেও, একটি কথা এই প্রদঙ্গে মনে রাখা আবশ্যক যে, শুক্তি-বজতের রজতকে অহৈতবাদী 'অদৎ' বলেন না, প্রতিতাদিকভাবে দৎ বলেন। উহাকে অদৎ বলেন মাধ্ব। অসংখ্যাতিবাদী মাধ্বের মতে ভ্রমস্থলে অত্যন্ত অসং वस्त्रवहें शां हि इहेशा थार्क। माध्वमन्धमार्यत मर्ह यांश ज्वांश, हाहा है मर, याहा বাধ্য তাহাই অদে। বিশ্বপ্রপঞ্চ এবং পরব্রদ্ধ-পুরুষোত্তম, এই উভয়ই অবাধ্য, উভয়ই দং। শুক্তিরজত এবং আকাশকুস্ম ইহারা উভয়েই বাধ্য এবং উভয়েই অসং। আকাশকুমুম প্রভৃতি যাহা দত্য বা মিথ্যা কোনরূপ প্রতীতিরই বিষয় হয় না, ভাহাদিগকে ভ্রমের ক্ষেত্রে 'গুক্তিরজতং দং' এই প্রকারে দত্যরূপে প্রতীয়-মান রজতের সহিত এক জাতীয় বলিয়া গ্রহণ করিতে অদ্বৈতবাদী কোন্যতেই প্রস্তুত নহেন। শুক্তিরজত ভ্রমপ্রতীতির বিষয় হয়, আকাশকুসুম স্ত্য-মিথ্যা কোনরূপ জ্ঞানেই ভাদে না। এইজন্ম অতান্ত অদৎ অলীক আকাশকুস্থম প্রভৃতিকে ভক্তিরজতের ন্থায় অদৎ বলিতে অদংখ্যাতিবাদী মাধ্বের আগ্রহ থাকিলেও, অদৈতবাদীর কোনই আগ্রহ নাই। সেই দিক হইতে বিচার করিলে পদ্মপাদের আলোচ্য লক্ষণে মিথ্যাকে 'অদদ্বিলক্ষণত্বম' বলিয়া ব্যাখ্যা করার কোনই প্রয়োজন দেখা যায় না। প্রাচীন অদৈতবেদান্তী নৃসিংহাশ্রম তাঁহার অদৈতদীপিকায় মিথ্যাত্বের লক্ষণে মিথ্যাকে এইজন্মই 'অদদ্দিলক্ষণ' বলিয়া বিবৃত করেন নাই। আনন্দবোধ ভট্টারকাচার্য তাঁহার ভাষমকরন্দেও সত্য বা স্থ হইতে যাহা বিবিক্ত বা পুথক্ তাহাকেই মিথ্যা বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। ম্মায়মকরন্দের লক্ষণ পরে আমরা বিচার করিয়াছি।

<sup>&</sup>gt;। প্রতিপ্রোপাধে ত্রৈকালিকনিষেধপ্রতিযোগিত্বং মিথ্যাত্বম্, অথবা প্রতিপ্রোপাধে অভাবপ্রতিযোগিত্বের মিথ্যাত্বং নাম। পঞ্চপাদিকা বিবরণ।

আচার্ব চিৎস্থাও এই মর্মেই তদীয় 'চিৎস্থা'তে নিম্নোক্ত পতে মিথ্যান্বের বিষয়ণের অন্তর্জপ লক্ষণ ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

চিৎস্থের মিথ্যা- সুর্বৈথ

সর্বেধামেব ভাবানাং স্বাশ্রয়ত্বেন সম্রতে।

ত্বের লক্ষণ

প্রতিযোগিরমত্যন্তাভাবং প্রতি মুযাত্মতা॥

(চতুর্থ লক্ষণ)

তন্ধপ্রদীপিকা, ৩৯ পঃ।

সকল প্রকার ভাব বস্তুরই নিজের আশ্রেয় বা আধার বলিয়া যাহা পরিচিত, সেই আধারেই যদি ঐ সকল ভাববস্তুর অত্যন্তাভাব প্রতীতি-গোচর হয়, তবে অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী ঐ সকল ভাববস্তুকে মিথ্যা বলিয়াই জানিবে। চিৎস্থ্যাচার্যের ছলে গ্রাথিত এই মিথ্যাত্বের লক্ষণটিকে গছে রূপায়িত করিয়া ধর্মরাজাধ্বরীন্দ্র তাঁহার বেদান্তপরিভাষায় গ্রহণ করিয়াছেন।

স্বাশ্রয়ত্বেনাভিমত্যাবরিষ্ঠাত্যন্তাভাবপ্রতি-মিথ্যাত্রপ্র বিবরণ ও তত্ত্ত-প্রদীপিকার অনু- যোগিত্বম। বেদান্তপরিভাষা, ১৬৪ পঃ, কলিঃ বিশঃ বিঃ সং। রপ-বেদান্ত পরি-ভাষার মিখ্যাতের যেই বস্তুর আশ্রয় বলিয়া যাহা প্রতীত হয়, সেই লক্ষণ আশ্রয়েই যদি ঐ বস্তুর অত্যন্তাভাব পাওয়া যায়, তাহা हरेल र्क वस्तरक भिथा। विनयारे वृत्तिर**७ हरे**रि। উল্লিখিত তিনটি মিথ্যাত্ব লক্ষণেরই বক্তব্য অনেকাংশে তুল্যরূপ। সেইজগু তিনটি লক্ষণকে একত্রই আমরা বিচার করিতেছি। প্রকাশান্ত্রযতি ও চিৎস্থাচার্যের লক্ষণ তুইটির যদি তুলনামূলক বিচার করা যায়, তবে দেখা যায় যে, উভয় লক্ষণেরই বিশেষ্য পদ চুইটি একই অর্থের সূচনা করে। "ত্রৈকালিক নিষেধপ্রতিযোগী" বলিতে যাহা বুঝায়, অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী বলিলেও তাহাই বঝায়। সদাতন বা নিত্য সংসর্গাভাবকেই অত্যন্তাভাব বলে। বিত্যসংস্পাভাব বলিতে বর্তমান, অতীত ও ভবিষ্যৎ এই তিনকালেই

১। চিৎস্থীর লক্ষণটিকে গঢ়ে রূপায়িত করিলে লক্ষণটি নিয়রূপ দাঁড়ায়—
স্বাশ্রয়নিষ্ঠাত্যস্তাভাবপ্রতিযোগিত্বং মিথ্যাত্বম্। আচার্য মধ্বদন সরস্বতী 'অচৈতদিদ্ধি'তে চিৎস্থাচার্যের মিথ্যাত্বের লক্ষণ বলিয়া উল্লিখিত গলে রূপায়িত
লক্ষণেরই অবতারণা করিয়াছেন।

২। অভাবস্ত দ্বিধা সংসর্গান্তোন্যাভাবতেদতঃ। প্রাগভাবস্তথাধ্বংসোহপাত্যস্তাভাব এব চ॥

যাহার অত্যন্তাভাব পাওয়া যায়, তাহাকে বুঝায়। ফলে, তৈকালিক নিষেধের প্রতিযোগী আর অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী একই কথা হইল। লক্ষণের বিশেষ্যাংশ যেমন সমান, বিশেষণাংশও সেইরূপ সমান। বিবরণে প্রকাশাত্মযতি যাহাকে 'প্রতিপন্নোপাধি' (উপাধি বা আশ্রেয় বলিয়া যাহা প্রতীত হয়) বলিয়াছেন, তাহাকেই চিৎস্থুখাচার্য ভাষান্তরে বলিয়াছেন—'স্মাশ্র্যকেন সম্মতে' নিজের আশ্রয় বা আধার বলিয়া যাহা প্রতিভাত হয়। এইরূপে লক্ষণ ছুইটির বিশেষ্য এবং বিশেষণ অংশ একই অর্থ প্রকাশ করায়, ইহাদের যে কোনরূপ মৌলিক পার্থক্য নাই তাহা সহজেই বুঝা যায়।'

উল্লিখিত লক্ষণে নিজের আশ্রয় বলিয়া অভিমত (প্রতিপরোপাধৌ) এইরূপ বলায় অসৎ আকাশকুস্কম প্রভৃতিতে মিণ্যাত্বের লক্ষণের অতিব্যাপ্তি হইল না।

এবং ত্রৈবিধ্যমাপন্ন: সংদর্গাভাব ইয়তে।

ভাযাপরিচ্ছেদ, ১২-১৩ কারিকা।

নিত্যদংসর্গাভাবত্বমত্যন্তাভাবত্বম।

দিদ্ধান্ত মুক্তাবলী, ১২ কারিকা।

১। এই প্রদঙ্গে লক্ষ্য করা আবশ্যক যে, বিবরণকার প্রকাশাত্ম্যতির লক্ষণ এবং চিৎস্থারে লক্ষণের মধ্যে যদি কোনরূপ পার্থক্য নাই থাকে, তবে আলোচ্য লক্ষণ ছুইটি পুনরুজিনোষে দূষিত হয় না কি ? এই প্রশ্নের উত্তরে আচার্য মধুস্দন দরস্বতী অদ্বৈতদিদ্ধিতে বলিয়াছেন—চিৎস্কুথাচার্যের স্বীয় আশ্রয়ে অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী—'স্বাশ্রয়নিষ্ঠাত্যন্তাভাবপ্রতিযোগিত্বম', এই লক্ষণটিকে নিজের অত্যন্তাতাবের অধিকরণেই প্রতীয়মান-স্বাত্যন্তাতাবাধিকরণ এব প্রতীয়-यानज्ञम, এইরূপে ব্যাখ্যা করিলেই লক্ষণছয়ের দর্বাংশে তুল্যতা থাকে না, পুনরুক্তিরও প্রশ্ন আদে না। অবশ্য এইরূপভাবে চিৎস্থবের লক্ষণটিকে ব্যাখ্যা করিলেও, তাহাতে বিশেষ ও বিশেষণাংশের পরিবর্তন ব্যতীত মৌলিক কোনও ভেদ সাধিত হইবে না। পূর্বে চিৎস্থথের লক্ষণের যাহা বিশেষ্য ছিল, এই পরিবর্তিত অবস্থায় তাহা বিশেষণে রূপান্তরিত হইয়াছে, পূর্বে যাহা বিশেষণ ছিল তাহা বিশেষ্যে রূপান্তরিত হইয়াছে এইমাত। অর্থাৎ বিবরণোক্ত লক্ষণের যাহা বিশেয় চিৎসুখের লক্ষণে তাহা বিশেষণ, বিবরণের লক্ষণের যাহা বিশেষণ, চিৎসুখের লক্ষণের তাহা বিশেষ্য। এসম্পর্কে বিশেষ কথা অহৈতসিদ্ধিতে চতুর্থ মিথ্যাত্ব-লক্ষণের বিচার প্রদঙ্গে আলোচনা করা হইয়াছে। "স্বাশ্রয়নিষ্ঠাতান্তাভাব-প্রতিযোগিত্বং মিথ্যাত্বম। তচ্চ স্বাত্যন্তাভাবাধিকরণ এব প্রতীয়মানত্বম। অতঃ পূর্ববৈলক্ষণ্যম"। অদৈতদিদ্ধি ১৮২-৮৩ পৃষ্ঠা, নির্ণয়দাগর সং।

কেননা, কোন বস্তুই তো ঘনস্ত আকাশকুত্মন প্রভৃতির আধার বলিয়া প্রতীতিধ্যানর হইবে না। আকাশ প্রভৃতি যে দকল বস্তু কদাচ আপ্রিত লক্ষণত্ব পদের হয় না, দেইরূপ আকাশ প্রভৃতিতে উক্ত লক্ষণের অব্যাপ্তি অবশুজ্ঞানী হয়। এইজন্ম খাইদতনাদী বলেন, মিথ্যা বস্তুমাত্রই আমাদের (অন্বৈতবাদীর) মতে সদাপ্রিত। ব্রহ্মসন্তাদারা অন্প্রাণিত হইয়াই নিখিল বিশ্ব সত্য স্বাভাবিক বলিয়া মনে হইতেছে। জগদাধার আলাই দকল বস্তুর আশ্রয় এবং অবিষ্ঠান। মিথ্যা কোন বস্তুই অনাপ্রিত নহে। কেবল স্বাধার আলাই আনাপ্রতি। এই অবস্থায় আকাশাদি প্রপঞ্চে উক্ত লক্ষণের অব্যাপ্তির প্রশ্নই আদে না। নিত্য সত্য ব্রহ্মই কেবল অনাপ্রিত বলিয়া, অতিব্যাপ্তির প্রশ্নও হয় অবান্তর।

এখানে আরও লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, প্রকাশাল্বতির উল্লিখিত লক্ষণে 'প্রতিপ্রোপাধি' বলিয়া, উপাধি বা আশ্রয়ের যে প্রতিপত্তি বা প্রতীতির কথা বলা হইয়াছে, সেই প্রতীতি কি সত্য ? না মিথা ? এই প্রতীতি যদি সত্য আশ্ৰয় বা আধানে হয়, অর্থাৎ নিজের আশ্রয়ে বস্তুটি যদি যথার্থতঃই থাকে, তবে দেই বস্তুর প্রতিপত্তি বা প্রতীতি কি বস্তুর সেখানে অত্যন্তাভাব কোনমতেই থাকিতে পারে না: সত্য, না **মিখ্যা** ? ত্রৈকালিক নিয়েধের প্রতিযোগীও তাহা হয় না। লক্ষণটি এইরূপে অসম্ভব হইয়া দাঁডায়। এই প্রতীতিকে (প্রতিপন্তিকে) যদি মিথ্যা বলা হয়, তবে लक्षा निक्षमाधन (मांग चनिवार्य इय । कांत्रण, रयथारन रय वस्त्र नाहे, रमहे जमखारनत বিষয় শুক্তিরজত প্রভৃতির ক্ষেত্রে শুক্তিতে রজতের অত্যন্তাভাব তো প্রতিবাদী মাধ্ব প্রভৃতিও স্বীকার করেন। লক্ষণে নৃতন কথা তাহা হইলে কি হইল? এইরূপ আপন্তির উন্তরে অবৈতবাদী বলেন, প্রতিপন্তি বা প্রতীতি বলিতে এখানে দাধারণ প্রতীতিই বুঝাইতেছে। সত্য প্রতিপত্তি বা মিথ্যা প্রতিপত্তি, এইরূপ প্রতিপন্তির কোন বিশেষ রূপ বুঝাইতেছে না। দেইরূপ অর্থ এখানে অভিপ্রেতও নহে। "পর্বতো বহিমান্ ধূমাৎ" এইরূপ অনুমানে পর্বত পক্ষ, বহি সাধ্য এবং ধুম হেতু। মহানদ (চুলা) প্রভৃতিতে ধুম দর্শন আছে; স্নতরাং মহানদ (চূলা) হইল এই অতুমানের দৃষ্টান্ত। মহানদে ধূম দর্শন আছে বলিয়া, যদি ধূম বলিতে এখানে মহানদীয় ধুমকে লক্ষ্য করা হয়, তবে পর্বতে মহানদীয় ধূম নাই বলিয়া, উক্ত অনুমানে স্বরূপাসিদ্ধি হেত্বাভাস অবশুদ্ভাবী হয়। এই স্বরূপাসিদ্ধি হেত্বাভাস নিবারণের

১। প্রতিপূর্বক পদ্ ধাতু কর্মবাচ্যে 'ক্ত' প্রত্যয় করিয়া প্রতিপন্ন পদটি নিপান হইয়াছে। প্রতিপদ্ধ অর্থিতিপত্তি বা জ্ঞানের বিষয়। উপাধি শব্দের অর্থ আশ্রয়। প্রতিপত্তির বিষয় এইটি আশ্রয়ের বিশেষণ। স্থতরাং প্রতিপত্তি বা জ্ঞানের বিষয় হিসাবে যেই উপাধি বা আধারকে ধরিয়া লওয়া হইয়াছে, প্রতিপন্ন উপাধি বলিলে তাহাকেই বুঝায়।

জন্ম যদি পর্বতীয় ধূমকেই হেতৃক্কপে গ্রহণ করা যায়, তবে অসমানের দৃষ্টান্ত মহানদে (চুলায়) পর্বতীয় ধূম না থাকায়, দৃষ্টান্তে দাধন বা হেতৃর অন্তিত্বই থাকে না, ফলে দাধ্যদিদ্ধিও হয় না। দৃষ্টান্ত—মহানদ এইরূপে হেতৃ এবং দাধ্য এই উভয়বিহীন হওয়ায়, মহানদ বা চুলাকে উক্ত অসমানের দৃষ্টান্তক্রপেই গ্রহণ করা চলে না। এই অবস্থায় পর্বতে বহির, অস্থানকে দোধমুক্ত করিতে হইলে, অস্থানের হেতৃ ধূমকে শুধূমক্রপেই (দামান্সত: ধূমদাবচ্ছিন্নক্রপেই) গ্রহণ করিতে হইবে। পর্বতীয়, মহানদীয় প্রভৃতি কোন প্রকার বিশেষ ধূম বলিলে চলিবে না। এক্ষেত্রেও দেইরূপ প্রতিপত্তি বলিতে প্রতীতিমাত্রকেই বৃঝিতে হইবে; দত্য বা মিথ্যা এইরূপে কোন বিশেষ প্রতিপত্তি বৃঝিলে চলিবে না।

প্রতিপত্তি বলিতে এখানে যদি প্রতীতিমাত্রকেই বুঝায়, কোনপ্রকার বিশেষ প্রতিপত্তি বা প্রতীতিকে না বুঝায়, তবে তো আলোচ্য লক্ষণে দিদ্ধসাধনদোৰই আদিয়া পড়িবে। কারণ, জগতের সত্যতাবাদী নৈয়ায়িকের মতে আমরা দেখিতে পাই, শুক্তিরজত প্রভৃতি বিভ্রমের স্থলে 'জ্ঞানলক্ষণা'' সন্নিকর্ষবশতঃ শুক্তিতে আপণস্থ রজতেরই ভাতি হইয়া থাকে; এবং 'নেদং রজতম্', ইহা রজত নহে, এইরূপ বাধবৃদ্ধিদারা শুক্তিতে (ঝিলুকখণ্ডে) কল্পিত মিথ্যারজতের সম্পর্কই ব্যাহত হয়। কল্পিত মিথ্যারজতের আশ্রম শুক্তিতে প্রতীত ভ্রান্ত রজত ত্রৈকালিক নিবেধের অর্থাৎ অত্যক্ষাভাবের প্রতিযোগী হওয়ায়, ঐ রজত যে মিথ্যা হইবে, তাহা তো আমরা

১। জ্ঞানলক্ষণা সন্নিকর্ষ কাহাকে বলে ? যে বস্তু সন্মুখে উপস্থিত নাই, অথচ যাহাকে আমি জানি, যাহা সন্মুখে অসুপস্থিত থাকিয়াও আমার জ্ঞানে ভাসে, ঐরপ জ্ঞায়মান অনুপস্থিত বস্তুর সন্মুখস্থরপে প্রতীতি হইয়া যে প্রত্যক্ষজ্ঞানোদয় হয়, তাহাকে জ্ঞানলক্ষণা সন্নিকর্ষ প্রত্যক্ষ বলা হইয়া থাকে। সন্মুখে অবস্থিত ঝিলুকের খণ্ডে রজত নাই। ঝিলুকের চাকচিক্যের সহিত রজতের সাদৃশ্য থাকায়, ঝিলুক দেখিয়া রজত আমার জ্ঞানে ভাদিল। রজত এখানে নাই, রজত ব্যবদায়ীর দোকানে আছে। সেই দোকানস্থ রজতের "ইদং রজতম্"রূপে সন্মুখস্থ হইয়া যে ভাতি হইল, এবং 'ইহা রজত', এইরপে দ্রস্থ রজতের যে প্রত্যক্ষ হইল, তাহাই জ্ঞানলক্ষণা সন্নিকর্ষ জন্ম রজতের প্রত্যক্ষ বলিয়া বুঝিতে হইবে। প্রত্যক্ষে সর্বত্তই দৃশ্যমান বিষয়ের সন্মুখে উপস্থিতি কারণ বলিয়া গণ্য হইয়া থাকে, অনুপস্থিত বিষয়ের প্রত্যক্ষ হয় না। শুক্তিরজতের ক্ষেত্রে রজতের দ্রন্থার সন্মুখে উপস্থিতি কোথায় ? রজত তো ব্যবদায়ীর দোকানে আছে, এখানে তো নাই। অনুপস্থিত রজতের প্রত্যক্ষ হইল কি করিয়া ? ইহার উত্তরে নৈয়ায়িক "জ্ঞানলক্ষণা সন্নিকর্ষ"বশতঃ দ্রস্থ রজতের প্রত্যক্ষ উপপাদন করিয়াছেন।

(প্রতিবাদীরা)ও অঙ্গীকার করি না। তোমরা (অবৈতনাদীরা) মিথ্যাত্বের লক্ষণে নৃতন কথা কি বলিলে? যাহা নাদী প্রতিবাদী উভয়ের নিকটই মিথ্যা বলিয়া প্রসিদ্ধ, সেই মিথ্যা শুক্তিরজতের মিথ্যাত্ব মাধন করায় অবৈতবেদান্তোক্ত মিথ্যাত্বের লক্ষণ 'শিদ্ধদাধন'দোনে কলুনিত হইবে নাকি ?

আলোচা 'সিদ্ধসাধনতার' খণ্ডনে অহৈতবেদান্তী বলেন, উল্লিখিত মিথাত লক্ষণে যে "অভিমত উপাধি" (প্রতিপ্রোপাধি) বা আশ্রয়ের কথা বলা হইয়াছে, সেই আশ্রমকে যতপ্রকার আশ্রম সম্ভবপর, সেই সর্ববিধ আশ্রম (যদ যাবতীয় আশ্রম) এইরূপে বিশেষ করিয়া বলিতে হইবে। কেবল ভ্রান্তরজতের আশ্রয় ধরিলে চলিবে না: তথাকথিত দতারজতের আশ্রয়কেও ধরিতে হইবে: তাহা হইলে আর প্রতিবাদীর প্রদর্শিত সিদ্ধদাধনতার প্রশ্ন উঠিবে না। রজতের আশ্রয়রূপে যাহা যাহা আমাদের জ্ঞানে ভাসে, সেই দকলপ্রকার আশ্রয়ে যদি রজত অভান্তাভাবের ( ত্রৈকালিক নিয়েরে ) প্রতিযোগী হয়, তবেই তাহা মিথ্যা হইবে। প্রক্রিরজতের রজত উল্লিখিত দৃষ্টিতে অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী হইলেও, আপণস্থিত দৃত্যুরজত তো প্রতিবাদীর মতে রজতের অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী নহে। ঐ আপণন্ত সত্য-রজতেরও মিথ্যাত্ব অদৈতবেদান্তীর অভিপ্রেত। অদৈতবাদীর মতাত্মদারে রজতের আশ্রয় বা আধার বলিয়া যদি রজতের যতপ্রকার আধার বা আশ্রয় আছে ( তাহা দতারজতের আশ্রয় আপণ প্রভৃতিই হউক, কিংবা ভ্রান্তরজতের আশ্রয় শুক্তি প্রভৃতিই হউক) দেই দর্বপ্রকার আশ্রয়কেই ধরা যায় এবং দেই দর্ববিধ আশ্রয়েই যদি রজতের অত্যন্তাতার পাওয়া যায়, তবে তথাকথিত সত্য, মিথ্যা দকল প্রকার রজতেরই মিথ্যাত্ব সিদ্ধ হইবে। সেইরূপ মিথ্যাত্বের ক্ষেত্রে প্রতিবাদি-প্রদর্শিত 'সিদ্ধসাধনতা'র আপন্তিও চলিবে না।

তারপর, লক্ষণে যে ত্রৈকালিক নিষেধ বা অত্যন্তাভাবের কথা বলা হইয়াছে, তাহা ঘারা কি সত্য নিষেধকে বুঝাইতেছে, না অসত্য, প্রাতিভাসিক বা ব্যাবহারিক নিষেধকে বুঝাইতেছে? নিবেধ যদি সত্য হয়, তাহা হইলে পর- ক্রেকালিক নিষেধ বা অত্যন্তাভাব কি সত্য? না অবহিতবাদ থাকে না, হৈতবাদই হইয়া দাঁড়ায়। নিষেধকে অসত্য? যদি প্রাতিভাসিক (নিষেধ) বলা হয়, তবে প্রাতিভাসিক গুক্তিরজত প্রভৃতির গুক্তিতে অত্যন্তাভাব বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েরই অহ্মোদিত বিধায়, লক্ষণে সিদ্ধসাধনতার দোষই অপরিহার্য হয়, ইহা আমরা ইতঃপূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। গুক্তিরজতে প্রাতিভাসিক রজতের যে প্রতীতি

১। নিষেধন্তান্ত্বিকোহতান্ত্বিকো বা নাভঃ অবৈত্বতঙ্গাৎ ন দ্বিতীয়ঃ সিদ্ধসাধনত্বাপন্তে:। প্রপক্ষ গিরিবজ্ঞ, ১ম অঃ, ১২০ পুঃ।

জন্মে, তাহার মূলে উক্ত প্রত্যক্ষের সত্যতার ব্যাঘাতক আগন্তক কাচকামলাদি কোন-না-কোন প্রকার দোষ অবশুই থাকে, নতুবা শুক্তি (ঝিমুকের খণ্ড) শুক্তি বলিয়া প্রতীতির গোচর হয় না কেন ? শুক্তিকে রূপার খণ্ড বলিয়া প্রত্যক্ষ হয় কেন ? ঘটবিশিষ্ট ভূতলে যদি ঘটের অভাবের প্রতীতি হয়, তবে তাহা যেমন ঘটের প্রত্যক্ষের উপাদানের দোবনশতঃই জন্মে, সেইরূপ বিশ্বপ্রপঞ্চের আধার বা আশ্রয় পরব্রক্ষেও প্রপঞ্চের অভাববৃদ্ধিও যে কোনরূপ আগন্তক দোবমূলেই উৎপন্ন হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? আগন্তক কোন-না-কোন দোবই প্রাতিভাসিক বস্তু ও তাহার আধারের মধ্যে অধ্যাসের শৃষ্টি করিয়া, আধারের সন্তায় অনুপ্রাণিত প্রাতিভাসিক বস্তুকে সত্য স্বাভাবিক বলিয়া ভ্রান্তদর্শীর গোচরে আনে। ঐরূপ প্রাতিভাসিক বস্তু যে মিথ্যা, তাহা সকলেই জানে। অদ্বৈত্বেদান্তীর উল্লিখিত ব্যাবহারিক সত্য বস্তুর মিথ্যাত্বের লক্ষণ যদি শুক্তিরজ্বত প্রভৃতিরই মিথ্যাত্ব সাধন করে, তবে অদ্বৈত্বাদীর লক্ষণে কেবল সিদ্ধসাধনতার আপন্তিই উঠে না, 'অর্থান্তর'দোবেও লক্ষণটি কলু্যিত হয়।'

প্রপঞ্চের নিষেধকে ব্যাবহারিক নিষেধ বলিয়া গ্রহণ করিলেও, অদৈতবেদান্তী দোবের কবল হইতে মৃক্ত হইতে পারেন না। অদৈতবাদী দৃশুত্ব হেতুমূলে ব্যাবহারিক বিশ্বপ্রপঞ্চের মিথ্যাত্ব সাধন করিয়াছেন—'প্রপঞ্চো মিথ্যা দৃশুত্বাৎ', ইহাই হইল অদৈতবাদীর অন্নমান। ব্যাবহারিক দৃশুমাত্রই যদি মিথ্যা বা বাধ্য হয়। তবে ব্যাবহারিক দৃশুমান ঘটাদি প্রপঞ্চের ন্থায়, তাহাদের ব্যাবহারিক নিষেধকেও মিথ্যা এবং বাধ্য বলিয়াই বৃঝিতে হইবে। নতুবা ব্যাবহারিক বস্তুর মিথ্যাত্বের সাধক পূর্বোক্ত দৃশুত্ব হেতু (ব্যাবহারিক 'নিষেধে'র মিথ্যাত্ব সাধন না করায়) অবশ্যই ব্যভিচারী হইয়া পাড়িবে। ফলে, উল্লিখিত অন্নমানবলে নিখিল ব্যাবহারিক প্রপঞ্চের মিথ্যাত্বও সিদ্ধি হইবে না।

অদৈতবাদের দিদ্ধান্তে জগতের সত্যতা ব্যাবহারিক, পরব্রন্ধের সত্যতা পারমার্থিক। জগৎ এবং ব্রহ্ম এক স্তরের সত্য নহে। এইজন্ম ব্যাবহারিক জগৎ প্রপঞ্চের সহিত পরমার্থসৎ ব্রহ্মের কোনরূপ বিরোধের কথাও উঠে না। একই স্তরের ভাব ও অভাব-

১। প্রাতিভাসিকত্ব ইতি, আগন্তকদোষপ্রযুক্তভানত্বমিত্যর্থঃ। তথাচ ঘটবতি ঘটপ্রতিযোগিকনিষেধ ইব প্রপঞ্চবতি ব্রহ্মণ্যন্তব বা তৎপ্রতিযোগিকনিষেধ আগন্তকদোষপ্রযুক্তভানরূপাধ্যাস এব ত্বনতে পর্যবসিত ইতি প্রপঞ্চে তাদৃশ-নিষেধপ্রতিযোগিত্বং সাধ্যয়তম্তব ন তত্র স্বাভিমত্মিথ্যাত্বসিদ্ধিঃ। অতএব প্রপঞ্চসত্যত্ববাদিনা মিথ্যাত্বং সাধ্যন্তং প্রতি সিদ্ধসাধনমর্থান্তরোদ্ঘাটনং বা স্থকরমিতি।

<sup>্</sup> অহৈতিদিদ্ধির দিদ্ধিব্যাখ্যা টীকা, ৯৫ পৃঃ, নির্ণয়দাগর সং।

রূপ পদার্থদ্যের মধ্যেই বিরোধ ঘটে এবং বস্তুতত্ব বিচারের ফলে উহাদের একটি সত্য, অপরটি মিথ্যা বলিয়া প্রতিপন্ন হয়। আলোচ্য স্থলে মিথ্যা জগৎ এবং সত্য পরব্রহ্ম পরস্পরবিরোধী (ভাবাভাবাত্মক) হইলেও, উভয়ের সত্যতা তুল্যরূপ বা এক স্তরের না হওয়ায়, উহাদের মধ্যে বিরোধের প্রশ্ন আদে না; "ব্রহ্ম সত্যং জগমিথ্যা" এইরূপ অদৈত্বেদান্তের প্রতিজ্ঞাও দিদ্ধ হয় না। বিশ্বপ্রপঞ্চের মিথ্যাত্মের সমর্থক "নেহ নানান্তি কিঞ্চন" ইত্যাদি শ্রুতিও অর্থহীন হইয়া পড়ে।

এইরূপ প্রশ্নের উত্তরে অঘৈতবাদী বলেন, লক্ষণোক্ত 'ত্রেকালিক নিষেধ' বা অত্যন্তাভাবকে সত্য বলিয়া গ্রহণ করিলেও, তাহাতে কোনরূপ অসঙ্গতি দেখা যায় না। পরিদৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চের আশ্রয় বা আধার পরব্রহ্মে প্রপঞ্চের [সত্য] নিষেধ পরব্রহ্মস্বরূপই বটে, তদতিরিক্ত কিছু নহে। স্থতরাং অঘৈতসিদ্ধান্তহানির কোন প্রশ্নই উঠে না। পরব্রহ্মে প্রপঞ্চের নিষেধকে জগদাধার ব্রহ্ম হইতে অতিরিক্ত কিছু বলিয়া গ্রহণ করিলেই দ্বৈতবাদের আপন্তি আসে। প্রপঞ্চের নিষেধ যদি সত্যই হয়, তবে ঐ সত্য বা তান্ত্বিক নিষেধের প্রতিযোগী বিশ্বপ্রপঞ্চও সত্য হইবে, প্রতিবাদীর এইরূপ আপন্তিরও কোনই মূল্য নাই। ঝিহুকের খণ্ডে কল্লিত (অধ্যন্ত) রজতের যে অভাব আছে, তাহা তো ব্যাবহারিকভাবে (প্রাতিভাসিক রজতের তুলনায়) সত্যই বটে। কিন্ত তাহা হইলেও, সেই ব্যাবহারিক সত্য অভাবের প্রতিযোগী [শুক্তিতে কল্পিত] অধ্যন্ত রজতেরগুত্রকে প্রাতিভাসিক না বলিয়া, আপণস্থ রজতের স্থায় সত্য বলা চলে কি ?'

তারপর, এই নিষেধকে বাস্তব দত্য না বলিয়া, অসত্য বলিয়া গ্রহণ করিলেও তাহাতে অদৈতবেদান্তীর আপন্তির কোনক্রপ কারণ দেখা যায় না। তবে, লক্ষ্য করিতে হইবে যে প্রপঞ্চের নিষেধকে অসত্য বলিলেও, ইহাকে প্রাতিভাসিক বলা চলিবে না; ব্যাবহারিক সত্য বলিয়াই বৃ্দ্ধিতে হইবে। শুক্তিতে কল্পিত প্রাতিভাসিক রজত যে মিথ্যা, তাহা কে না জানেন? লক্ষণাক্ত ত্রৈকালিক নিষেধের প্রতিযোগী বিশ্বপ্রপঞ্চকে শুক্তিরজতের স্থায় অসত্য প্রাতিভাসিক বলিয়া ব্যাখ্যা করিলে আলোচ্য লক্ষণ যে সিদ্ধদাধনদোষে কল্মিত হইবে, তাহা আমরা পূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। প্রশ্ন হইতে পারে যে, ব্যাবহারিক বস্তুমাত্রই যখন আলোচ্ত মিথ্যাত্বলক্ষণের লক্ষ্য এবং বাধ্য, তখন দৃশ্যমান ঘটাদিপ্রপঞ্চের নিষেধও দৃশ্য এবং ব্যাবহারিক বিধায় মিথ্যা হইতে বাধ্য। ঘটাদি প্রপঞ্চের অধিকরণে ঘটাদির অত্যন্তাভাব

<sup>&</sup>gt;। প্রপঞ্চনিবেধাধিকরণীভূতব্রদ্ধাভিন্নত্বান্নিবেধস্থ তাত্ত্বিকত্বেহপি নাদৈতহানিকরত্বম্।
ন চ তাত্ত্বিকাভাবপ্রতিযোগিনঃ প্রপঞ্চস্থ তাত্ত্বিকত্বাপত্তিঃ; তাত্ত্বিকাভাবপ্রতিযোগিনি শুক্তিরজতাদৌ কল্লিতে ব্যভিচারাৎ।

অদৈতসিদ্ধি, ৯৬-৯৯ পৃঃ, নির্ণয়সাগর সং।

বা ত্রৈকালিক নিষেধ যদি মিথ্যা বলিয়াই সাব্যস্ত হয়, তবে ঘটাদিপ্রপঞ্চ সেক্ষেত্রে সতা হয় না কেন ?

এইরূপ প্রশ্নের উন্তরে অছৈতবাদী বলেন, দেখানেই নিষেধের নিষেধে নিষেধের প্রতিযোগী ঘট প্রভৃতির সত্যতার প্রশ্ন আসে, যেথানে নিষেধের নিষেধের মুখ্য উদ্দেশ্যই হয় প্রতিযোগীর (ঘট প্রভৃতির) সত্যতার সংস্থাপন। যেমন রূপার খণ্ড দেখিয়া, 'নেদং রজতম্' ইহা রূপা নহে, এইরূপে বাধক জ্ঞানোদয়ের পর, 'ইদং ন অরজতম্' ইহা রূপা নহে, তাহা নহে, এইরূপে যদি রজতের অভাবের অভাববৃদ্ধি আত্মপ্রকাশ লাভ করে, তবে ঐরূপ বৃদ্ধি রজতের সত্যতাই স্থচনা করে। যেই ক্ষেত্রে নিষেধের একই হেতুবলে প্রতিযোগী এবং তাহার নিষেধ, এই উভয়েরই মিখ্যাত্ব সাধিত হয়, সেক্ষেত্রে আর প্রতিযোগীর নিষেধের নিষেধেও প্রতিযোগী ঘট প্রভৃতির সত্যতা প্রশ্ন আদে না। আলোচ্যস্থলে প্রপঞ্চের নিষেধের মূল হইল দৃশ্যত্ব। সেই দৃশ্যত্ব হেতু ত্রৈকালিক নিষেধের প্রতিযোগী ঘট প্রভৃতিতে যেমন আছে, উহাদের ব্যাবহারিক নিষেধেও প্রতিযোগী ঘট প্রভৃতিরে সত্যতার আগন্তি চলে না।'

পরব্রহ্মরূপ আধার বা আশ্রয়ে বিশ্বপ্রপঞ্চের যে অভাব আছে, তাহা কি বায়তে রূপের অভাবের ভায় আত্যন্তিকভাবে আছে ? না, সম্পুখন্থিত বিশ্বকথণ্ডে রজতের অভাবের ভায় সাময়িকভাবে আছে ? পরিদৃশ্যমান এই বিশ্বপ্রপঞ্চ আকাশ-কুস্থমের ভায় অলীক (বা 'নিক্পাখ্য') নহে। আকাশকুস্থম প্রভৃতি অলীক বিধায়, তাহাদের কোন নিজস্ব রূপই নাই। জাগতিক প্রপঞ্চ আমাদের জীবনের বিবিধ প্রয়োজন সাধন করে বলিয়া, প্রপঞ্চের একটা ব্যাবহারিক স্বরূপ আছে। সেই ব্যাবহারিক রূপেই প্রপঞ্চকে অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী বলা হইয়াছে ? না. ব্যাবহারিক প্রপঞ্চ পারমার্থতঃ সত্য না হওয়ায়, পরমসত্যভারূপ যে ব্যধিকরণ ধর্ম প্রপঞ্চ

<sup>&</sup>gt;। ন চ নিষেধস্থ নিষেধে প্রতিযোগিসত্বাপত্তিরিতি বাচ্যম্; তত্র হি নিষেধস্থ নিষেধে প্রতিযোগিসত্বমায়াতি, যত্র নিষেধস্থ নিষেধ বৃদ্ধ্যা প্রতিযোগিসত্বং ব্যবস্থাপ্যতে, ন নিষেধমাত্রং নিষিধ্যতে, যথা রজতে নেদং রজতমিতি জ্ঞানানন্তরম্ ইদং ন অরজতমিতি জ্ঞানেন রজতং ব্যবস্থাপ্যতে। যত্র তু প্রতিযোগিননিষেধয়োক ভয়োরপি নিষেধন্তত্র ন প্রতিযোগিসত্বম্; যথা ধ্বংসদময়ে প্রাগভাবপ্রতিযোগিনোক ভয়োরপি নিষেধন্ত। এবং চ প্রকৃতেহপি নিষেধবাধকেন প্রতিযোগিনং প্রপঞ্চন্ত নিষেধস্থ চ বাধনান্ন নিষেধস্থ বাধ্যত্বেহপি প্রপঞ্চতাত্ত্বিকত্বম্; উভয়োরপি নিষেধতারচ্ছেদকস্তা দৃশ্বভাদেস্তল্যত্বাং।

অদৈতদিদ্ধি, ২য় পরিচ্ছেদ, ১০৫-১১০ পৃঃ, নির্ণয়দাগর দং।

আছে, সেই ব্যবিকরণ ধর্মের স্বারাই প্রপঞ্চকে ত্রৈকালিক নিষেধের প্রতিযোগী বলিয়া আলোচ্য লক্ষণে ব্যাখ্যা করা হইয়াছে ? প্রথমত: বায়তে রূপের অভাবের ন্মায় পরত্রন্ধে বিশ্বপ্রপঞ্জের অত্যন্তাতাৰ ব্যাখ্যা করা যায় না। কেননা, পরত্রন্ধ হইতেই বিশ্বপ্রপঞ্চের উৎপত্তি জ্ঞানময়ী শ্রুতি সমর্থন করিয়াছেন। ঘট প্রমুখ বস্তু-রাজির জল আহরণ প্রভৃতি কার্য স্থ্যীমাত্রেই প্রত্যক্ষ করিয়া থাকেন। বিশ্বপ্রথ অবিদ্যার কার্য এবং তত্তজান নাশ্ম হইলেও, প্রপঞ্চ এবং প্রাতিভাসিক শুক্তিরজত প্রভৃতি 'ইদ্ম'রূপে প্রতীতির গোচর হয় এবং জ্ঞানকালে বিল্লমান থাকে বলিয়া উহাদিগকে (বিশ্বপ্রপঞ্চ এবং শুক্তিরজত প্রভৃতিকে) ত্রৈকালিক নিষেধ্রে প্রতিযোগী বলিয়া কোনমতেই ব্যাখ্যা করা চলে না। প্রতিবাদী মাধ্বের এইরূপ আপত্তির প্রভারের অদৈতবেদারী বলেন, বিশ্বপ্রপঞ্চ এবং শুক্তিরজত প্রভৃতিকে স্বরূপতঃ বা স্বভাবত:ই (পরব্রন্ধাশ্রিত) অভ্যন্তাভাবের প্রতিষোগী বলিয়া গ্রহণ করিলেও, তাহাতে দোবের কথা কিছুই নাই। শুক্তিরজত বিভ্রমের ক্ষেত্রে আমরা দেখিতে পাই যে, অধিষ্ঠান শুক্তির সাক্ষাৎকার উদিত হইলে রজতবিভ্রম বিলুপ্ত হয়। ভ্রমের স্থলে সাময়িক রজতের প্রত্যক্ষ প্রতীতি থাকিলেও, গুক্তিতে রজতের অতান্তাভাব সদাতন বা নিত্যবিধায়, শুক্তিতে রজত কোনকালেই ছিল না, এখনও নাই, ভবিষ্যতেও থাকিবে না। 'রূপ্যং নান্তি, নাদীর ভবিগুতি' এইরূপে রজতের ত্রৈকালিক নিষেধ যেমন প্রতীতিগোচর হয়, সেইরূপ 'নেহ নানান্তি কিঞ্চন' ইত্যাদি শ্রুতিমূলে প্রপঞ্চের আশ্রয় পরত্রন্ধেও স্বভাবতঃই বিশ্বপ্রপঞ্চের ত্রৈকালিক নিষেধ জ্ঞানের গোচর

১। যেই ধর্ম যাহাতে নাই বা থাকেনা, সেই ধর্মকেই বলে 'ব্যধিকরণ ধর্ম', যেমন ঘটত্ব, পটত্ব প্রভৃতি ঘট ও পটে থাকিলেও পুস্তকে তাহা থাকেনা, এইজ্য পুস্তকের পক্ষে ঘটত্ব, পটত্ব প্রভৃতি ব্যধিকরণ ধর্ম। এই ব্যধিকরণ ধর্মের ঘারা যেখানে যেই বস্তু আছে, দেখানেও দেই বস্তুর অভাব বুঝা যাইতে পারে। পুস্তকাধারে আমার যে পুস্তকগুলি আছে, দেখানে যদি পুস্তকগুলির অভাব বুঝাইতে চাই, তবে আমি অনায়াদেই বলিতে পারি যে, আমার পুস্তকগুলি পুস্তকে অবৃত্তি ঘটত্ব বা পটত্ব ধর্মবিশিষ্টক্ষপে পুস্তকাধারে নাই। প্রতিযোগীতে বর্তমান নাই এইক্ষপ কোন ধর্মের ঘারা কোনও বস্তুর অভাব ব্যাখ্যা করিলেই, নৈয়ায়িকের পরিভাষায় উহাকে 'ব্যধিকরণধর্মাবচ্ছিন্নাভাব' বলে। আলোচ্য ক্ষেত্রে ব্যাবহারিক ঘটাদি প্রপঞ্চকে প্রপঞ্চের অধিকারে পারমার্থিকত্ব ধর্মবিশিষ্টক্ষপে প্রপঞ্চ নাই এইক্ষপে বিবৃত করিলে, তাহা প্রপঞ্চের পক্ষে ব্যধিকরণধর্মাবচ্ছিন্নাভাবই হয়। এই ব্যধিকরণধর্মাবচ্ছিন্নাভাবক্রপে প্রপঞ্চ যেখানে আছে, দেখানেও প্রপঞ্চের অভাব বুঝান যাইতে পারে।

হইয়া থাকে। ঘটাদি ব্যাবহারিক প্রপঞ্চের সাময়িক অবস্থিতি সত্য পরব্রন্ধে উহাদের ত্রৈকালিক নিষেধের পক্ষে কোনরূপ বাধার সৃষ্টি করে না।

ম ম উপাধি বা আধারে প্রপঞ্জের নিষেধ বায়তে রূপের অভাবের ন্যায় স্বাভাবিক হইলে, শুক্তিরজতের স্থলে শুক্তির দাক্ষাৎকার ঘটিলে রজতের যে অভাব বৃদ্ধির উদয় হয়, তাহাও রজতের যে ব্যাবহারিক রজতক্রপ দেইক্লপেই শুক্তিতে রজতের নিষেধ ব্যাখ্যা কর না কেন ? প্রাতিভাসিক রজতের নিষেধ স্বীকারের প্রয়োজন কি 
 এইরূপ প্রতিবাদীর আপত্তির উত্তরে অদৈতবাদী বলেন শুক্তি-রজতের বিভ্রমের ক্ষেত্রে ব্যাবহারিক রজতের নিবেধ স্বীকার করিলে, ভ্রমের বিবয় এবং বাধের বিষয় অভিন্ন না হইয়া, বিভিন্নই হইয়া দাঁড়ায়। শুক্তিরজতে বাধ হয় ব্যাবহারিক রজতের, আর ভ্রম হয় প্রাতিভাগিক রজতের। ব্যাবহারিক মত্য শুক্তির দহিত ব্যাবহারিক রজতের ভাদান্ম বা অভেদ বৃদ্ধি কোনমতেই উদিত হইতে পারে না। এই অবস্থায় শুক্তিতে ব্যাবহারিক রজতের নিযেধ ব্যাখ্যা করিতে গেলে তাহা হয়, যাহার প্রদক্তিই নাই তাহারই নিষেধ। ১ শুক্তিরজত-বিভ্রমে শুক্তির সহিত রজতের অভেদ সকলেই উপলব্ধি করিয়া থাকেন; স্মৃতরাং শুক্তিরজতের নিষেধকে ব্যাবহারিক সত্য শুক্তির সহিত ব্যাবহারিক সত্য রজতের নিষেধ বলা কোনমতেই চলে না। উহাকে প্রাতিভাসিক রজতের নিবেধ বলাই যুক্তিসঙ্গত। ঝিলুকের থণ্ডকে রূপার থণ্ড মনে করিয়া রজতাথী সম্মুখস্থিত ঝিলুক-খণ্ডের প্রতি ধাবিত হয়, ইহা স্থনীমাত্রেই প্রত্যক্ষ করিয়া থাকেন। দমুখস্থ ভাস্বর বস্তকে প্রাতিভাদিক রজত বলিয়া বৃঝিতে পারিলে, রজতার্থীর রজত গ্রহণের জন্ম কোনপ্রকার প্রচেষ্টাই দেখা যাইত না। রজতকে অলঙ্কার নির্মাণের উপযোগী ব্যাবহারিক রজত বলিয়া বুঝিয়াই, রজতথণ্ড আহরণে রজতপ্রেমিক প্রবৃত্ত হইয়া থাকেন ইহাতে কোনও দন্দেহ নাই। রজতার্থীর চেষ্টা যথন ফলপ্রস্থ হইল না, দে রূপার বদলে একথানি ঝিলুকের খণ্ড পাইল, তখন দে বুঝিল, ইহা রূপা নহে। রূপা ইহাতে কোন কালেই নাই, ছিল না

১। স্বরূপেণের ত্রৈকালিকনিষেধপ্রতিযোগিত্বস্থ প্রপঞ্চে শুক্তরূপ্যে চাঙ্গীকারাৎ। তথাহি শুক্তো রজতভ্রমানন্তরম্ অধিষ্ঠানতত্ত্বসাক্ষাৎকারে রূপ্যং নাস্তি, নাসীর ভবিশ্যতীতি স্বরূপেণের, নেহ নানেতি ক্রত্যা চ প্রপঞ্চ স্বরূপেণের নিষেধ প্রতীতে:। অদ্বৈতসিদ্ধি, ১২০-১২১ প্রঃ, নির্ণয়সাগর সং।

২। ন চ তত্র লৌকিকপরমার্থরজতমেব স্বরূপেণ নিষেধপ্রতিযোগীতি বাচ্যম্; ভ্রমবাধ্যোবিরধিকরণ্যাপত্তেঃ, অপ্রসক্তপ্রতিষেধাপত্তেশ্চ।

অদ্বৈতসিদ্ধি, ১২১ পৃঃ।

এবং থাকিবে না। এইরূপে ভ্রান্তদশীর রজতের ত্রৈকালিক নিষেধ বৃদ্ধিরই উদম হইবে। রজতাথীর ঐরূপ রজতগ্রহণ-প্রবৃত্তি ব্যাখ্যা করিতে হইলে, প্রাতিভাসিক মিথ্যারজতকে ব্যাবহারিক সত্য রজত বলিয়া ভূল করাই যে রজতাথীর রজত-আহরণ প্রচেষ্টার মূল, তাহাতে সন্দেহ কি ? সম্মুখে অবন্থিত ঝিত্মকখণ্ডের সহিত রজতের তাদাল্য না অভেদ বৃদ্ধি যেমন শুক্তিরজত বিভ্রমের কারণ, সেইরূপ ব্যাবহারিক রজতের সহিত প্রাতিভাসিক রজতের তাদাল্য বা অভেদবৃদ্ধিকেও শুক্তিতে রজতবিভ্রমের কারণ বলিয়া অনামাসেই উল্লেখ করা যাইতে পারে। তত্ত্বদীপিকায় এই শেবোক্ত মতেরই অন্থবর্তন করিয়া বলা হইয়াছে যে, সম্মুখে পতিত ভাম্বর বস্তবর অভিমুখে রজতাথীকে যে ধাবিত হইতে দেখা যায়, সেক্ষেত্রে আপণস্থ সত্য রজতই শুক্তিতে প্রতীত প্রাতিভাসিক রজতের সহিত অভিন্নভাবে প্রতীতিগোচর হইয়া রজতাথীকে প্রলুক্ক করে। অবিষ্ঠান শুক্তির সাক্ষাৎকার উদিত হইলে রজতাথী বৃনিতে পারেন যে, ভূত, ভবিন্মৎ এবং বর্তমান, এই তিনকালের কোন কালেই ইহা প্রাতিভাসিক রজত) ব্যাবহারিক সত্য রজত নহে। এইরূপে রজত ত্রৈকালিক নিষেধের প্রতিযোগী হইয়া দিওায়।

একই বিভক্তি যুক্ত পদের দারা যদি ধর্মী বা আশ্রয় এবং অভাবের প্রতিযোগী, এই উভয়কে নির্দেশ করা হয়, তবে সেক্ষেত্রে 'নঞ্' অন্যোম্যাভাবেরই বোধক হইয়া থাকে। দৃষ্টান্তস্বরূপে 'ঘটঃ পটো ন ভবতি' এই বাক্যেব উল্লেখ করা যাইতে পারে। 'নঞ্' এখানে অন্যোম্যাভাব বা পরস্পরের ভেদেরই ইন্ধিত করে এবং 'ঘট পট নহে', ঘটের সহিত পটের বিভেদ আছে, ইহাই এখানে 'নঞ্' পদের দারা ফ্রিত হয়। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে 'ইদং রজতং ন ভবতি' এই বাক্যেও 'নঞ্' যে অন্যোম্যাভাবেরই বোধক হইবে, তাহতে সন্দেহ কি ? ইদংশন্ধ-নির্দিষ্ট, সম্মুখে অবন্থিত, প্রত্যক্ষপরিদৃষ্ট প্রাতিভাসিক রজতে ব্যাবহারিক আপণস্থ রজতের ত্রৈকালিক ভেদ (নিষেধ) সাধন করায়, রজত যে মিথ্যা, তাহা সহজেই বুঝা যায়। এই কথাটিকেই যদি ভাষান্তরে বিভিন্ন বিভক্তির প্রয়োগ করিয়া 'নাত্র রজতম্', 'এখানে রূপা নাই' এইভাবে প্রকাশ করা হয়, তবে 'নঞ্'পদ এখানে অন্যোম্যাভাবের বোধক না হইয়া, অত্যন্তাভাবেরই বোধক হইবে, এবং সম্মুখন্থরূপে পরিজ্ঞাত শুক্তিরজতে ব্যাবহারিক সত্যরজতের অত্যন্তাভাব বা মিথ্যাত্বই 'নঞ্'পদের দারা ধ্বনিত হইবে। '

আলোচ্য 'নঞ্'পদ যদি ব্যাবহারিক রজত প্রভৃতির ত্রৈকালিক নিষেধ বা অত্যন্তাভাবই হুচনা করে, তবে বিশ্বপ্রপঞ্চের অত্যন্তাসত্ত্বই আসিয়া পড়ে নাকি গু

১। অদৈতদিদ্ধি, ১২৪-২৫ পৃঃ নির্ণয়দাগর, সং।

২। অদৈতদিদ্ধি ১২৮-১৩১ পুঃ, নির্ণয়দাগর দং।

শৃত্যবাদের সিদ্ধান্তগ্রহণে তবে আর আপত্তি কি ৷ জাগতিক প্রপঞ্চকে অদ্বৈতবাদীর মতে অসদ্বিলক্ষণ এবং অনিব্চনীয় বলা হইয়াছে। ইহা দ্বারা অতান্ত অদৎ---অলীক আকাশকুমুম প্রভৃতি এবং অনির্বচনীয় ঘটাদি বিশ্বপ্রপঞ্চের মধ্যে এক স্কুম্পষ্ট ভেদের রেখা অঙ্কিত করা হইয়াছে। ঐ ভেদকে বুঝাইবার জন্ম অসৎ শব্দের বাচ্যার্থ বা অভিধেয় কি, তাহা এই প্রদঙ্গে বিচার করা আবশুক। 'অসং'কে সম্পূর্ণ নিরুপাখ্যও বলা যায় না। কেননা, 'নিরুপাখ্য' এইরূপেও যাহার আখ্যা বা খ্যাতি আছে, তাহাকে অত্যন্ত অদৎ বলা যায় কিন্ধপে ৪ পদজন্ত পদার্থের বোধ বা পদশক্তি (অম্ভাবকত্বরূপ পদশক্তি) আকাশকুস্ম প্রভৃতি অলীকে না থাকিলেও, পাতঞ্জলোক্ত বিকল্প বৃত্তিজন্ম এক প্রকার শব্দজ্ঞান আকাশকুস্থম প্রভৃতির ক্ষেত্রেও অনস্বীকার্য। ফলে, অলীককেও আর দর্বপ্রকারে নিরুপাখ্য বলা চলেনা। যাহা প্রতীতির গোচরে আদে না বা কদাচ জ্ঞেয় হয় না, তাহাই অসৎ, এইরূপে অসতের নির্বচন অদ্বৈতবাদী কোনমতেই গ্রহণ করিতে পারেন না। এই প্রকার নির্বচনে অদৈতবেদান্তীর অপ্রদেয় পরব্রন্ধও অসত্যই হইয়া পড়েন। দ্বিতীয়তঃ অসতের যদি কোন-ক্লপ প্রতীতিই না থাকে. তবে অদৈতবেদান্তের দিদ্ধান্তে অনির্বাচ্য বিশ্বপ্রপঞ্চকে যে 'অসদ্বিলক্ষণ' বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে, সেই ব্যাখ্যাও সম্পূর্ণই অর্থহীন হয় নাকি ? অসৎ কাহাকে বলে তাহা না জানিলে, অসদ্বিলক্ষণ কি বস্তু তাহা বুঝা যাইবে কিরপে? যাহা প্রত্যক্ষ-প্রমাণের গোচরে আদেনা তাহাই অসৎ, এইরূপ অসতের লক্ষণ পরব্রন্ধে অতিব্যাপ্ত হয় বলিয়াই ইহাও গ্রাহ্ম নহে। এই অবস্থায় অদতের নির্বচন এবং অনৎ আকাশকুস্থম প্রভৃতি ও অদৈতবেদান্তোক্ত অনির্বচনীয় বিশ্বপ্রপঞ্চের মধ্যে দীমারেথা নির্দেশ করা ছক্কহ হয়। প্রতিবাদীর এই প্রকার আপত্তির উত্তরে অদৈতবেদান্তী বলেন, অলীক আকাশকুস্থা প্রভৃতির অদন্তা এবং অনির্বচনীয় বিশ্বপ্রপঞ্চের অসন্তা এক জাতীয় নহে। এই ছুইএর অসত্ব বিভিন্ন প্রকারের। যাহা কখনও কোন আধার বা আশ্রয়েই 'দং'ক্লপে প্রতীতির গোচর হয় না, তাহাই অত্যন্ত অসৎ, এবং অলীক আকাশকুস্থম প্রভৃতির অসত্ত্ব এই শ্রেণীরই অসত্ত্ব। আকাশকুত্বম এইরূপ শব্দ শুনিবার পর বিকল্পরুত্তিবশতঃ 'আকাশের কুত্বম', এই প্রকার শব্দজবৃদ্ধি উদিত হইলেও, 'ইদ্যু আকাশকুত্রমম', এইটি থপুষ্প, এইভাবে কোন আধারেই ইদংরূপে আকাশকুস্থমের জ্ঞানোদ্য হইবে না। অনির্বচনীয় বিশ্বপ্রপঞ্চ কিংবা প্রাতিভাদিক (গুক্তি) রজত প্রভৃতি কিন্তু এইরূপ নহে। উহাদের ত্রৈকালিক নিষেধনিবন্ধন মিথ্যাত্ব নিশ্চয় থাকিলেও, মিথ্যাত্বনিশ্চয়ের পূর্বমূহুর্ত পর্যন্ত স্ব স্থ আধারে ( পরব্রহ্ম, শুক্তি প্রভৃতিতে) সত্য স্বাভাবিকভাবে প্রতীতি শৃন্থবাদী

১। বৃত্তয়ঃ পঞ্চতয়ঃ প্রমাণবিপয়্য়বিকল্পনিদাশৃতয়ঃ। শব্দজানালপাতী বস্তৃশৃত্যে।
 বিকল্পঃ।
 পাতঞ্জলস্ত্র, ১ম পরিঃ।

বৌদ্ধসম্প্রদায় বাতীতে দকল ভারতীয় দার্শনিকই স্থীকার করিয়া থাকেন। এই অবস্থায় অলীক আকাশকুম্বম প্রভৃতির অমন্তা এবং জলাহরণ প্রভৃতি ব্যাবহারিক প্রয়োজনসাধনে সমর্থ ঘটপ্রমুখ অনির্বচনীয় বস্তুর অসন্তা কিংবা রজতরূপে সম্মুখ প্রতীয়মান প্রক্রিরজতের অসন্তাকে একই পর্যায়ের অসন্তা বলিয়া গ্রহণ করা যায় কিরূপে প্রতিবাদী নিজে প্রাতিভাষিক শুক্তিরজতকে অলীক আকাশকস্থমের ন্যায় অত্যন্ত অসৎ বলিতে প্রস্তুত আছেন কি ৷ অত্যন্ত অসৎ আকাশকুস্কুম প্রভৃতি হইতে ব্যাবহারিক বিশ্বপ্রপঞ্চ এবং প্রাতিভাদিক শুক্তিরজত প্রভৃতি অত্যন্ত বিলক্ষণ বা বিদদশ বিধায়, ( অসদ বিলক্ষণত্বরূপে ) উহাদের মিথ্যাত্বের নির্বচন দম্পতই হইয়াছে। এই প্রদক্ষে প্রতিবাদী মাধ্ব প্রভৃতি বলেন, 'অসদ্বিলক্ষণ' ব্যাবহারিক রজত ব্যাবহারিকভাবে এবং প্রাতিভাষিক শুক্তিরজত প্রাতিভাষিক ভাবে মতা হওয়ায়, অনির্বাচার্যাতির সমর্থক অদ্বৈত্রাদীর সিদ্ধান্তে রজত ত্রৈকালিক নিয়েধের অর্থাৎ অভ্যন্তাভাবের প্রতিযোগী হইবে, এই কথা অদৈতবেদান্তী কোন প্রকারেই বলিতে পারেন না। ফলে, অত্যন্তাভাবের অপ্রতিযোগী রজতকে অহৈতবাদী মিথ্যাই বা বলেন কিরূপে প এইরূপ প্রশ্নে অদৈতবেদান্তীর উত্তর এই যে,—ব্যাবহারিক মতারূজত এবং প্রাতি-ভাগিক শুক্তিরজত ব্যাবহারিক এবং প্রাতিভাগিকরূপেই স্বীয় আধারে মত্য বলিয়া প্রতিভাত হইবে; বাস্তবন্ধপে তো ঐ রজত দত্য নহে, অদত্যই বটে। বাস্তব বা পারমার্থিক দৃষ্টিতে ব্যাবহারিক মত্যরজত কিংবা প্রাতিভাসিক শুক্তিরজত উহাদের আশ্রয় বা আধার শুক্তি প্রভৃতিতে কোন কালেই নাই বা থাকিবে না। স্বীয় আধারে রজতের সাময়িক প্রতীতি থাকিলেও, পারমার্থিকত্বরূপ রজতের যে 'ব্যধিকরণ ধর্ম'' সেই ধর্মবিশিষ্ট্রন্পে রজতের অভাব রজতের আধারে ভূত, ভবিশ্বং এবং বর্তমান এই তিনকালেই বিভ্নমান থাকায়, রজতের মিথ্যাত্ব উপপাদন অনায়াদেই করা যাইতে পারে।

নিজের আশ্রয় বা আধারে যে দকল বস্তুর অত্যন্তাভাব পাওয়া যায়, তাহাই মিথ্যা, এইরূপ মিথ্যাত্বেব লক্ষণে 'নিজের আধার' (প্রতিপ্রোপার্গে) বলিয়া অবৈত্বেদান্তী কিরূপ আধারের কথা বলিতেছেন ? দত্য, না মিথ্যা ? যথার্থ, না অযথার্থ ? যদি আধার বলিয়া এখানে বস্তুর যথার্থ আধারেরই ইঙ্গিত করা হইয়া থাকে, এবং লক্ষণস্থ প্রতিপন্নপদের ঘারা আধারের দত্যতাই হুচিত হইয়া থাকে, তবে বস্তুর মথার্থ আধারে সেই বস্তুর অত্যন্তাব কথনও থাকে না, থাকিতে পারে না বলিয়া, এইরূপ লক্ষণ 'অসম্ভবই' হইয়া দাঁড়ায়। সংযোগসম্বন্ধে ঘটের আধার ভূতলে ঘটের অত্যন্তাব থাকে কি ? ফলে, ঘটপ্রভৃতি কোন বস্তুর মিথ্যাত্বও দিদ্ধ

১। ব্যধিকরণধর্মাবচ্ছিলাভাবের বিবরণ পূর্বেই ৪৩৮ পৃষ্ঠায় পাদটীকায় দেওয়া হইয়াছে।

হয় না। শুক্তিরজত যাহাকে মিথাা বলিয়া বাদী এবং প্রতিবাদী উভয়েই নির্বিবাদে গ্রহণ করিয়াছেন, সেই মিথ্যা শুক্তির্জত প্রভৃতির কোন যথার্থ আধার আছে বলিয়াই তো কাহারও জানা নাই। এই অবস্থায় উক্ত লক্ষণ অসুসারে শুক্তিরজাতের মিথাতিও সিদ্ধ হইবে না। লক্ষণটিও নিবিষয় হওয়ায় উহা অসম্ভব দোবে কল্বিত হইবে। তারপর, অধিকরণ বলিয়া যদি এখানে মিণ্যা বস্তুর অধিকরণরূপে প্রতীত কোন অযথার্থ অধিকরণকে বঝায়, তবে উক্ত লক্ষণে 'সিদ্ধনাধন' দোবই অপরিহার্য হইবে। অন্তথাখ্যাতিবাদী নৈয়ায়িকের মতে আমরা দেখিয়াছি যে, ভ্রমস্থলে জ্ঞানলক্ষণাদ্মিকর্ষ্বশতঃ শুক্তিরজতে আপণস্থ রজতেরই ভাতি হইয়া থাকে। রজতের অযথার্থ বা অতাত্তিক অধিকরণ শুক্তিতে রজতের কাল-ত্রয়েই অভাব আছে। এইরূপে রজতের অ্যথার্থ বা কল্পিত অধিকরণ শুক্তিতে রজতের অত্যন্তাভাব ন্থায়মতামুনোদিত হওয়ায়, অদ্বৈত্বেদান্তীর জগনিাথ্যাত্বক্ষণে "দিদ্ধনাধন"দোষ অবশান্তাবী। মাধ্বপণ্ডিতগণ বাঁহারা শুক্তিরজতের রজতকে অত্যন্ত অসৎ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়া থাকেন, তাঁহাদের মতেও গুক্তিতে রুজতের অতান্তাভাব থাকায়, অসংখ্যাতিবাদী মাধ্বের মতাত্মসারেও 'সিদ্ধদাধনতা' অপরিহার্য হইয়া দাঁডায়।

অদৈতোক্ত জগনিথ্যাত্বলক্ষণের বিরুদ্ধে প্রতিবাদী জগৎসত্যতাবাদী নৈয়ায়িক এবং মাধবতার্কিকগণ যে, 'অসম্ভব' ও 'নিদ্ধসাধনতা'র আপন্তি উত্থাপন করিয়াছেন, তাহার থণ্ডনে অদৈতবাদী বলেন, "স্বীয় আশ্রয়েই যাহার অতান্তাভাব পাওয়া যায়", এইরূপ মিথ্যাত্বলক্ষণের তাৎপর্য ইহাই বৃঝিতে হইবে যে, "যাহা কেবল নিজের অত্যন্তাভাবের অধিকরণেই প্রতীয়মান হয়, অন্তন্ত প্রতীয়মান হয় না তাহাই মিথ্যা"।' আলোচ্য মিথ্যাত্বলক্ষণের তাৎপর্য এই দৃষ্টিতে ব্যাখ্যা করিলে আর কোনও দোষ হয় না। স্থায়মতে শুক্তিরজতের রজতত্ব ধর্ম যেমন রজতত্বের অত্যন্তাভাবের অধিকরণ শুক্তিতে প্রতীয়মান হয়, সেইরূপ রজতত্বধর্ম সত্য আপণস্থ রজত প্রভৃতিতেও প্রতীয়মান হয়। অতএব রজতত্ব ধর্ম কেবল রজতের অত্যন্তাভাবের অধিকরণ শুক্তিতেই প্রতীয়মান হইল না, (সত্যরজতেও প্রতীয়মান হইল)। এইরূপ মাধ্যমতেও রজত স্বীয় অত্যন্তাভাবের অধিকরণ শুক্তিতে যেরূপ ভাদে, আপণস্থ সত্যরজতেও সেইরূপেই ভাদে। এইজন্য "নিজের অত্যন্তাভাবের অধিকরণেই কেবল যাহা প্রতীয়মান হইয়া থাকে" স্বাত্যন্তাভাবাধিকরণে এব প্রতীয়মানত্বম্', এইরূপ মিথ্যাত্বের লক্ষণ শুক্তিরজতে গেল না। শুক্তিরজত আলোচ্য

মিথ্যাত্ব লক্ষণের লক্ষ্যই হইল না বলিয়া, অন্তথাখ্যাতিবাদী নৈয়ায়িক এবং অসংখ্যাতিবাদী মাধ্ব অদৈতবাদের বিক্তমে সিদ্ধনাধনতার যে আপত্তি তুলিয়াছিলেন,
তাহাও অচল হইয়া পড়িল। লক্ষণের মর্ম আলোচ্যরূপে ব্যাখ্যা করিলে, লক্ষণস্থ
অধিকরণশন্দেও যথার্থ অধিকরণকেই বুঝাইবে, দেক্ষেত্রে অসম্ভব দোদের কথাই
উঠিবে না।

প্রশ্ন হইতে পারে যে সংযোগ, বিভাগ প্রভৃতি যাহাদিগকে 'অবাপ্যকৃত্তি'' বলা হইয়া থাকে, ঐক্লপ অব্যাপ্যকৃত্তি সংযোগ, বিভাগ প্রভৃতির বাহা আশ্রয় হয়, সেই সংযোগের আধার বা আশ্রয়ে অপরাংশে সংযোগ না থাকায়, সংযোগের আধারেই (locus) সংবোগের অভাবও পাওয়া যায়। ফলে, মত্য সংযোগ প্রভৃতি মিথ্যাতৃলক্ষণাক্রান্ত হইয়া মিথ্যাই হইয়া পড়ে এবং লক্ষণে 'অর্থান্তর' দোব অবশুদ্ধাবী হয়। প্রতিবাদী মাধ্বের এইক্লপ আপত্তির উত্তরে অহ্বতবাদী বলেন, সংযোগ ও সংযোগাভাব পরস্পর বিরোধী পদার্থ। ঐ বিরোধী পদার্থ ছইটি একই আধার বা আশ্রয়ে কোনমতেই থাকিতে পারে না। ভাব ও অভাব যদি একই আধারে বিহুমান থাকে, তবে ভাব ও অভাব পরস্পর বিরোধী নহে, ইহাই বৃথিতে হয়। ভাব ও অভাবের মধ্যে যদি কোনক্ষপ বিরোধই না থাকে, তবে 'বিরোধ' কথাটাই অর্থহীন হইয়া পড়ে—বিরোধস্য জগতি দত্তজলাঞ্জলিতাপ্রসঙ্গাং।

চিৎস্থী ৪০ পুঃ, নির্ণয়দাগর সং।

ছুইটি ভাববস্তর মধ্যে যেখানে বিরোধ থাকে, সেখানেও বিচার করিলে দেখা যায় যে, ঐ বিরোধের মূলে আছে ভাবাভাবেরই বিরোধ। তদ্ব্যতীত বিরোধের প্রতীতিই সম্ভবপর হয় না। গোত্ব এবং অশ্বত্ব পরস্পর বিরোধী। গোত্ব থাকিলে অশ্বত্ব থাকে না, অশ্বত্ব থাকিলে গোত্ব থাকে না। এই বিরোধের মূল অত্বসন্ধান

১। অব্যাপ্যবৃত্তি কাহাকে বলে? যে-বস্তুর সীয় আশ্রয় বা আধারে বৃত্তি বা বর্তমানতা দর্বকালীন নহে, দাময়িক মাত্র, তাহাকেই 'অব্যাপ্যবৃত্তি' বলা হইয়া থাকে—স্বাধিকরণবৃত্ত্যভাবপ্রতিযোগিত্বমব্যাপ্যবৃত্তিত্বম্। যেমন পৃত্তকাধারে পৃত্তকথানির দংযোগ। ঐ পৃত্তকদংযোগ এখন পৃত্তকাধারে আছে। ঐ পৃত্তকথানিকে দরাইয়া লইয়া যদি টেবিলের উপরে রাখা যায়, তবে পৃত্তকথানিকে দরাইয়া লইয়া যদি টেবিলের উপরে রাখা যায়, তবে পৃত্তকাধারে পৃত্তকের অভাব ঘটে বলিয়া, পৃত্তকাধারে পৃত্তকদংযোগ হয় অব্যাপ্যবৃত্তি। পৃত্তকত্ব জাতির দহিত পৃত্তকের যে দম্বন্ধ কিংবা পৃত্তকের শুভ্র বর্ণের দহিত উহার যে দম্বন্ধ তাহাকে পৃত্তক হইতে বিচ্ছিন্ন করা যায় না, পৃত্তকত্বের আধার পৃত্তকে, পৃত্তকের বিবিধন্তণের আশ্রয় পৃত্তক দ্ব্যে উহাদের অত্যন্তাভাব থাকেনা বলিয়া, ঐ দকল (দমবায়) দম্বন্ধ অব্যাপ্যবৃত্তি নহে, ব্যাপ্যবৃত্তি।

করিলেও ভাবাভাবের বিরোধই স্পষ্টতর হইবে। গোড় এবং গোড়াভাব পরস্পর বিরুদ্ধ বলিয়া, গোড়াভাবের যাহা ব্যাপ্য, দেই অয়ত্ব প্রভৃতিতেও গোড়ের বিরোধ স্ক্রম্পষ্ট। এখন কথা এই যে, একই বস্তুর একই প্রদেশে বা অংশে কখনও পরস্পরবিরুদ্ধ সংযোগ এবং সংযোগাভাব, এই উভয় বর্তমান থাকিতে পারে না। কোনও প্রদেশে যখন সংযোগ থাকে, তখন সেই প্রদেশে সংযোগাভাব থাকে না। এইরূপ যে অংশে বা প্রদেশে সংযোগাভাব থাকে, সেই অংশেও আর সংযোগ থাকে না। এইজন্য ভাবাভাবের সামানাধিকরণ্যও হয় অসম্ভব পরিকল্পনা। স্বতরাং কপিসংযোগের ভাব ও অভাব একই অধিকরণে একই সময়ে বর্তমান থাকে বলিয়া সত্য সংযোগে প্রতিবাদী মাধ্ব যে মিথ্যাত্বলক্ষণের অতিব্যাপ্তির প্রশ্ন তুলিয়াছেন এবং লক্ষণের উদ্দেশ্য ব্যাহত হইয়াছে বলিয়া (অর্থান্তরতার) যে আপত্তি উথাপন করিয়াছেন, তাহারও এক্ষেত্রে কোনরূপ মূল্য দেওয়া যায় না।

মাধ্বাক্ত 'অর্থান্তরতা'র বিরুদ্ধে মধুস্থদন সরস্বতী বলেন, আলোচ্য মিথ্যাত্বের লক্ষণাটকৈ এইতাবে আরও বিশেষ করিয়া বলিতে হইবে, যে-আধারে যেই বস্তুর যেইরূপে যেই সম্বন্ধে বিভ্যমান থাকে, সেই বস্তুর সেই আধারে সেইরূপে সেই সম্বন্ধে অত্যন্তাভাব থাকিলেই (অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী হইলেই) সেই বস্তু মিথ্যা বলিয়া পরিগণিত হইবে। এক্ষেত্রে কপিসংযোগ শাখাতে থাকায় এবং সংযোগাভাব বৃক্ষমূলে বিরাজ করায়, কপিসংযোগের আধার বা আশ্রয় ভিন্ন হওয়ায়, মূলদেশস্থিত [সংযোগাভাবে প্রতিযোগী ] সংযোগ উল্লিখিত মিথ্যাত্বক্ষণের লক্ষ্যই হইতে পারে না। স্বত্রাং লক্ষণে অতিব্যাপ্তি, সিদ্ধদাধনতা এবং অর্থান্তরতার আপত্তি ওঠে কি করিয়া ং

১। ভাবাভাবয়োরেকাধিকরণত্বাভ্যুপগমে সর্বত্রৈব তথাভাবাপত্তেবিরোধস্থ জগতি
দন্তজলাঞ্জলিতাপ্রসঙ্গাৎ। ভাবাভাবয়োঃ সাক্ষাদ্বিরোধন্তয়ুথেবনবান্তত্রেতিপরীক্ষকপরিষদাং সন্মতত্বাৎ প্রদেশোপাধিভেদেন বা তত্র বিরোধসমাধানে ভাবাত্যন্তাভাবয়োভিয়াধিকরণত্বেন লক্ষণস্থ তত্র সত্যে কুতংসম্ভবং, কুতন্তরাং চাতিব্যাপ্তিঃ
কুতন্তমাং চার্থান্তরতা।

চিৎস্থী, ৪০ পৃঃ, নির্গয়াগর সং।

মাধ্বপ্রদর্শিত অর্থান্তরতা প্রভৃতি দোল পরিহারের জন্ম ধর্মরাজাধ্বরীক্র তদীর বেদান্তপরিভাগার নিথ্যান্তের লক্ষণে একটি 'যাবং' পদের অনতারণা করিয়াছেন।' ধর্মরাজাধ্বরীক্র নলিয়াছেন, বৃক্ষের শাখায় কপিসংযোগ থাকায়, বৃক্ষ্যুলে কপি-সংযোগ না থাকিলেও কপিসংযোগের আশ্রা 'যাবদ' বৃক্ষে তো আর কপি-সংযোগের অত্যন্তাভান নাই (বেহেতু শাখায় তো কপির সংযোগই রহিয়াছে)। স্বতরাং বৃক্ষ্যুলস্থ সংযোগাভাবের প্রতিযোগী কপিসংযোগ আলোচ্য মিথ্যাত্বলক্ষণের লক্ষ্যই হইবে না। প্রতিবাদীর অর্থান্তরতার আপত্তি চলিবে কিরূপে ? যেই বন্তর যাহা আশ্রয় বা আধার হয়, সেই আধারে সেই বন্তর অত্যন্তাভাব থাকে না, থাকিতে পারে না। ফলে, প্রদর্শিত লক্ষণটি 'অসম্ভব' দোলে কল্বিত হয়। সেই কাল্য বারণের জন্মই লক্ষণে "স্বাশ্রয়ত্বন অভিমত", স্ব অর্থাৎ মিথ্যা বন্তর আধাররূপে প্রতীতির বিষয়, এইরূপে 'অভিমত' পদের অবতারণা করা হইয়াছে বৃথিতে হইবে। ইহা দারা ভ্রমের বিষয় রজতের শুক্তি প্রভৃতি আধার যে যথার্থ আধার হইবে না, যিথার্থ আধারে যে সেই বন্তর অত্যন্তাভাব থাকে না ইহাই ধ্বনিত হইবে।

প্রকাশাত্মযতি মিথ্যাত্মের দিতীয় একটি সংক্ষিপ্ত সংজ্ঞাও নির্দেশ করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন—

বিষরণোজ
 'জ্ঞাননিবর্তাত্বং বা মিথ্যাত্বম্'—অদৈতিদিদ্ধি, ১০৬ পৃঃ,
দিখ্যাত্বের দিতীয় যাহা জ্ঞানের দারা নিবর্তিত বা নিবারিত হয়, তাহাই
লক্ষণ (তৃতীয় মিথ্যা। এখানে জিজ্ঞাস্থ এই যে, লক্ষণোক্ত 'জ্ঞাননিবর্তা'
নিখ্যাহ্ব লক্ষণ) কথার অর্থ কি ? জ্ঞানের দারা যাহা নিবারিত বা বাধিত
হয়, তাহাই মিথ্যা হইলে, পরবর্তী জ্ঞানোদ্যে যখন পূর্বজ্ঞান নিবর্তিত হয়,
উল্লিখিত লক্ষণ অনুসারে সেই সত্য পূর্বজ্ঞানকেও মিথ্যাই বলিতে হয়।
তুইটি জ্ঞান একই সময়ে উদিত হয় না। জ্ঞানদ্বয় বিভিন্ন কালেই উদিত
হয়; এবং পরবর্তী জ্ঞান উদিত হইলে পূর্বজ্ঞান বিলুপ্ত হয়। ইহাই জ্ঞানের
স্বভাব। প্রথমতঃ আমার পুস্তকাধারের এই পুস্তকথানির জ্ঞান উদিত
হইল, পরমূহুর্তে লেখনীটি আমার জ্ঞানে ভাসিল। এক্ষেত্রে লেখনীর জ্ঞান

বেদান্তপরিভাষা।

নিজের আশ্রয় বলিয়া প্রতীত (পরিজ্ঞাত) সকল আধারেই যাহার অত্যন্তাভাব দেখা যায়, সেই সকল বস্তুকে মিথাা বলিয়াই জানিবে।

১। ধর্মরাজাধ্বরীন্দ্রের মতে মিথ্যাত্বের লক্ষণটি দাঁড়াইল নিমুরূপ :—
মিথ্যাত্বঞ্চ স্বাশ্রয়ত্বেনাভিমত্যাবন্নিষ্ঠাত্যন্তাভাব প্রতিযোগিত্ম।

পস্তকের জ্ঞানের বিলোপ সাধন করিয়াই যে আত্মপ্রকাশ লাভ করিবে তাহাতে সন্দেহ কি ? মিথ্যাত্বের আলোচ্য লক্ষণ অনুসারে পরবর্তী জ্ঞানোদয়ে বিলুপ্ত পূর্বজ্ঞানে মিথ্যাত্মলক্ষণের অতিব্যাপ্তি অনিবার্য হয়। দ্বিতীয়তঃ মুগুডের আঘাতের ফলে যেখানে ঘটের বিলুপ্তি বা বিনাশ ঘটিয়াছে, দেক্ষেত্রে এই বিলুপ্তি জ্ঞানের দাহায্যে ঘটে নাই বলিয়া, ঘটের মিথ্যাত্ব সিদ্ধ হইবে না। এইজন্ম আলোচিত মিথ্যাত্বলক্ষণ অব্যাপ্তি দোষেও কলুষিত হইবে। যদি বল, 'জ্ঞানের দ্বারা নিরর্তনীয়' এইরূপ উক্তির মর্ম এই যে. জ্ঞান যেখানে জ্ঞানরূপে হেতু হইয়া বস্তুর নিবর্তক হইবে, সে-স্থলেই নিবর্তিত বস্তুকে মিথ্যা বলিয়া বুঝিতে হইবে। "জ্ঞানত্বেন জ্ঞান-নিবর্ত্যত্বং মিথ্যাত্বম্"। পরবর্তী জ্ঞানের উদয়ে যেক্ষেত্রে পূর্বজ্ঞানের বিলুপ্তি ঘটিয়াছে, দেখানে জ্ঞান জ্ঞানবরূপে হেতু হয় নাই। পরবর্তী আত্মবিশেষগুণ পূর্বোৎপন্ন আত্মবিশেষগুণের নাশক হইয়া থাকে। জ্ঞান অন্সতম আত্মগুণ হইলেও, পূর্বোৎপন্ন জ্ঞানের নিবর্তকরূপে এখানে জ্ঞানত প্রকাশিত হয় নাই, আত্মবিশেবগুণত্বই নিবর্তক হেতুরূপে প্রকাশিত হইয়াছে। স্বতরাং পরবর্তী জ্ঞাননাশ্য পূর্বজ্ঞানে আর লক্ষণের অতিব্যাপ্তির প্রশ্ন আদিল না। প্রশ্ন হইতে পারে যে, আলোচা ক্ষেত্রে যথন পরভাবী জ্ঞান পূর্বোৎপন্ন জ্ঞানের বিনাশক হইয়াছে; জ্ঞান অহাতম আত্মগুণও বটে। এই অবস্থায় জ্ঞানকে জ্ঞানরূপে (জ্ঞানতাবচ্ছিন্নরূপে) হেতু কল্পনা না করিয়া, আত্মার বিশেষগুণ হিসাবে হেতু কল্পনা করার তাৎপর্য কি ? তাহাতে গুরুতর কল্পনারই আশ্রম লইতে হয় দাকি ? প্রতিবাদী মাধ্বের এইরূপ আপত্তির উত্তরে অদ্বৈতবাদী বলেন, জ্ঞান, ইচ্ছা প্রভৃতির ক্রমিক উৎপত্তি মনোবিজ্ঞানের ক্ষেত্রে সকলেই স্বীকার করিয়া থাকেন—"জ্ঞানজন্মা ভবেদিচ্ছা ইচ্ছাজন্মা কৃতির্ভবেৎ।" জ্ঞান যথন থাকে, তথন পর্যন্ত ইচ্ছা আত্মপ্রকাশ লাভ করে না। ইচ্ছা উদিত হইলে, জ্ঞান বিনষ্ট হয়, কৃতি বা চেটার উদয় হইলে. ইচ্ছা আত্মগোপন করে। এইরূপে দেখিতে পাওয়া যায় যে, আত্মার বিশেষগুণ (জ্ঞান, ইচ্ছা, প্রযত্ন প্রভৃতি) একে অপরের বিনাশক হইয়া থাকে। এইরূপ ক্ষেত্রে যদি বিনাশ্য-বিনাশক আত্মগুণরাজির কার্য-কারণ-ভাবের নির্বচন করিতে হয়, তবে পরবর্তী জ্ঞানের স্থায় পরভাবী ইচ্ছা দারাও যখন পূর্বে জায়মান জ্ঞানের নির্ত্তি হইতে দেখা যায়, তখন কেবল

জ্ঞানত্বকে জ্ঞানের নিবর্তক হেতুরূপে উল্লেখ করা দঙ্গত হয় না। জ্ঞান ও ইচ্ছা এই উভয় পদার্থে বিজ্ঞান কোন ধর্মকে নিবৃত্তির হেতুরূপে নির্দেশ করাই সেক্ষেত্রে যুক্তিযুক্ত হইবে। জ্ঞান ও ইচ্ছা, এই ছুইই আজার গুণ এবং বিশেষগুণ। এই অবস্থায় জ্ঞানের নিবর্তক হেতুরূপে (জ্ঞানত্বের উল্লেখ না করিয়া) আজাবিশেষগুণত্বের উল্লেখই সমধিক যুক্তিসহ। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে, পরবর্তী জ্ঞান জ্ঞানত্বরূপে পূর্বজ্ঞানের নিবৃত্তির হেতু না হওয়ায়, (আজাবিশেষগুণত্বরূপে হেতু হওয়ায়) পূর্বজ্ঞানে 'জ্ঞানত্বেন জ্ঞাননিবর্তাত্বং মিখ্যাত্বন্, এইরূপ মিথ্যাত্বলক্ষণের অতিব্যাপ্তির আপত্তি উঠেনা। এইরূপে অদৈতবেদান্তী আলোচ্য অতিব্যাপ্তির প্রশার কোনরূপ সমাধান করিলেও, মুগুড়ের আঘাতের ফলে বিধ্বস্ত ঘটে মিথ্যাত্বলক্ষণের অব্যাপ্তি থাকিয়াই যাইতেছে। উক্তলক্ষণ অনুসারে মুগুড়াঘাতে বিনফ ঘটকে মিথ্যা বলিবার কোন হেতু নাই। এই অবস্থায় মুগুড়-বিধ্বস্ত ঘটে মিথ্যাত্বরূপ সাধ্য না থাকায়, "বাধ"-নামক হেরাভাসই অবশ্যস্তাবী হয়।

অধিষ্ঠান বা আশ্রয় শুক্তির দাক্ষাৎকার ঘটিলে, শুক্তিতে রজত-বিভ্রমের নিবৃত্তি হয়, ইহা দকল স্রুধীই অবগত আছেন। এতকাল পর্যন্ত শুক্তি সম্পর্কে আমার অজ্ঞান ছিল, বিভান্তি ছিল, শুক্তির জ্ঞানোদয়ে সেই অজ্ঞান এবং বিভ্রমের নিবৃত্তি ঘটিয়াছে। এইরূপে যে দর্বজনীন অনুভব হইতে দেখা যায়, সেখানে শুক্তির জ্ঞানের দ্বারা অজ্ঞান বিভ্রমের বিল্প্তি সাধিত হওয়ায় (জ্ঞান জ্ঞানত্বরূপে হেতু হইয়াই অজ্ঞান বিভ্রমের নিবর্তক হইয়াছে বলিয়া), শুক্তিরজতের অজ্ঞান ও বিভ্রমের ক্ষেত্রে উল্লিখিত মিথ্যাত্বলক্ষণের অতিব্যাপ্তিও অনিবার্যরূপেই আত্মপ্রকাশ লাভ করে। যদি বল যে, অজ্ঞান, বিভ্রম প্রভৃতি তো অদৈতবেদান্তোক্ত মিথ্যাত্বলক্ষণের লক্ষ্যই বটে, লক্ষ্যে লক্ষণের সঙ্গতিতে অতিব্যাপ্তির প্রশ্ন উঠে কি করিয়া ইহার উত্তরে বক্তব্য এই যে, স্বীয় আধার বা আশ্রয়ে রজত কোন কালেই ছিল না, নাই বা থাকিবে না, এইরূপে (ত্রৈকালিক নিষেধের প্রতিষোগীরূপে) রজতের যেরূপ মিথ্যান্ব অদৈতবেদান্তীর অভিপ্রেত, শুক্তিরূপ আধারে প্রতীত রজতের ক্ষেত্রে শুক্তিতে রজত কখনও ছিল না, নাই বা থাকিবে না, এইরূপে ত্রেকালিক নিষেধ কাহারও উদয় হইতে দেখা যায় না। ফলে, শুক্তিরজতের অজ্ঞান, বিভ্রম প্রভৃতিকে

অবৈতবেদান্তীর মিথ্যাত্বলক্ষণের লক্ষ্য বলিয়াই গ্রহণ করা চলে না।
মিথ্যাত্বলক্ষণের যাহা লক্ষ্য নহে, এইরূপ শুক্তিরজতের অজ্ঞান, বিভ্রম
প্রভৃতিতে আলোচ্য (জ্ঞানত্বেন জ্ঞাননিবর্তাত্বং মিথ্যাত্বম্ এই) লক্ষণের
সঙ্গতি ঘটিয়াছে বলিয়াই অতিব্যাপ্তির প্রশ্ন উঠিয়াছে। তারপর, শুক্তিরজতের
অজ্ঞান, বিভ্রম প্রভৃতিকে যদি আলোচিত মিথ্যাত্বলক্ষণের লক্ষ্য বলিয়াই
গ্রহণ করা হয়, তবে লক্ষণটি যে অর্থান্তর দোষে কল্ষিত হয়, তাহাও
প্রিয় পাঠক অবশ্য লক্ষ্য করিবেন।

শুক্তিরজতের অধিষ্ঠান শুক্তির সাক্ষাৎকারের ফলে রজতবিভ্রমের নির্ত্তি হয়, ইহা সত্য কথা। এথানে অধিষ্ঠান শুক্তির সাক্ষাৎকার জ্ঞানস্বরূপে হেতু হয় নাই (সাক্ষাৎকারত্বরূপে হেতু হইরাছে)। অতএব শুক্তিরজতের ক্ষত্রে যে আলোচ্য মিথ্যাত্বলক্ষণের অব্যাপ্তি ঘটিবে তাহাতে সন্দেহ কি? শুক্তিরজত যে মিথ্যা তাহাতে বাদী প্রতিবাদী উভয়েই একমত। এইরূপ উভয়বাদিসিদ্ধ মিথ্যাত্বের দৃট্যান্ত শুক্তিরজতে প্রদর্শিত মিথ্যাত্বলক্ষণের অব্যাপ্তি ঘটিলে, দৃষ্টান্তটি যে 'সাধ্যবিফল' বা সাধ্যশৃত্য হওয়ায় অসদ্বন্ধীন্ত হইবে, তাহা অদৈত্বাদী লক্ষ্য করিয়াছেন কি?

প্রতিবাদী মাধ্বের এই প্রশ্নের উত্তরে অদ্বৈতবেদান্তী বলেন, 'জ্ঞান যেখানে জ্ঞানরূপে হেতু হইয়া বস্তুর নিবর্তক হইবে' এই কথার তাৎপর্য এইরূপই বুঝিতে হইবে যে, জ্ঞান জ্ঞানস্ক্রূপে হেতু না

<sup>&</sup>gt; বিশ্বপ্রপঞ্চের মিথ্যাত্বসাধন করিবার জন্ম অবৈত্বেদান্তী মিথ্যাত্বের যে-সংজ্ঞানির্দেশ করিয়াছেন, তাহা দারা শুক্তিরজতের অজ্ঞান, বিভ্রম প্রভৃতির (যাহার মিথ্যাত্ব বাদী প্রতিবাদী দকলেই স্বীকার করিয়া থাকেন) মিথ্যাত্ব দাধিত হওয়ায় লক্ষণটি যেই উদ্দেশ্যে অবৈত্বাদী প্রয়োগ করিয়াছেন, সেই উদ্দেশ্যই ব্যাহত হইয়াছে। ফলে, লক্ষণে যে অর্থান্তরদোষ ঘটিয়াছে স্থধী পাঠক তাহা অবশ্য লক্ষ্য করিবেন।

২। (ক) অদৈতদিদ্ধি, ১৬০ পৃঃ নির্ণয়দাগর দং।

<sup>(</sup>খ) এতাবন্তং কালং গুক্তাজ্ঞানমাদীৎ ভ্রম আদীদিত্যস্থতবেন গুক্তিবৎ দত্যেহজ্ঞানে ভ্রমাদি গুক্তিজ্ঞানেন তদজ্ঞানং নষ্টমিত্যস্থতবেন জ্ঞানত্বন জ্ঞাননিবর্ত্যস্থ দত্বেন ত্রাতিব্যাপ্ত্যাখ্যো দোষ ইত্যর্থঃ। যদি চ সাধ্যনির্বচনরূপছারায়ং দোষঃ, তদাহর্থান্তরম্ ।

অদ্বৈতসিদ্ধির সিদ্ধিব্যাখ্যা টীকা, ১৬০ পৃঃ, নির্ণয়সাগর সং।

হইরা, জ্ঞানরের কোন বাাপাধর্যরূপে হেতৃ হইলেও (জ্ঞানরের অ্যাতম ব্যাপ্য ধর্মের দারা বস্তুর নিবৃত্তি ঘটিলেও) তাহা জ্ঞাননিবর্তা এবং মিথাই হইবে। শুক্তিরজ্ঞতের ক্ষেত্রে শুক্তির অপরোক্ষ দাক্ষাৎকারই অপরোক্ষ রজত-বিভ্রমের নিবর্তক হইয়া থাকে, শুক্তির পরোক্ষজ্ঞান অপরোক্ষ রজত-বিভ্রমের নিবর্তক হয় না, হইতে পারে না বলিয়া, অধিষ্ঠান শুক্তির জ্ঞানকে জ্ঞানরূপে হেতৃ কল্পনা না করিয়া, জ্ঞানরের ব্যাপ্য দাক্ষাৎকার্যরূরপেই হেতু কল্পনা করিতে হইবে। অপরোক্ষ দাক্ষাৎকারও জ্ঞানেরই একপ্রকার বিশেষ রূপ, এবং ঐরূপে উহা জ্ঞানস্ব্যাপ্য জাতিও বটে। ফলে, শুক্তি-দাক্ষাৎকার নিবর্তা শুক্তিরজ্ঞত প্রভৃতিও মিথাই হইবে। শুক্তিরজ্ঞতে প্রতিবাদীর দাধ্যবৈদ্যাের আপত্তিও অচল হইয়া পড়িরে। ভালকথা, জ্ঞানত্বের কোনও ব্যাপ্যধর্মের দারা কোন বস্তুর নিবৃত্তি ঘটিলে তাহাও যদি জ্ঞাননিবর্তা এবং মিথাই হয়, তবে জ্ঞানত্বের অ্যাত্মর ব্যাপ্যধর্ম শৃতির দারা নিবর্তনীয় সত্য-সংকারে মিথা। হলকণের অতিব্যান্তি অবশ্যম্ভাবী হয় নাকি ?

জ্ঞানমাত্রই ক্ষণিক অর্থাৎ তৃতীয় ক্ষণবিনশব। জ্ঞান প্রথম ক্ষণে উৎপন্ন হয়, দ্বিতীয়ক্ষণে অবস্থান করে, তৃতীয়ক্ষণে বিনয় হইয়া আত্মায় সংস্কাররূপে বিরাজ করে। এ সংস্কার কালক্রমে উদ্বোধকের সাহায়ে জাগরুক হইয়া য়্মৃতিজ্ঞান উৎপাদন করে। এইরূপে জ্ঞান, সংস্কার ও শৃতির চক্র আবর্তিত হইতে থাকে। সংস্কারও স্কৃতরাং আত্মারই একপ্রকার বিশেষ গুণ এবং জ্ঞানের উহা চরমাবস্থা বা পরিণতিবিশেষ। বিভু আত্মার যোগ্য গুণমাত্রই পরবর্তী জ্ঞানের উদয়ে বিলীন হইয়া থাকে। পরবর্তী জ্ঞানের উদয়ে বিলীন হইয়া থাকে। পরবর্তী জ্ঞানের উত্তি পূর্বতনীন ইচ্ছা, চেয়্টা প্রভৃতির নাশক হইয়া থাকে। কেননা, ছুইটি জ্ঞান একই সময়ে থাকে না, থাকিতে পারে না। যে মানস-ক্রিয়ার ফলে জ্ঞান উৎপন্ন হয়, সেই মন অণু বিধায়, অণুপরিমাণ মনে ছুইটি জ্ঞানের দাঁড়াইবার স্থান নাই। এইজন্ম পরবর্তী জ্ঞানোদয়ে

১। অধিষ্ঠানতত্ত্বসাক্ষাৎকারত্বেন নিবর্ত্যে গুক্তিরজতাদে চ জ্ঞানত্বেন জ্ঞাননিবর্ত্যত্বা-ভাবাৎ সাধ্যবিফলতা, জ্ঞানত্ব্যাপ্যধর্মেণ জ্ঞাননিবর্ত্যত্ব বিবন্ধায়াং জ্ঞানত্ব্যাপ্যেন শ্বতিত্বেন জ্ঞাননিবর্ত্যে সংস্কারে অতিব্যাপ্তিঃ।

অদৈতসিদ্ধি, ১৬০ পৃঃ নির্ণয়দাগর দং।

পুর্ববর্তী জ্ঞানের বিলুপ্তি অবশ্য স্বীকার্য। এইরূপই জ্ঞানের স্বভাব। জ্ঞানের এই স্বভাববশতঃই জ্ঞান স্মৃতির মূল সংস্কার উৎপাদন করিয়া নিবর্তিত হয়। সংস্কার কালক্রমে স্মৃতি উৎপাদন করিয়া স্মৃতি দ্বারা বাধিত হয়। স্মৃতির মূল ঐ সংস্কারে জ্ঞানত্বের ব্যাপ্য ধর্ম স্মৃতির দ্বারা নিবর্ত্যক্ষ থাকায় (আলোচ্য মিথ্যাত্বলক্ষণের লক্ষ্য হওয়ায়) লক্ষণের অতিব্যাপ্তির প্রশ্ন দুর্নিবাররূপেই আত্মপ্রকাশ লাভ করে।

সৃতিনিবর্তা সংস্কারে অতিব্যাপ্তি বারণের জন্ম অদৈতবাদী হয়ত বলিবেন যে, 'জ্ঞাননিবর্ত্যক্ষং মিথ্যাত্বম্', এই লক্ষণস্থ জ্ঞানশব্দের দারা জ্ঞানমাত্রকে লক্ষ্য করা হয় নাই, অনুভবকেই লক্ষ্য করা হইয়াছে। বৃদ্ধি বা জ্ঞান দুই প্রকার—অনুভবরূপ এবং স্মৃতিরূপ—"বৃদ্ধিস্ত দিবিধা মতা অনুভৃতিঃ স্মৃতিশ্চ স্থাৎ।" ভাষাপরিচ্ছেদ, প্রত্যক্ষ পরিঃ। অনুভবাত্মক জ্ঞানের যাহা ব্যাপ্য ধর্ম, ঐ ব্যাপ্য ধর্মের দারা নিবর্তিত বা বাধিত হইলেই বস্ত মিথ্যা হইবে, তাহা না হইলে হইবে না। এইরূপে লক্ষণটির মর্ম ব্যাখ্যা করিলে, জ্ঞানম্ব্যাপ্য স্মৃতির দারা নিবর্তনীয় সংস্কারে আর অতিব্যাপ্তির আপত্তি উঠিবে না।

অবৈতবেদান্তীর এইরূপ লক্ষণের ব্যাখ্যাও প্রতিবাদী মাধ্বের অন্তর স্পর্শ করে নাই। প্রতিবাদীর মতে উল্লিখিত ব্যাখ্যাও দোষমুক্ত নই। অনুভবত্বের যাহা ব্যাপ্যধর্ম তাহা দারা নিবর্তনীয় পদার্থমাত্রই মিথ্যা হইলে, যথার্থ স্মৃতিনিবর্তা অযথার্থ স্মৃতিতে আলোচ্য মিথ্যাত্বলক্ষণের অব্যাপ্তি ঘটে। ফলে, অযথার্থ স্মৃতিকে আর মিথ্যা বলা চলে না। দ্বিতীয়তঃ তত্বজ্ঞানের সংক্ষারের দারা নিবর্তনীয় জীবসুক্ত মহাপুরুষের মিথ্যা অজ্ঞান-সংক্ষার প্রভৃতিতেও উল্লিখিত মিথ্যাত্বলক্ষণের অব্যাপ্তিই অপরিহার্য হয়। এক্ষত্রে অভৈতবাদী অবশ্য বলিতে পারেন যে, জীবসুক্ত মহাপুরুষের অজ্ঞান-সংক্ষার প্রভৃতিও তব্বজ্ঞানোদয়ের ফলেই নিবর্তিত বা বাধিত হইয়া থাকে, স্কৃতরাং অজ্ঞান-সংক্ষার অব্যাপ্তির প্রশ্নই উঠে না। ইহার উত্তরে প্রতিবাদী মাধ্বের বক্তব্য এই যে, জ্ঞান অজ্ঞানেরই নিবর্তক হইয়া থাকে; অজ্ঞানের সংক্ষার তো আর অজ্ঞান নহে, জ্ঞান তাহাকে (অজ্ঞান-সংক্ষারকে) নিবর্তিত করিবে কিরূপেণ জ্ঞান-সংক্ষারই অজ্ঞান-সংক্ষারের নিবর্তক, জ্ঞান নহে। যদি বলা যায় যে, অজ্ঞানের সংক্ষারের উপাদান তো

অজ্ঞানই বটে। জ্ঞান ও অজ্ঞানের মধ্যে বাধ্য-বাধকভাব থাকায়, জ্ঞানের উদয়ে অজ্ঞানান্ধকার তিরোহিত হইলে, উপাদানের অভাবে উপাদেয় অজ্ঞান-সংস্কারেরও স্বাভাবিক ভাবেই নিবৃত্তি ঘটিবে। সেক্ষেত্রে অজ্ঞান-সংস্কারে অব্যাপ্তির প্রশ্নাই আসে না। এইরূপ অদৈতবাদীর উত্তরের প্রত্যন্তরে প্রতিবাদী মাধ্ব বলেন যে, অজ্ঞানের সংস্কারের নিবৃত্তিতে একমাত্র অজ্ঞানই কারণ হইবে, জ্ঞান কোনমতেই অজ্ঞান-সংস্কারের নিবর্তক হইবে না। উপাদান উপাদেয়ের হেতৃ হয়, এবং উপাদানের নাশে উপাদেয়ের বিনাশ হয়। মাটির বিনাশে মুনায় ঘটের বিনাশ হয়, ইহা কে না জানেন ? এই অবস্থায় অজ্ঞান-সংস্কারের বিনাশে একমাত্র অজ্ঞানই যে কারণ হইবে তাহাতে দন্দেহ কি ? অজ্ঞানের নাশক যথার্থ জ্ঞান দেক্ষেত্রে 'অগ্যথাসিদ্ধ' প্রকৃত কারণ নহে। ফলে দেখা ঘাইতেছে যে. তরজ্ঞানের সংস্কার নিবর্তনীয় জীবন্মক্তের অজ্ঞান-সংস্কার প্রভৃতিতে মিথ্যাত্বের অব্যাপ্তির প্রশ্ন থাকিয়াই যাইতেছে। অদৈতবেদাতী তাহার (উক্ত অব্যাপ্তির) কোন সমাধানের পথ প্রদর্শন করিতে পারিতেছেন না। এই অবস্থায় অজ্ঞান-সংস্কারে জ্ঞান-নিবর্তার সাধনের উদ্দেশ্যে অদৈতবেদাতী যদি লক্ষণটি আরও ঘুরাইয়া বলেন যে. অজ্ঞান-সংস্কারের উপাদান অজ্ঞানের নিবর্তক যে জ্ঞান, সেই জ্ঞানের দ্বারা যাহা নিবর্তনীয়, তাহাই মিথ্যা—"স্বোপাদানাজ্ঞাননিবর্তক জ্ঞান-নিবর্ত্যত্বং বিবক্ষিত্র্"! অদৈতসিদ্ধি টীকা-সিদ্ধিব্যাখ্যা, ১৬১ পৃঃ নির্ণয়-সাগর সং। এইরূপ মিথ্যাত্বলক্ষণের অজ্ঞান-সংস্কারেও সঙ্গতি (ব্যাপ্তি) পাওয়া যায় বলিয়া, অজ্ঞান-সংস্কারে অব্যাপ্তির প্রশ্নাই হয় অবান্তর। এই-ভাবে অজ্ঞান-সংস্কারে অব্যাপ্তির প্রমোর সমাধান খুঁজিলেও, উক্ত লক্ষণ দোষমুক্ত হয় না। অনাদি অজ্ঞানাধ্যাদের ক্ষেত্রে অজ্ঞানাধ্যাদের মূল অজ্ঞানের অনাদির নিবন্ধন, তাহার (অনাদি-অজ্ঞানের) উপাদানের সম্ভাবনা স্তুদরপরাহত হওয়ায়, অনাদি অজ্ঞানাধ্যাদে উল্লিখিত লক্ষণের অব্যাপ্তিই স্পষ্টতঃ প্রকাশ পায়। দ্বিতীয় কথা এই, যাহার মূলে অজ্ঞান উপাদানরূপে বিরাজ করে, তাহাই মিথ্যা, এইরূপ দরল ও সহজবোধ্য লক্ষণের দ্বারাই আলোচ্য লক্ষণের উদ্দেশ্যসিদ্ধি সম্ভবপর হয় বলিয়া, উল্লিখিত গুরুতর লক্ষণ পরিকল্পনার আশ্রয় লইবার স্বপক্ষে কোন উপযুক্ত কারণও দেখা যায় না।<sup>১</sup>

১। ন চ সোপাদানাজ্ঞাননিবর্তকজ্ঞাননিবর্ত্যহং বিবক্ষিতম্, অতো ন সংস্কারাদাব-

জগৎসত্যতার উদগাতা প্রতিবাদী মাধ্ব বলেন উপরের আলোচনায় ইহা স্থ্যু ক্রমের প্রকাশ পাইয়াছে ধে, অদ্বৈত্বাদীর জ্ঞাননিবর্তাত্বং মিথ্যাত্বম', এই লক্ষণান্তর্গত জ্ঞানপদটির (ক) জ্ঞানেরছারা যাহার নিবৃত্তি ঘটে, কিংবা (খ) জ্ঞান জ্ঞানরূপে হেতু হইয়া যাহার নিরত্তি ঘটায়, অথবা (গ) জ্ঞানত্তের ব্যাপ্য কোনও ধর্মের দারা যাহা নিবতিত বা বাধিত হয় তাহাই মিখ্যা, এইভাবে যেই তাৎপর্যই ব্যাখ্যা কর না কেন, কোনরূপ ব্যাখ্যায়ই লক্ষণটিকে মিথ্যাছের নির্দোষ সংজ্ঞা বলিয়া সুধী দার্শনিক গ্রহণ করিতে পারেন না। আলোচ্য মিথ্যাত্বের লক্ষণটি স্বতরাং প্রকৃত লক্ষণ না হইয়া 'লক্ষণাভাদ'ই (false definition) হইয়া माँ। इंटर । প্রতিবাদীর এইরূপ আক্রমণের বিরুদ্ধে অদ্বৈতবেদান্তী বলেন আলোচা লক্ষণে নিবর্ত্য' শব্দের অন্তরালে যে নিবৃত্তি কথাটি আছে, তাহা দ্বারা কেবল দুখ্যমান স্থুল কার্যেরই নিবৃত্তি বুঝাইবে না। স্থ স্থ উপাদানের সহিত স্থুল এবং স্কা, এই উভয়বিধ কার্যের নিরুত্তিই বুঝিতে হইবে। নিরুত্তি শব্দের দারা এখানে कार्र्यत चाठान्तिक नित्रन्तिक्वे नका कता श्रेयाहा। त्रून कार्यत नित्रन्ति घरिन्नि , ঐ নির্ত্তিদারা কার্যের আত্যন্তিক নির্ত্তি বা বিনাশ ঘটে না। কার্যের নির্ত্তি বা নাশ শব্দের অর্থ সুলব্ধপ পরিহার করতঃ অব্যক্ত বা স্কন্ধ অবস্থায় কার্যের উপাদান কারণে উহার (কার্যের) অবস্থিতি—নাশঃ কারণলয়ঃ, দাংখ্যস্তা। অদ্বৈতবেদান্তী সাংখ্যোক্ত সৎকার্যবাদ অনুমোদন না করিলেও, কার্য কারণেরই এক প্রকার বিশেষ অভিব্যক্তি। দেই অভিব্যক্তির বিলয় ঘটিলে কার্য সম্মরূপে স্বীয় উপাদান-কারণেই অবস্থান করে। কারণই প্রকৃতপক্ষে কার্যের আত্মা বা স্বরূপ। মাংখ্যোক্ত সংকার্য-বাদের এই মুলনীতি সংকারণবাদী অদ্বৈতবেদান্তীও অস্বীকার করেন না। "তদন্তত্ব-মারভাণবাদিতাঃ"। ব্র: সং ২/১/১৪, এই সূত্রে এবং এই অধিকরণোক্ত অপরাপর কতিপয় স্ত্রে (২।১।১৫—২।১।১৮ স্তর দ্রষ্টব্য) কার্য যে কারণাত্মক। কারণের সন্তা ব্যতীত কার্যের যে কোনরূপ স্বতন্ত্র সন্তা নাই। কার্যসন্তা কারণসন্তা দারাই অনুপ্রাণিত হইয়া থাকে, এই সংকার্যবাদের মূল রহস্তই ব্যক্ত করা হইয়াছে। এই অবস্থায় কার্যের আত্যন্তিক নিরুত্তি ব্যাখ্যা করিতে হইলে, স্থল কার্যের স্থায় স্ব স্ব উপাদান-কারণে নিলীন, স্থম অতীত ও ভাবী কার্যের এবং ঐ কার্যাধার উপাদানের নির্ন্তিও লক্ষণস্থ নিবৃত্তি শব্দের মর্ম বলিয়া গ্রহণ করিতে হইবে। উপাদানের নিবৃত্তি না

ব্যাপ্তিরিতি বাচ্যম্; অজ্ঞানাদেরনাদের্ঘোহধ্যাসন্তত্র চোপাদানাসন্তবেনাব্যাপ্তঃ, লাঘ্রেনাজ্ঞানোপাদানকত্বে তস্তৈব লক্ষণত্বাপাতাচ্চেতি।

ঘটলৈ প্রবিলীন অতীত এবং তাবী কার্য স্বীয় উপাদানে থাকিয়াই বাইবে এবং অদৈতবাদীর অভিপ্রেত জগতের ত্রৈকালিক নিষেধ বা মিথ্যাত্বও গেক্ষেত্রে মাধিত হইবে না। যেই কার্য অতীত হইয়াছে তাহা যেমন এখন বিভ্নমান নাই, যাহা ভবিষ্যতের গর্ভে আছে তাহাও এইক্ষণে বর্তমান নাই। এইরূপ অবিদ্যান অতীত এবং ভবিষাৎ কার্যের আবার নির্ত্তি হইবে কি ? বিজমান কার্যেরই নির্ত্তির কথা উঠিতে পারে, অতীত এবং ভাবী কার্য যাহা নিবৃত্ত হইয়াই আছে তাহার নিবৃত্তির কথা দম্পূর্ণই অর্থহীন নহে কি ৷ এইরূপ আপন্তির উন্তরে বক্তব্য এই যে. উপাদানে প্রবিলীন অতীত এবং ভাবী কার্য স্থল কার্যব্ধপে বিগুমান না থাকিলেও, স্ক্র অব্যক্তরূপে তাহা স্ব স্ব উপাদানে বর্তমানই আছে। স্থল কার্যবর্গের এবং শীয় উপাদানে অবস্থিত প্রবিলীন অতীত ও ভার্বীকার্যের গহিত উপাদানের বিনাশই কার্যের আত্যন্তিক নিবৃত্তি বা 'বাধ' বলিয়া আখ্যাত হইয়া থাকে। বিষের তাবদবস্তুর পরিণামী উপাদান অজ্ঞানের এবং স্থল ও প্রবিলীন কার্যের জ্ঞানের দারা নির্ত্তিকেই প্রকাশাল্মতি বিবরণে 'বাধ' বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ঐক্লপ বাধ্যত্বই জ্ঞাননিবর্ত্যত্ব বা মিথ্যাত্ব বলিয়া জানিবে। আচার্য শ্রীমধুস্থন সরস্বতী তদীয় 'অহৈতদিদ্ধি' গ্রন্থে এই দৃষ্টিতেই আলোচ্য লকণটির ন্যাখ্যা লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন—"জ্ঞানপ্রযুক্তাবন্থিতিসামান্তবিরহপ্রতিযোগিছং হি জ্ঞান-নিবর্ত্যত্বম"। অহৈতসিদ্ধি, ১৬০ পৃঃ, নির্ণয়দাগর দং। আচার্য মধুস্থদনের নিগুঢ় উক্তির তাৎপর্য ব্যাখ্যা করিয়া গৌড ব্রহ্মানন্দ তদীয় 'লঘুচন্দ্রিকা'য় বলিয়াছেন— অধিষ্ঠান বা আশ্রয়ের যথার্থ জ্ঞানোদয়ের ফলে ঐ আশ্রয়কে ব্যাপিয়া বস্তুর স্থল ও স্ম এই দ্বিবিধ বিভাব এবং তমূলক সংস্কারের যে অত্যন্তাভাব পাওয়া যায়, <u>দেই অত্যন্তাতাবের প্রতিযোগী স্থল ও কৃষ্ম বস্তরাজি এবং বস্তুসংস্কার প্রভৃতি</u> সমস্তই জ্ঞাননিবর্ত্য এবং মিখ্যা বলিয়া বুঝিতে হইবে। বস্তুর অবস্থিতি ছুইপ্রকার— স্থল বা ব্যক্ত কার্যক্রপে, স্ক্ষ অর্থাৎ উপাদান কারণে প্রবিলীনক্রপে। সাংখ্যোক্ত সৎকার্যবাদের মূলনীতি অনুসরণ করায়, সৎকারণবাদ বা বিবর্তবাদেও বস্তুর নিরম্বয় বিনাশ স্বীকার করা হয় নাই। কার্যের ব্যক্ত সুলব্ধপ বিনষ্ট হইলেও, কার্য নষ্ট হয় না। কার্য কল্ম অব্যক্তরূপে স্বীয় উপাদানে অবস্থান করে। উপাদান বিনষ্ট इटेल्वरे कार्य विनष्टे रुग। উপानात्तत महिल कार्यत विनामरे कार्यनाम कथात মর্ম। মুগুরের প্রহারের ফলে ঘটের ব্যক্ত (কমুগ্রীবাদিমান্) ঘটরূপ বিধবত হইলেও ঘটের প্রকৃত বিনাশ হয় না। ঘট তাহার ব্যক্ত ঘটরূপ পরিত্যাগ করিয়া অব্যক্ত

১। জ্ঞানপ্রযুক্তোহধিষ্ঠানতত্বৃদাক্ষাৎকারব্যাপকো যা অবস্থিতিদামান্তস্ত স্বস্থীয়দংস্কারা-ন্তরস্তাভাবঃ তৎপ্রতিযোগিত্বমূ (জ্ঞাননিবর্ত্যত্বং মিথ্যাত্বমূ)।

অদৈতদিদ্ধিটীকা-লঘুচন্দ্রিকা, ১৬০ পৃঃ।

স্ক প্রবিলীন কার্যক্রপে ঘটের উপাদান মাটির মধ্যে আত্মগোপন করিয়া অবস্থান करत। श्रीय উপाদान गांधित विनाम इहेल्लाहे त्कवन घरहेत विनाम मध्यवशत इस. নত্বা নহে। স্বীয় উপাদান মাটিতে অব্যক্ত স্ক্ষরপে অন্তলীন ঘটে স্থল ও স্ক্ষ এই দিবিধ বিভাবের অভাব না থাকায়, (অবন্ধিতিদামান্তবিরহ না থাকায়) উক্ত বিরহপ্রতিযোগিত্বরূপ মিথ্যাত লক্ষণের উহা (মুগুরবিধবস্ত ঘট) লক্ষ্যই হইবে না, এই অবস্থায় (মৃগুরবিধ্বস্ত ঘটে) অব্যাপ্তির প্রশ্ন আদিবে কিন্ধপে প্ কার্যের স্থল ও স্থন্ধ এই দিনিধ বিভাবের অভাব আবার জ্ঞানপ্রযুক্ত হওয়া আবশুক, তাহা না হইলে কোন বস্তই মিথ্যা হইবে না। পরিদুশুমান এই বিশ্ব-প্রপঞ্চের স্থল ও স্কা দিবিধ বিভাবের 'জ্ঞানপ্রযুক্ত' অভাব জগদাধার সচিচদানন ব্রন্ধের তত্তভানোদ্যের ফলেই সম্ভব হইতে পারে। 'সর্বং ব্রহ্মময়ং জ্বাৎ', এইরূপে সর্বত্র জগতে পরব্রন্ধের ক্ষরণ হইলে, ব্রন্ধবিভার উদয়ে "অবিভা সহকার্যেণ নাস্তি নাদীদ ভবিশ্বতি" এইরূপে অবিলা এবং অবিলার পরিণাম জগৎপ্রপঞ্চ বাধিত হইলে, ঘট প্রমূখ বস্তুরাজির স্থূল, স্ক্ষ প্রভৃতি বিভাব, ঘটাদির উপাদান মৃত্তিকা প্রভৃতির কোন প্রকার অন্তিত্বই খুঁজিয়া পাওয়া যাইবে না। ফলে আলোচ্য লক্ষণ অনুসারে ঘট প্রমুখ বস্তুর মিথ্যাত্বই দিদ্ধ হইবে। পরবর্তী জ্ঞানের উদয়ে নিবর্তনীয় পূর্ব পূর্ব জ্ঞানের ক্ষেত্রে তৃতীয়ক্ষণবিন্মর পূর্ব পূর্ব বিজ্ঞান স্বীয় কারণ জীবান্নায় সংস্থারক্ষপে বিরাজ করাম, পূর্বোৎপন জ্ঞানের অবস্থিতি দামান্তের অর্থাৎ স্থূল ও সক্ষ এই দ্বিবিধ বিভাবের অভাব ঘটেনা বলিয়া, আলোচ্য মিথ্যাত্ব লক্ষণের ব্যাপ্তি না থাকায়, অতিব্যাপ্তির কথাই দেখানে উঠে না। বস্তুবর্গের দর্বপ্রকার অবস্থিতির অভাবকে 'জ্ঞান প্রযুক্ত' বলার তাৎপর্য এই যে, আকাশকুত্রম, শশবিষাণ প্রভৃতির অলীক বস্তুর দর্ববিধ অভাব (অবস্থিতিদামান্তবিরহ) বিভয়ান থাকিলেও ঐরপ অভাব জ্ঞান-প্রযুক্ত নহে বলিয়া, আকাশকুস্থম প্রভৃতি তুচ্ছ বস্তুকে আর মিথ্যা বলা চলিল না। ভক্তির জ্ঞানের ঘারা রূপার বিনাশ ঘটিয়াছে—'ভক্তিজ্ঞানেন রূপ্যং নষ্টম', এইরূপ অহুভবের কাহারও উদয় হইতে দেখা বায় না। ফলে, শুক্তিরজতে 'জ্ঞাননিবর্তনীয়তা' না থাকায়, মিথ্যাত্বের বাদী ও প্রতিবাদী উভয়ের সন্মত দৃষ্টান্তেই সাধ্য মিথ্যাত্বের অভাব ঘটে এবং দৃষ্টান্তটি 'দাধ্যবিফল', অপদৃষ্টান্ত হয় বলিয়া প্রতিবাদী মাধ্ব যে আপত্তি তুলিয়াছেন, তাহার উত্তরে অদ্বৈতবাদীর বক্তব্য এই যে, শুক্তিরজত অবিগার স্টি। ভান্ত ব্যক্তি অবিগাপরিণাম ঐ রজতকে চক্ষুর গোচরে (প্রত্যক্ষতঃ) উপলব্ধি করিয়া থাকেন। এই প্রত্যক্ষ ব্যাখ্যা করিতে হইলেই শুক্তিতে আবিছাক রজতের দাময়িক উৎপত্তি স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। তারপর 'নেদং রজতম' এই বাধবৃদ্ধির উদয় হইলে, অবিভার্তান্তি চলিয়া গেলে, অবিভা-পরিণাম রুজত অবিচার অন্তরালেই আত্মগোপন করে। ভান্ত ব্যক্তি, যিনি শুক্তিকে রজতক্সপে

প্রত্যক্ষ করিয়াছিলেন, তিনি অনায়ামে বুনিতে পারেন যে, শুক্তিতে রজতের প্রত্যক্ষ-প্রতীতি বিভ্রমাত। শুক্তি শুক্তিই বটে, রজত নহে। শুক্তিতে রজত কোনকালেই নাই, ছিল না, থাকিবেও না। যতকণ মিথ্যাস্টির মল অবিছা ক্রিয়াশীল থাকে, ততক্ষণই শুক্তিরজতের খেলা ভ্রান্ত ব্যক্তিকে বিষয় করে। শুক্তিরজত দেখিয়া এইরূপ অমুভৃতিই ভ্রান্তিরহস্থবিৎ স্থণীর মনে বিরাজ করে। এই দর্বজনীন অমুভবকে অসীকার (অপলাপ) করা চলে না। ফলে, 'নেদং রজতম', এইরূপ নাধবৃদ্ধির দারা রজতের মিথ্যাত্বও শিদ্ধ হয়। গুক্তিরজতে 'জ্ঞাননিবর্তনীয়তা' নাই, স্পুতরাং মিখ্যা শুক্তিরজতের দুষ্টান্তটি 'দাধ্যবিকল' বলিয়া প্রতিবাদী যে আপত্তি করিয়াছেন, তাহার কোনই ভিত্তি নাই। 'অবিছা দহ কার্যেণ নান্তি নাদীদ ভবিষ্যতি', এই বার্তিকের উক্তি দারা অবিন্যার এবং অবিন্যা-পরিণাম শুক্তিরজত প্রভৃতির বাধ কীতিত হওয়ায়, গুক্তিরজত এবং উহার মূলীভূত অজ্ঞান. এই উভয়েরই মিথ্যাত্ব অচ্বৈতবাদীর অভিপ্রেত। স্বতরাং শুক্তিরজত প্রভৃতিকে কোন প্রকারেই আলোচ্য মিথ্যাত্বলক্ষণের অলক্ষ্য বলা চলে না। 'দহ কার্যেণ নাদীৎ' এইরূপ উক্তি দারা কারণে অন্তর্লীন কার্যের, এবং 'ন ভবিষ্যতি' এই কথার দারা ভানীকার্যের নিবৃত্তির ইঙ্গিত করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে। বিবরণাচার্যও অজ্ঞান এবং অজ্ঞানের পরিণামের নিরুত্তির ব্যাখ্যায় পূর্বোক্ত বার্তিক মতেরই অনুসরণ করিয়াছেন। সভ্রমের অধিষ্ঠান বা আশ্রয় গুক্তি প্রভৃতির তত্ত্বা যথার্থ জ্ঞানের উদয় হইলে, অবিছা ও অবিছা-পরিণাম রজত প্রভৃতির ত্রকালিক নিনেধ বা মিখ্যাত্বই স্থচিত হইয়া থাকে।<sup>১</sup>

শুক্তিরজতের স্থায় ব্যাবহারিক শত্যরজত ও অদৈতবেদান্থীর দৃষ্টিতে মিথ্যাই বটে। এই উভয়বিধ মিথ্যাবস্তুতে মিথ্যাত্বলক্ষণের সঙ্গতি বা ব্যাপ্তি প্রদর্শনের জন্ম অধিষ্ঠানতত্ব-শাক্ষাৎকার বলিতে লক্ষণে বিশ্বের যাবতীয় বস্তুর অধিষ্ঠান পবত্রক্ষের চরম দাক্ষাৎকারকেই বুঝিতে হইবে। ঐ চরম ও পরম ব্রহ্মবিজ্ঞান উদিত হইলে প্রাতিভাসিক শুক্তিরজত, ব্যাবহারিক সত্যরজত প্রভৃতি সমস্তই মিথ্যা হইয়া দাঁড়ায়। সত্য পরব্রক্ষে অধ্যস্ত বলিয়াই নিখিলবিশ্ব সত্য স্বাভাবিক বলিয়া মনে হইয়া থাকে। স্কিদোনন্দের সহিত পরিদৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চের অধ্যাসগ্রন্থি ছিন্ন হইলে তথা কথিত

১। অতএবোক্তং বিবরণাচার্যেণ—অজ্ঞানস্থ স্বকার্যেণ প্রবিলীনেন বর্তমানেন বা সহজ্ঞানেন নিবৃত্তির্বাধ ইতি।

অদৈতদিদ্ধি ১৬৪ পৃং, নির্ণয়দাগর, দং।
২। রূপ্যোপাদানমজ্ঞানং স্বকার্যেণ বর্তমানেন লীনেন বা সহাধিষ্ঠানসাক্ষাকারান্নিবর্ততে

....ইতি ন দৃষ্টান্তে সাধ্যবৈকল্যম্; মুদ্গরপাতানন্তরং ঘটো নান্তীতি
প্রতীতিবদ্ধিষ্ঠানজ্ঞানানন্তরং শুক্তাজ্ঞানং তদ্গতরূপ্যঞ্চ নান্তীতি প্রতীতেঃ
সর্বসম্মতত্বাৎ।

অদ্বৈতদিদ্ধি, ১৬৯-৭০, নির্ণয়সাগর সং।

সত্যবস্তুও (ব্যাবহারিক রজত প্রভৃতিও) মিথ্যাই হইয়া পড়ে। এই অনাদি অধ্যাসের উপাদান অনাদি অজ্ঞান। ব্রহ্মবিজ্ঞানের উদয়ে অজ্ঞানের নিঃশেষে নির্তি ঘটিলে, অজ্ঞান এবং অজ্ঞান-পরিণাম জগৎপ্রপঞ্চ সকলই মিথ্যা হইয়া দাঁড়ায়। এই অবস্থায় "জ্ঞাননিবর্তনীয়ত্বং মিথ্যাত্বয়", মিথ্যাত্বের এইরূপ বিবরণোক্ত নির্বচনেও দোষের কথা কিছুই নাই।

সচ্চিদানন্দগ্রন্থি ছিন্ন হইলে জগতের সত্যতা থাকে না। ইহা ব্রিয়াই আনন্দবোধ ভট্টারকাচার্য তদীয় 'ন্যায়মকরন্দে' 'যাহা সৎ বা সত্য হইতে বিবিক্ত বা পৃথক্ তাহাই মিথাা,' 'সদ্বিবিক্তবং মিথাামম্', আনন্দবোধোক্ত এইরূপে মিথ্যাত্বের অপর একটি সংজ্ঞা নির্দেশ করিয়াছেন। মিখ্যাতের লক্ষণ প্রশা হইতে পারে যে, যাহা সৎ হইতে বিবিক্ত বা বিভিন্ন তাহাই যদি মিথাত্মলক্ষণাক্রান্ত হইয়া মিথা হয়, তবে এই লক্ষণটির ব্রুক্ষে অতিব্যাপ্তি অপরিহার্য হয়। কারণ যাহাতে দতা জাতি আছে তাহাইতো সং. এবং তাহাতেই সদরূপত্ব বা সত্যতা আছে। যাহাতে সত্তা জাতি নাই, তাহা কদাচ সত্য বলিয়া পরিগণিত হইতে পারে না; সদ্রূপের বা সত্যতার অভাবই সেখানে থাকে। অদৈতবেদান্তীর ব্রহ্ম সদরপ নিধর্মক, সন্তাজাতিশুন্ম। স্থাতরাং তাহাতে সত্যতা বা সন্তাজাতি কোনমতেই থাকিতে পারে না। সত্যতার অভাবই সেথানে আছে। ফলে, পরব্রন্মেই লক্ষণটি অতিব্যাপ্ত হইবে নাকি 
 এইরূপ প্রশ্নের উত্তরে অদৈত্বাদী বলেন, যাহা সন্তাজাতিবিশিষ্ট তাহাই সৎ, প্রতিবাদীর এই প্রতিজ্ঞাই প্রথমতঃ অসিদ্ধ। অদৈতসিদ্ধান্তে জাতি বলিয়া কোন পদার্থ নাই। স্থতরাং ঐরূপ সত্তাজাতির কল্পনা আমাদের (অদ্বৈতবাদীর) মতে অচল। দ্বিতীয়তঃ, যাহা দত্তাজাতিবিশিষ্ট তাহাই যদি সৎ হয়, তবে সত্তাজাতি নিজেই যখন সত্তাজাতিশুলু, তখন তাহাকে তো আর তোমার (প্রতিবাদীর) মতানুসারে সত্য বলা যায় না। সত্তাজাতিকে প্রতিবাদী অসৎ বলিবেন কি 

প সতা স্বরূপত: (স্বরূপসম্বন্ধে ) সৎ, ইহাই প্রতিবাদী বলিয়া থাকেন। সত্তা যদি সত্তাজাতিশৃত্য হইয়াও সদরূপ হইতে পারে, তবে সত্তা জাতিশৃত্য পরব্রহ্মকেই বা সংস্বরূপ বলিতে আপত্তি কি ? এইরূপে ব্রহ্ম সত্যস্তরূপ হওয়ায়, তাহাতে আর মিথ্যাত্রলক্ষণের অতিব্যাপ্তির

জাতির আর জাতি থাকে না। জাতির জাতি স্বীকার করিলে 'অনবস্থা' দোষ
 হয়। সামান্তপরিহীনাস্ত সর্বে জাত্যাদয়ো মতাঃ। তাষাপরিছেদ, কারিকা ৮।

কথাই ওঠে না। অসৎ আকাশকুত্বম প্রভৃতিও সৎ বা সত্যবস্তু হইতে ভিন্ন হওয়ায়, তাহাতে মিথ্যার লক্ষণের অতিব্যাপ্তি হয়, এইরূপ প্রশাের উত্তরে আনন্দ্রোধ বলেন, লক্ষণস্থ 'সং' শব্দে সতা বা প্রমাণসিদ্ধ পদার্থকে বুঝায়, 'দত্ত্বক্ত প্রমাণসিদ্ধরুন', আদৈতিসিদ্ধি, ১৯৫ পুঃ, নির্ণয়সাগর, সং; যাহা নির্দোয প্রমাণনিদ্ধ নহে, তাহাই সদ্বিবিক্ত বা মিথ্যা আখ্যা লাভ করে। স্বপ্রদুষ্ট বস্তুরাজি নিদ্রাদি দোযবশতঃ উৎপন্ন হইয়া থাকে বলিয়া তাহা নির্দোয় প্রমাণসিদ্ধ নহে: প্রমাণসিদ্ধ হইতে বিবিক্ত বা পৃথক্, অতএব তাহা মিথ্যা স্বপ্রদুষ্ট মিথ্যাবস্তু প্রমাণসিদ্ধ না হইলেও, তথাকথিত (ব্যাবহারিক) সত্যবস্তুর ভায় প্রতীতিগোচর হইয়া থাকে। অলীক আকাশকুত্বম প্রভৃতি কদাচ কাহারও 'ইদং' রূপে ( সম্মথস্থ বস্তুরূপে ) সৎ-প্রতীতির বিষয় হয় না। এইজন্ম আলোচ্য লক্ষণে সদরূপে প্রতীতির যোগ্য 'দর্ক্তেন প্রতীত্যর্হম্' এইরূপ একটি বিশেষণপদ জুড়িয়া দিলে, অলীক আকাশ-কুমুম প্রভৃতিতে আর উল্লিখিত লক্ষণের অতিব্যাপ্তির প্রশ্ন আসে না, ব্যাবহারিক সত্যরূপে প্রতীতির যোগ্য স্বগ্নপরিদৃষ্ট বস্তুতে অব্যাপ্তির কথাও ওঠে না। পদ্মপাদোক্ত 'দদদদ্বিলক্ষণত্বং মিথ্যাত্বম্', এইরূপ প্রথম মিথ্যাত্ব-লক্ষণের বিশ্লেষণ প্রসঙ্গে আমরা দেখিয়াছি যে, অলীক আকাশকুস্তম প্রভৃতিতে সদ্বিলক্ষণত্ব থাকায়, অলীকে লক্ষণের অতিব্যাপ্তি বারণের জন্ম 'অদদবিলক্ষণত্বমু' এই অংশটির লক্ষণে প্রয়োগ করা হইয়াছে। পদ্মপাদোক্ত মিথ্যাত্বলক্ষণের সহিত আনন্দবোধোক্ত লক্ষণের অনেক অংশে সাম্য দেখা যায়। ফলে, পদ্মপাদের লক্ষণের বিরুদ্ধে প্রতিবাদি-প্রদর্শিত বিবিধ দোষ আনন্দবোধের লক্ষণের বিরুদ্ধেও প্রযোজ্য হইতে পারে। সেক্ষেত্রে ঐ সকল দোষের সমাধানের পথও উভয় লক্ষণে একই প্রকারের বলিয়া বৃঝিতে হইবে। 

ত্বাকাশকুস্থম প্রভৃতি স্থলে অতিব্যাপ্তি বারণের জন্ম পদ্মপাদ বলেন, মিথ্যা বস্তুকে কেবল সদ্বিলক্ষণ হইলেই চলিবে না; তাহাকে অসৎ বা অলীক আকাশকুমুম প্রভৃতি হইতেও বিলক্ষণ বা বিসদৃশ হইতে হইবে। আনন্দবোধ তাঁহার লক্ষণস্থ 'সং' পদের বিবৃতিতে যাহা মত্যরূপে প্রতীতির যোগ্য তাহাকে 'দৎ' বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। এরপ সদভিন্ন যাহা তাহাই সদ্বিবিক্ত বা মিথ্যা বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। সৎ বা সভারূপে

<sup>\*</sup> ऋषी পाঠक পদ্মপাদোক্ত লক্ষণের আলোচনা দেখুন।

প্রতীতির অযোগ্য আকাশকুস্থম প্রভৃতি আনন্দবোধের মতে মিথ্যার পর্যায়ে পড়ে না। স্থতরাং আলোচিত মিথ্যার লক্ষণের অতিব্যাপ্তির প্রশ্নও সেথানে আদে না।

মিথাত্বের লক্ষণ নির্বচন করা গেল। এখন পরিদৃশ্যমান এই বিশ্বের

মিথ্যাত্বে প্রমাণ কি, তাহারই আলোচনা করা যাইতেছে।

জাগতিক প্রপঞ্চের মিথ্যাত্বসাধনে প্রধানতঃ অনুমানই প্রমাণ।

এ অনুমানের প্রয়োগ বাক্যটি (syllogism) কিরূপ, তাহা

দেখাইতে গিয়া চিৎস্থাচার্য বলিয়াছেনঃ—

অয়ং পটঃ ( পক্ষ ), এতত্তন্তু নিষ্ঠাত্যন্তাভাবপ্রতিযোগী ( দাধ্য ), দৃশ্যত্বাৎ ( হেতু ), ঘটবং ( দৃষ্টান্ত )।

এই পটের অবয়ব এই যে তন্তু বা দৃতা, তাহাতে এই পটের অত্যন্তাভাব আছে, এবং এই পট সেই অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগীও বটে, যেহেতু ইহা দৃশ্য, যেমন ঘট। তন্তু বা সূতাগুলি তো আর পট বা বস্ত্র নহে। সূতায় বস্ত্রের অত্যন্তাভাব চিরকালই আছে এবং থাকিবে। এইজন্মই আলোচ্য অনুমানে পট বা বস্ত্রকে সাধ্যের আধার অর্থাৎ পক্ষ (subject) করিয়া বলা হইয়াছে যে, এই পটের উপাদান তন্ত্রতে এই পটের অত্যন্তাভাব আছে, যেহেতু এই পট দৃশ্য পদার্থ। দৃশ্য পদার্থমাত্রেরই সক্ষা উপাদানে ঐ সকল স্থূল দুশ্যবস্তুর অত্যন্তাভাব দেখিতে পাওয়া যায়। ঘটের উপাদান মাটিতে ঘটের অভাব, কাঞ্চনময় কণ্ঠহারের উপাদান কাঞ্চনে কণ্ঠহারের অভাব, লোহকুঠারের উপাদান লোহায় কুঠারের অভাব কে না প্রত্যক্ষ করেন ? পটে দৃশ্যন্ত থাকায়, দৃশ্যন্ত হেতুর পক্ষ পটে অবস্থিতি (হেতুর পক্ষর্ত্তিত্ব ) বুঝা গেল। ঘটেও দৃশ্যত্ব (হেতু) আছে এবং পটের অবয়ব তন্ত্রতে ঘটের অত্যন্তাভাবও (উক্ত অনুমানের সাধ্যও) আছে। ঘটে এইরূপে নিশ্চিত সাধ্য থাকায়, আলোচ্য অনুমানে ঘটকে দৃষ্টান্তরূপে উপন্থাদ করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে। পটের উপাদান তন্ত্ততে পটের যে অন্যোগ্যাভাব, প্রাগভাব এবং ধ্বংদাভাব আছে, তাহা কার্য ও কারণের ভেদবাদী অভাববিশেষজ্ঞ তার্কিকগণেরও স্বীকৃতি লাভ করিয়া থাকে। এই অবস্থায় আলোচ্য অনুমানের সাধ্যকে 'অত্যন্তাভাবপ্রতিযোগী' না বলিয়া কেবল অভাবের প্রতিযোগী বলিয়া ব্যাখ্যা করিলে, অনুমানটির

উদ্দেশ্যই ব্যাহত হয় এবং উহা সিদ্ধসাধনতাও দোষে-কলৃষিত হয়। এইরূপ কলুষিত অনুমানের দারা অদৈতবেদান্তীর অভিপ্রেত জগতের মিথ্যান্তসাধন করা কোন মতেই চলে না। কোন-না-কোন স্থলে (ঘট প্রভৃতিতে) পটের যে অত্যন্তাভাব থাকে, অর্থাৎ পট যে অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী হইয়া থাকে তাহা কে অস্বীকার করে? তাহা দারা পট মিথ্যা হইয়া যায় কি? তাহা তো যায় না। স্তৃতরাং উল্লিখিত অনুমানের সাধোর আংশে তন্ত্বপদ না দিলেও অনুমানে অর্থান্তরদোষই আত্মপ্রকাশ লাভ করে; এইজন্মই সাধ্যের অংশে তন্তুপদের অবতারণা করা হইয়াছে। রক্তপটের অবয়ব লাল তন্তুতে নীল পটের অত্যন্তাভাব থাকে এবং তাহা দারা নীল পট মিথ্যা হইয়া যায় না। নীল পটের অবয়ব নীল তন্তুতে নীলপটের অত্যন্তাভাব থাকিলেই নীলপট মিথ্যা বলিয়া সাব্যন্ত হইবে। ইহা বুঝাইবার জন্মই তন্তুর বিশেষণ হিসাবে প্রদর্শিত অনুমানে 'এতৎ' পদের প্রয়োগ করা হইয়াছে, বুঝিতে হইবে।

এইপ্রদঙ্গে প্রতিবাদী মাধ্ব বলেন, এই অনুমান তো ঠিক হইতেছে না। এই অহুমানে 'অনৈকান্তিক' হেত্বাভাদ দোষই আদিয়া পড়ে। আলোচ্য অহুমানের মৌলিক ব্যাপ্তিটি হইল এই, যাহা যাহা দৃশু হইবে, তাহাই অদৈতবাদীর হইবে "এতত্তম্বনিষ্ঠ অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী"। এই সাধ্যটিকে প্রদশিত অনুমানের আরও বিশ্লেবণ করিলে দেখা যাইবে যে, সাধ্যের অন্তর্গত বিরুদ্ধে মাধ্বের অত্যন্তাভাব বলিতে এখানে এতত্তম্ভতে পটের অত্যন্তাভাবই বুঝা আপত্তি যাইবে। এতত্তমতে পটের যে অত্যন্তাভাব আছে, তাহাও তো দশ্যই বটে। দেখানে দৃশ্রত হেতুমূলে পুনরায় পটের অত্যন্তাভাবের ( দাধ্যের ) দিদ্ধি করিলে, দাঁড়ায় এই যে, এতস্তম্ভতে এতৎপটই আছে। অত্যন্তাভাবের অভাব যে প্রতিযোগীরই স্বরূপ, তাহা তো কেহই অস্বীকার করেন না। ঘটের অত্যন্তাভাবের অভাব ঘটস্বরূপই বটে। ফলে উক্ত অত্নানের দৃশ্যত্ব হেতুটি দাধ্যদিদ্ধির দহায়ক না হইয়া, সাধ্যের ব্যাঘাতকই হয়, এবং অনুমানটিও হেছাভাদ দোষে কল্মিতই হইয়া দাঁড়ায়। এই অবস্থায় বাধ্য হইয়াই অদৈতবাদীকে বলিতে হয় যে, আলোচ্য অমুমানের সাধ্যে (এতত্তমুনিষ্ঠ পটের অত্যন্তাভাবে) আর এতৎপটের অত্যন্তাতাব নাই। কিন্তু তাহাতেও বে দৃশ্যত্ব হেতু আছে, তাহা পূর্বেই বলা হইয়াছে। হেতু (দৃশুত্ব) থাকায়, (এতত্তম্ভতে এতৎপটের অত্যন্তাভাবের অত্যন্তাভাবরূপ) সাধ্য না থাকায়, হেতু যে সাধ্যের ব্যভিচারী হইয়া 'অনৈকান্তিক' হেত্বাভাদ হইয়া পড়িবে, তাহাতে দন্দেহ কি ? তারপর, দৃশ্যত্বে দৃশ্যত্বরূপ হেতু আছে। অতএব দেখানেও এতত্তস্তনিষ্ঠ অত্যন্তাভাব প্রতিযোগিছরূপ সাধ্য আছে, ইহা বাদীকে স্বীকার করিতেই হইবে; এবং ইহার অর্থ শেন পর্যন্ত দাঁড়াইবে এই যে, এতত্তম্ভতে দৃশ্যত্বের অত্যন্তাভাব অর্থাৎ অদৃশ্যত্বই আছে। এতত্তম যে অদৃশ্য নহে, দৃশ্যই বটে তাহা সকলেই জানেন। এই অবস্থায় দৃশ্যত্ব হেতুর সহিত অদৃশ্যত্বের বা দৃশ্যত্বের অত্যন্তাভাবের ব্যাপ্তি আছে, এরূপ বলা কোনমতেই চলে না। দৃশ্যত্ব হেতু থাকায়, সাধ্য (অদৃশ্যত্ব) না থাকায়, দৃশ্যত্ব হেতু যে সাধ্য অদৃশ্যত্বের ব্যভিচারী হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ?

এই প্রদক্ষে আরও দুষ্টব্য এই, অদৈতবেদান্তী যে বিশ্বপ্রপঞ্চের মিগ্যান্থ ব্যাখ্যা করিতেছেন, সেই সকল জাগতিক প্রপঞ্চ কি প্রমাণসিদ্ধ । না প্রমাণবিরহিত গ প্রপঞ্চ যদি প্রমাণসিদ্ধ হয়, তাহ। হইলে অদৈতবাদীর পূর্বোক্ত অনুমানে 'অয়ং পট:' এইরূপে পটকে পক্ষ করিয়া পটের যে মিথ্যাত্বসাধন করা হইয়াছে তাহা আব চলিবে না। অতুমানের ধর্মী বা বিশেষ্য পট বদি প্রমাণদিদ্ধ এবং সত্য বলিয়া সাব্যন্ত হয়, তবে তাহাই তো প্রপঞ্চের মিথ্যাত্বসাধক অত্নমানের বাধ সাধন করিবে। কেবল পক্ষই নহে, অহুমানের সাধ্য হেতু দৃষ্টান্তও যদি প্রমাণসিদ্ধ হয়, তবে প্রামাণিক সাধ্য হেতু দৃষ্টান্ত প্রভৃতিতে 'দৃশ্যত্ব' হেতু বিছমান থাকায় এবং প্রমাণ-দিদ্বত্বনিবন্ধন অনুমানের দাধ্য মিথ্যাত্ব না থাকায়, হেতু যে দাধ্যের ব্যভিচারী হইবে, তাহাও নিঃদদেহ। তারপর, অতুমানের পক্ষটি যদি প্রমাণদিদ্ধ না হয়, তবে, আশ্রম বা পক্ষ দিদ্ধ না হওয়ায়, অনুমান দেক্ষেত্রে 'আশ্রয়াদিদ্ধ' নামক হেত্বাভাদ-দোষেই কলুষিত হইবে। এইরূপে অনুমানের উপাদান দাধ্য, হেতু দৃষ্টান্ত প্রভৃতি যদি অপ্রামাণিক হয়, তাহা হইলেও সাধ্যের অসিদ্ধি. হেতুর অসিদ্ধি. দৃষ্টান্তাসিদ্ধি প্রভৃতি বিবিধ হেত্বাভাদই দেখানে অহুমানের মূলে কুঠারাঘাত করিবে। যে উপাদান প্রমাণিদদ্ধ নহে, এইরূপ উপাদানের সাহায্যে কোনরূপ অনুমানই জন্মিতে পারিবে না।

অদ্বৈতবেদান্তীর জগতের মিথ্যাত্বের অনুমানের বিরুদ্ধে প্রদর্শিতরূপে বিবিধ হেস্বাভাস-দোষ উদ্ভাবন করতঃ দ্বৈতবেদান্তী মধ্বাচার্য নিম্নোক্ত

১। (ক) চিৎস্থা, ৩৫ পঃ নির্ণয়দাগর সং।

<sup>(</sup>খ) নয়নপ্রদাদিনী, ৩৫ পৃ: নির্ণয়দাগর সং।

২। প্রপঞ্চপ্রামাণিকত্বে মিথ্যাত্বাত্মানানাং ধর্মিগ্রাহকপ্রমাণেন বাধঃ। অপ্রামাণিকত্বে চাপ্রয়াসিদ্ধিঃ। এবং সাধ্যহেতুদ্ ষ্টান্তানামপি প্রামাণিকত্বে দৃশ্বত্বহেতোন্তর্তা-নৈকান্তিকতা, অপ্রামাণিকত্বে বা সাধ্যসাধনাগ্রভাবাদক্মানাসিদ্ধিঃ।

চিৎস্থুখী, ৩৫ পৃ: নির্ণয়দাগর সং।

প্রতিপক্ষানুমানের সাহায্যে জগতের সতাতা সাধন করিবার প্রয়াস করিয়াছেন।

নাজোক্ত প্রপক্ষবিবাদাস্পদীভূতঃ প্রপঞ্চঃ (পক্ষ), সত্যঃ (সাধ্য),
সতাতার অহুমান
প্রমাণসিদ্ধরাৎ (হেতু), আত্মবৎ (দৃষ্টান্ত)। চিৎস্থী,
ও তাহার ধণ্ডন
৩৭ পৃঃ নির্বিয়াগর সং।)

বিবাদগোচর প্রপঞ্চ সত্য, যেহেতু উহা (প্রপঞ্চ) প্রমাণসিদ্ধ, যেমন আত্মা।

শুক্তিরজত প্রভৃতিও প্রপঞ্চ বটে। ঐ সকল প্রপঞ্চ যে মিথাা. তাহা বাদী, প্রতিবাদী সকলেই স্বীকার করেন। এই অবস্থায় কেবল প্রপঞ্চক পক্ষ করিলে, শুক্তিরজত প্রপঞ্জপ পক্ষে অনুমানের সাধ্য সত্যতা না থাকায়, অনুমানটি 'বাধ' নামক হেৱাভাস দোষে কলুষিত হইয়া দাঁডায়। কারণ পক্ষে সাধ্য না থাকিলে, সাধাশুতা পক্ষকেই বাধ নামক হেত্বাভাস বলা হয়। দ্বিতীয়তঃ, ঘটাদিপ্রপঞ্চে যে সতা আছে সেই সতা যে সতা পদার্থ তাহা মাধ্বের অনুমোদিতই বটে। সতাদি সত্য বস্তুও প্রপঞ্চ বিধায়, সে ক্ষেত্রে আলোচ্য মাধ্বঅনুমান বলে পুনরায় সত্যতা সাধন করিলে, অনুমানটি যে আংশিকভাবে সিদ্ধনাধন-দোষে কলুষিত হইয়া পড়িবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? এইজন্মই অনুমানের সাধ্য প্রপঞ্চের অংশে 'বিবাদাস্পদীভূত' এইরূপ একটি বিশেষণ পদের প্রয়োগ করা হইয়াছে। প্রপঞ্চমাত্রকেই পক্ষরূপে নির্দেশ করা আলোচ্য অনুমানের উদ্দেশ্য নহে। যে সকল প্রপঞ্চ সম্পর্কে সত্য-না-মিথ্যা এই বিতর্কের অবকাশ আছে, সেই সকল অদ্বৈতবাদীর: অভিপ্রেত ব্যাবহারিক ঘট প্রভৃতি প্রপঞ্চেই এই অনুমানে পক্ষরণে গ্রহণ করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে দৃশ্যমান ঘটাদি বিশ্বপ্রপঞ্চ যে প্রত্যক্ষ প্রভৃতি প্রমাণসিদ্ধ তাহাতো মাধ্ব তার্কিকগণ স্বীকারই করিয়া থাকেন। ফলে, উক্ত অনুমানের হেতৃ (প্রমাণসিদ্ধর) পক্ষ প্রপঞ্চে বিছ্যমান থাকায়, হেতৃর পক্ষরতিত্ব দিদ্ধ হইল। প্রমাণদিদ্ধ আত্মায় সত্যতা বিরাজ করায় হেতৃ ও সাধ্যের ব্যাপ্তিও নিশ্চিত হইল এবং প্রদর্শিত অনুমানবলে প্রপঞ্চেরও সত্যতা সাধন করা চলিল।

পরিদৃশ্যমান এই ঘটপটাদি বিবিধ বিশ্বপ্রপঞ্চ সত্য হইলে, প্রপঞ্চান্তর্গত পরস্পর ভেদকেও সত্য বলিয়াই সিদ্ধান্ত করিতে হইবে। এইরূপ (ভেদ সত্যতার) সিদ্ধান্ত জগৎসত্যতাবাদী মাধ্ব, রামাস্থজ প্রভৃতি বৈশ্বব বেদাস্ত-সম্প্রদায়ের অসুমোদিত
হইলেও, অধৈতবেদান্তী ভেদের সত্যতা-সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন নাই;
মাধ্বোক্ত ভেদের
সত্যতার থওন
তাহার থওনই করিয়াছেন। ভেদেক গাঁহারা সত্য বলেন, তাঁহারা
নিম্নে প্রদর্শিত অমুমানের সাহায্যে ভেদের সত্যতা সাধন
কবিষা থাকেন:—

আয়ং ঘট: (পক্ষ), এতরিষ্ঠ বাধ্য ভেদাতিরিক্ত ভেদাশ্রয়: (সাধ্য), দ্রব্যত্বাৎ (হেতু), পটবৎ (দৃষ্টান্ত)। চিৎস্থনী ৬৭ পৃষ্ঠা। এই ঘটটি এই ঘটে যে বাধ্যভেদ আছে, তাহার অতিরিক্ত আর একটি (অবাধ্য) ভেদের আশ্রয় বটে, যেহেতু ইহা (এই ঘট) দ্রব্য, যেমন পট।

মাধ্ব প্রভৃতি বলেন, এইরূপ অমুমানের সাহায্যেই আকাশ, বায়ু প্রভৃতি বিভিন্ন প্রপঞ্জের এবং এক আত্মা হইতে অপর আত্মার অবাধ্য বা সত্যভেদ সিদ্ধ হইবে। উল্লিখিত অমুমানে কেবল ভেদের আশ্রয়রূপে সাধ্যের নির্দেশ করিলে, অবৈতমতেও ঘটাদিপ্রপঞ্চের মধ্যে কল্লিত ভেদ থাকায় তাহাতেও ভেদের আশ্রয়রূপ সাধ্য বর্তমান থাকায়, উক্ত অমুমানে সিদ্ধনাধনতা-দোবই আসিয়া পড়ে। এইজন্মই সাধ্যের (ভেদাশ্রয়ের) অংশে 'বাধ্যভেদাতিরিক্ত' এইরূপ একটি বিশেষণ জুড়িয়া দেওয়া হইয়াছে। অবৈতবাদীর মতে ঘট-পট প্রভৃতি প্রপঞ্চ যে ভেদ আছে তাহা কল্লিত ভেদ, অতএব বাধ্যভেদই বটে। এই মতে প্রপঞ্চ বাধ্যভেদাতিরিক্ত ভেদের আশ্রয় হয় না; সিদ্ধ সাধনতার প্রশ্নও স্বতরাং আদে না। ভেদমাত্রই বাধ্য বলিয়া,

<sup>\*</sup> উক্ত অনুমানটি একটি মহাবিভাত্মান। বৈশেষিক কুলার্ক পণ্ডিত এই অভিনব অনুমানরীতির উদ্ভাবক। শব্দের নিত্যতাবাদী মীমাংদকের বিরুদ্ধে শব্দের অনিত্যত্ব- দিদ্ধান্ত সংস্থাপনের জন্ম ভায়-বৈশেষিক আচার্য যে দকল অনুমানের প্রয়োগ করিয়াছেন, দেই দকল অনুমানেই মীমাংদক পণ্ডিতগণ হেত্বাভাদ প্রভৃতি দোষ প্রদর্শন করিলে, কুলার্ক পণ্ডিত হেত্বাভাদ দোষে কল্বিত নহে, এইরূপ অভিনব মহাবিভাত্মান প্রণালী উদ্ভাবন করিয়া শব্দের অনিত্যত্ব দমর্থন করেন। অনুমান একশ্রেণির বিভা—ইহা ভায়বিভা বলিয়া পরিচিত। এই অনুমান বা ভায়বিভা অনেক ক্ষেত্রেই হেত্বাভাদ প্রভৃতি দোষস্পর্ণে কল্বিত হয়। এই মহাবিভা অনুমান হেত্বাভাদ দোষের সম্ভাবনা থাকে না। এইজন্ম ইহাকে মহতী বিভা বা মহাবিভা আখ্যাংদেওয়া হয়। কুলার্ক পণ্ডিতের উদ্ভাবিত মহাবিভাত্মান প্রণালী ভট্টবাদীন্দ্র তাঁহার "মহাবিভাবিড়ম্বন" নামক গ্রন্থে খণ্ডন করেন। ভট্টবাদীন্দ্রের অপূর্ব খণ্ডনশৈলী তার্কিকগণের মনেও গভীর রেখাপাত করে। দেইজন্ম মহাবিভাত্মান আর বিশেষ প্রসারলাভ করে নাই। এই প্রকার অনুমানকে বক্রাত্মান বলিয়া তর্করিদিকগণ ইহাকে উপেক্ষাই করিয়াছেন।

অদৈতবেদান্তীর দৃষ্টিতে বাধ্যভেধের অতিরিক্ত ভেদের প্রসিদ্ধি না থাকায়, বাধ্যভেদের অতিরিক্ত ভেদের আশ্রয়কপে সাধ্যের নির্দেশ কবিলে, অপ্রসিদ্ধ বিশেবণতার আপন্তি আদিতে পারে বুনিয়াই মাধ্ব বাধ্যভেদের অংশে 'এতন্নিষ্ঠ' এইরূপ আর একটি বিশেবণের প্রয়োগ করিয়াছেন। এক বস্তু অপর বস্তু হইতে বিভিন্ন। পট হইতে ঘট বিভিন্ন, ঘট হইতেও পট বিভিন্ন। পটে ঘটের ভেদ আছে, ঘটেও পটের ভেদ আছে। এই দৃষ্টিতে বস্তুত্ত্ব বিচার করিলে আলোচ্য অনুমানের দৃষ্টান্ত পটে, ঘটে যে বাধ্যভেদ আছে, তদতিরিক্ত ভেদ অবশুই আছে এবং থাকিবে। কেননা, বস্তু মাত্রেই অপর বস্তুর ভেদ থাকে। ঘটে ঘটগত বা ঘটাশ্রিত ভেদ, পটে পটগত ভেদ প্রভৃতি থাকে। পটগত বা পটাশ্রিত এই ভেদ ঘট প্রভৃতি অপরাপর বস্তুর ভেদ হইতে অতিরিক্ত বলিয়া, পটে পটগত বাধ্যভেদের অতিরিক্ত ভেদ অবশুই থাকিবে। এইরূপে পটরূপ দৃষ্টান্তে অনুমানোক্ত মাধ্যেরও মিদ্ধি হইবে। অপ্রেসিদ্ধ বিশেষণতার আপন্তি অচল হইয়া পড়িবে। পটে দ্রব্যুত্ব হেতু থাকায়, হেতু ও সাধ্যের মহচারব্ধপ ব্যাপ্তিও পটে মহজেই গৃহীত হইবে এবং আলোচ্য মহাবিদ্যান্থমানের প্রামাণ্যও নত মহক্তকে স্বীকার কবিয়া লইতে হইবে।

প্রদর্শিত অহুমানের বলে ঘটকে (অহুমানের পক্ষকে) ঘটগত বাধ্য যে ভেদ আছে, তদতিরিক্ত ভেদের আশ্রয় বলিয়া গ্রহণ করিলে, অর্থাৎ পক্ষে সাধ্যদিদ্ধি হইলে অদৈতবেদান্তীকেও অগত্যা একটি অবাধ্য ভেদ ঘটে স্বীকার করিতেই হইবে। ঘটের ভেদ ঘদি কেবল বাধ্যভেদেই হয়, ঘটে যদি বাধ্যভেদের অতিরিক্ত কোনক্রপ (অবাধ্য) ভেদ নাই থাকে, তবে ঘটে (পক্ষে) আলোচ্য অহুমানের সাধ্যদিদ্ধি সম্ভবপর হয় না। অহুমানোক্ত হেতুটি পক্ষে বর্তমান আছে। হেতু এবং সাধ্যের ব্যাপ্তিও আছে। এইক্রপে অহুমানটি নির্দোব প্রতিপন্ন হওয়ায়, উক্ত অহুমানবলে পক্ষে যে সাধ্যের দিদ্ধি হইবে, ঘট যে ঘটগত বাধ্যভেদের অতিরিক্ত অবাধ্যভেদের আশ্রয় হইবে তাহা মানিতেই হইবে। আলোচ্য অহুমানই ঘটে পট প্রভৃতির ভেদ যে সত্য তাহা প্রমাণ করিবে।

পরিদৃশ্যমান এই সত্য বিশ্বপ্রপঞ্চ সম্পর্কে বিভিন্ন প্রকার প্রত্যক্ষ প্রভৃতি জ্ঞানোদয়ের ফলেই আমাদের জ্ঞানের পরিধি বিস্তৃতিলাভ করে। জীবনের যাত্রাপথ স্থগম হয়। বিচিত্র বিবিধ দৃশ্যের আকারে চিত্তর্বত্তির পরিণামের ফলে আমাদের যে জ্ঞানপ্রবাহ প্রতিনিয়ত প্রসারলাভ করে, দৃশ্যভেদ অস্বীকার করিলে, চিত্তের বিচিত্র দৃশ্যাকারে পরিণাম জিন্মিতেই পারে না।

১। চিৎস্থী, ৩৭ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য।

ফলে, জ্ঞানের স্রোত রুদ্ধ হয়। চিত্ত মূকতা অবলম্বন করিতে বাধ্য হয়। উদয়নাচার্য তদীয় আত্মত্তরবিবেকে সত্য কথাই বলিয়াছেনঃ—

'ন গ্রাহ্মভেদমবধুয় ধিয়োইস্তি বৃত্তিঃ'।

বস্তুভেদ অসত্য হইলে, বিবিধ যাগযজ্ঞাদি কর্মভেদের উপপাদক মীমাংসাশাস্ত্র অপ্রমাণ হইয়া পড়ে। জগতের সত্যতার সমর্থক স্থায়-বৈশেষিক সাংখ্য-যোগ প্রভৃতি শাস্ত্ররাজির প্রামাণ্য ব্যাহত হয়। এই অবস্থায় বিচিত্র বিবিধ বিশ্বপ্রপঞ্জের পরস্পার ভেদের সত্যতা স্বীকার করাই যক্তিসঙ্গত।

ভেদের সতাতার সাধক মাধ্বোক্ত অনুমানের বিরুদ্ধে অদৈতবেদান্তী বলেন, বস্তুভেদ দত্য নহে, মিথাই বটে। মিথা বলিয়া দৃশ্য বস্তুরাজি অদৈতবেদান্তের দিদ্ধান্তে আকাশকস্তমের তায় অলীক বা বস্তু ভেদ সত্য নহে, অসৎ নহে। বস্তুরাজির ব্যাবহারিক সত্যতা অবশ্যই স্বীকার্য। ঘটের সাহায্যে জল আহরণ করতঃ আকণ্ঠ পান করিয়া পিপাদার নির্ত্তি করিয়া বলিতে পারা যায় কি যে, জল মিথ্যা, ঘট মিথ্যা, পিপাদা মিথ্যা, পিপাদার নিরুত্তি মিথ্যা। সত্য কথা এই যে, পরিদৃশ্যমান ঘটপ্রমুথ দৃশ্যরাজি আকাশকুস্থমের তায় অসৎ নহে, আবার তাহা পরত্রন্মের ক্যায় ধ্রুব সতাও নহে। দৃশ্য বস্তুরাজি অনির্বচনীয়। বিশ্বপ্রপঞ্চ অনির্বচনীয় হইলেও 'দর্বং ব্রহ্মময়ং জগৎ' এইরপে জাগতিক বস্তুবর্গের মধ্যদিয়া এক অদ্বিতীয় সচ্চিদানন্দ পরত্রক্ষের স্ফুরণ না হওয়া পর্যন্ত মায়াময় জগতের মায়িক প্রপঞ্চের ব্যাবহারিক সত্যতা অস্বীকার করা চলে না। ব্যাবহারিক জীবনকে অচলায়তনে পরিণত করাও সম্ভবপর হয় না। কর্মময় এই জগতে কর্মধারা অক্ষুণ্ণ রাখার জন্মই বস্তুভেদের আপেক্ষিক অর্থাৎ ব্যাবহারিক সত্যতা অবশ্য স্বীকার্য। স্কাগতিক প্রপঞ্চকে আত্মার স্থায় ধ্রুব সত্য কোনমতেই বলা চলে না। এইরূপে অদ্বৈতবেদান্তী জগতের সভাতা ব্যাখ্যা করায়, কর্মমীমাংদা, ভায়-বৈশেষিক, দাংখ্য-যোগ প্রভৃতি কোন শাস্ত্রেরই অপ্রামাণ্যের প্রশ্ন আসে না। বিষয়ভেদে দৈত, অদৈত

১। অদিতীয় ব্রহ্ম-বিজ্ঞানের পূর্বক্ষণ পর্যন্ত জগতের সত্যতা স্বীকার করায়, অদ্বৈতবাদীর সহিত দ্বৈতবাদীর বিরোধের যে কোনরূপ প্রকৃত হেতৃ নাই. তাহা স্বধীপাঠক অবশ্য এখানে লক্ষ্য করিবেন।

দকল প্রকার মতবাদেরই দামজক্ত বিধান সম্ভবপর হয়; "শান্তং শন্তপ্রঘনপিশুনন্" করিয়া তুলিবার কোনই কারণ ঘটে না। অদৈতবেদান্তী এইরূপ
সমন্বরের দৃষ্টিতেই কর্মভেদের প্রতিপাদক শান্তরাজির মর্যাদা রক্ষা
করিয়াছেন, ক্লুন্ন করেন নাই। প্রতিবাদী দার্শনিকগণ প্রতিবাদের তমিস্রোয়
জ্ঞানচক্ষু অন্ধ করিয়া, দামজস্তের দৃষ্টি খুঁজিয়া পান নাই। দমন্বয়ের
পথে বিচরণ করেন নাই। এইজন্য দার্শনিক চিন্তারাজ্যে এত বিরোধ,
এত পরমতাদহিষ্ণুতা দত্যের পথকে কন্ট্রকাকীর্ণ করিয়া রাথিয়াছে।
আচার্য উদয়নের যেই উক্তিটি পূর্বে উদ্ধৃত হইয়াছে, তাহারই অপর
অংশে উদয়ন বলিয়াছেন—

## 'তদবাধকে বলিনি বেদনয়ে জয়ঐঃ'।

গ্রাহ্য বা জ্ঞেয়ভেদ না থাকিলে, চিত্তের বিবিধ পরিণাম ব্যাখ্যা করা যার না, ইহা অবশ্য সত্য কথা। তবে, বিভিন্ন বিচিত্র চিত্তবৃত্তির ফলে উৎপন্ন ভেদবুদ্ধি চরমজ্ঞান নহে। যাহার ফলে অজ্ঞান ও অজ্ঞানকার্য দৃক্ ও দৃশ্যের ভেদজ্ঞান প্রভৃতি চিরতরে বিধ্বস্ত হয়, সেই এক অদ্বিতীয় পরব্রহ্ম বিজ্ঞানই সত্য ও গ্রুব। তাহার তুলনায় অগ্রুব জাগতিক জ্ঞান অজ্ঞানেরই নামান্তর। ইহা বুঝিয়াই প্রাচীন শ্রায়গুরু উদয়ন ভেদবাদ অপেক্ষায় অভেদতবাদকে প্রবলতর বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন এবং অদৈত ব্রহ্মবিজ্ঞানের বেদীমূলে বিজয়মাল্য অর্পণ করিয়া আত্মপ্রসাদ লাভ করিয়াছেন।

মাধ্বেক্তি অনুমানের বিরুদ্ধে জগতের মিথ্যাত্ব অনুমান-বলে সাধন করিবার জন্ম অদ্বৈতবেদান্তী বলিয়াছেন ঃ—

বিমতঃ পটঃ (পক্ষ), এতত্তন্তুনিষ্ঠাত্যন্তাভাবপ্রতিযোগী (সাধ্য), অবয়বিত্বাৎ (হেতু), পটান্তরবৎ (দৃষ্টান্ত)।

পটের উপাদান এই তন্তুতে বিবাদাস্পদ এই পটের অত্যন্তাভাব আছে, যেহেতু ইহাও অবয়বী, যেমন অপর পট। অন্য পট অন্য তন্তুদারা প্রস্তুত হইয়া থাকে। অন্য পটে বা পটান্তরে এই পটের তন্তুর অত্যন্তাভাব আছে (অর্থাৎ এতত্তন্তুনিষ্ঠ অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগিত্বরূপ সাধ্য আছে) এবং অন্য পটও অবয়বী বিধায়, উহাতে অবয়বিত্বরূপ হেতুও আছে। এইরূপে হেতু ও সাধ্যের ব্যাপ্তি সিদ্ধি হইল। বিবাদ- গোচর এই পটে অবয়বিদ্বরূপ হেতু বিরাজ করে। স্থৃতরাং হেতুর পক্ষবৃত্তিতাও পাওয়া গেল। ফলে, পটে আলোচ্য সাধ্যসিদ্ধিও হইল; অর্থাৎ এই পটে এই তন্তুতে বিগুমান অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগিত্বও থাকিল; এই পটের অবয়বেই এই পটের অত্যন্তাভাব বা মিথ্যাত্ব সিদ্ধি হইল। তন্তু পটের উপাদান কারণ এবং আশ্রয়ও বটে। নিজের আশ্রয় উপাদানে আশ্রিত উপাদের কার্যের অত্যন্তাভাব থাকিলে, সেই কার্য বে মিথ্যা হইবে তাহা সহজেই বুঝা যায়।

আলোচা অনুমানে পটকে পক্ষ না করিয়া যদি ঘট প্রভৃতিকে পক্ষরূপে গ্রহণ করা হয়, তবে ঘটপ্রমুখ বস্তুরাজিতে পটের উপাদান তন্তুর যে অত্যন্তাভাব তাহা স্বতঃদিদ্ধ হওয়ায়, উল্লিখিত অনুমানটি দিদ্ধসাধন দোষে কলুষিত হয়। এইরূপ অনুমানবলে অদৈতবাদীর অভিপ্রেত

\* যেই দৃষ্টিতে পটপ্রমূথ কার্যবর্গের মিথ্যাত্ব দাধন করা যায়, দেই দৃষ্টিতেই গুণ, কর্ম, জাতি প্রভৃতির ও মিথ্যাত্ব উপপাদন করা যায় এবং বিশ্বের যাবতীয় বস্তুরই মিথ্যাত্ব দিদ্ধ হয়। এই কথাই নিমোক্ত শ্লোকের দারা আচার্য চিৎস্থ প্রকাশ করিয়াছেন :--

অংশিনঃ স্বাংশগাত্যন্তাভাবস্থ প্রতিযোগিন:।
অংশিত্বাদিতরাংশীব দিগেবৈব গুণাদিষু।।
তত্বপ্রদীপিকা, ৪০ পূর্চা।

नयनव्यमानिनी, 82 शृक्षी जुडेवा ।

বিশ্বপ্রপঞ্চের মিথারি সাধন করা কোনমতেই চলে না। এই প্রকার সাপত্তির উত্তরে অচার্য চিৎস্থেথ বলেন, পটের মিথারি উপপাদন করিবার জন্য পটের উপাদান তন্ত্র বা সূতায় যেমন পটের অত্যন্তাভাব সাধন করা হইয়াছে, সেই দৃষ্টিতে ঘটের মিথারি সাধন করিতে হইলে, ঘটের উপাদান নাটিতেই ঘটের অত্যন্তাভাব সাধন করিতে হইবে। ইহাই পূর্বোক্ত অনুমানের রহস্য। অনুমানের সাধ্যের অন্তর্গত তন্ত্রশব্দে উপাদানমাত্রকেই লক্ষ্য করা হইয়াছে। উপাদানে উপাদেয় কার্যের অত্যন্তাভাব থাকে। মাটিতে ঘটের অভাব, সূতাতে বন্তের অভাব থাকে, ইহাতো জানা কথা। এইজন্মই উলিথিত অনুমানের ভিত্তিতে বিশ্বপ্রপঞ্চের মিথার উপপাদন করা অদৈতবাদীর পক্ষে তুরুই হয় না। অনুমানোক্ত সাধ্যের অন্তর্গত তন্ত্রশব্দের যে উপাদান-কারণমাত্রই লক্ষ্য, তাহা আচার্য মধুসূদন সরস্বতীও অদ্বৈতসিদ্ধিতে স্পেইতঃ উল্লেখ করিয়াছেনঃ— "তত্র তন্ত্রপদ্মুপাদানপরম্। এতেন উপাদান-নিষ্ঠাত্যন্তাভাবলক্ষণমিথার্ছদিদ্ধিঃ॥" অদৈতিদিদ্ধি, ৩২৩ প্রঃ।

এখন প্রশ্ন এই যে, অনুমানের সাধ্যে যে অত্যন্তাভাবের কথা বলা হইয়ছে, সেই অত্যন্তাভাবটি কি সত্য (প্রামাণিক), না মিথ্যা (প্রাতিভাসিক)। সত্য এবং প্রমাণসিদ্ধ হইলে, পরব্রক্ষের অতিরিক্ত সত্য অত্যন্তাভাবের অন্তিত্ব স্বীকার করিয়া লওয়ায়, অদৈতবাদ আর অদৈতবাদ থাকিল না, দৈতবাদই হইয়া দাঁড়াইল। তারপর, অত্যন্তাভাবেক তখনই কেবল প্রামাণিক বলা চলে, যখন তাহার প্রতিযোগীটি (যেই বস্তুর অত্যন্তাভাবের কথা বলা হয় সেই বস্তুটি) প্রমাণসিদ্ধ হয়। আলোচ্য স্থলে সত্য অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী ঘটাদি বিশ্বপ্রপঞ্চ প্রমাণসিদ্ধ হইলে, বিশ্বপ্রপঞ্চকে আর মিথ্যা বলা চলিবে না, সত্য বলিয়াই গ্রহণ করিতে হইবে।

দ্বিতীয়তঃ, অত্যন্তাভাব যদি প্রাতিভাসিক বা মিখ্যাও হয়, তবে সেই প্রাতিভাসিক অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী বস্তুটিও যে প্রাতিভাসিকই হইবে, এমন কথাও জোর করিয়া বলা চলে না। রূপাকে সীসা বলিয়া ভ্রম করিলে "ইহা সীসা, রূপা নহে" এইরূপে রজতের যে অভাব বুদ্ধির উদয়

১। অভাবানাং প্রামাণিকত্বে তৈরেব দ্বৈতাপত্তেঃ প্রামাণিকাভাবপ্রতিযোগিত্বে চ ভাবানা-মপি প্রামাণিকতয়া ন মিথ্যাত্বদিদ্ধিঃ।

হয়, সেই জ্ঞান মিথ্যা হওয়ায়, রজতের অত্যন্তাভাব সেথানে প্রাতিভিসিকই হইল। ঐ প্রাতিভাসিক অত্যন্তাভাবের প্রতিযোগী রজত তো মিথাা নহে, সতাই বটে, যেহেতু রজতেই সীসার ভ্রমজ্ঞানের উদয় হইয়াছে।

প্রতিবাদীর এইরূপ আপত্তির খণ্ডনে অদৈতবেদান্তী বলেন, প্রথমতঃ অত্যন্তাভাব দত্য বা প্রামাণিক হইলেও, তাহাদারা অদৈতবাদ ব্যাহত হইতে পারে না, দৈতাপত্তিরও প্রশ্ন আদে না। কেননা, আনেকে অদৈতবাদ বলিতে "ভাবাদৈতবাদ"ই বুঝিয়া থাকেন। ভাব পদার্থ (Positive category) অদৈতবাদে এক অদিতীয় দচ্চিদানন্দ পরব্রহ্মব্যতীত দিতীয়টি নাই। অভাব পদার্থ দিতীয় থাকিলেও, তাহা দ্বারা ভাবাদৈতবাদ কলুবিত হয় না। অবিগ্রানিবৃত্তিকে যাঁহারা পরব্রহ্মস্বরূপ বলিয়া স্বীকার করেন না; ব্রহ্মাতিরিক্ত দত্য বলিয়াই ব্যাখ্যা করেন, তাঁহাদের মতে এক অদিতীয় পরব্রহ্ম জ্ঞানের উদয়েও অবিগ্রা নিবৃত্তি থাকিয়াই যাইবে, বিলুপ্ত হইবে না। এইরূপ দিদ্ধান্ত গ্রহণ করিলে, অদৈতবাদের অদৈতত্ব রক্ষা করার জন্ম এই বাদকে 'ভাবাদৈতবাদ' বলা ব্যতীত গত্যন্তর দেখা যায় না। মণ্ডনমিশ্র তদীয় ব্রহ্মদিদ্ধিতে অদৈতবাদ বলিতে 'ভাবাদৈতবাদ'কেই বুঝিয়াছেন এবং অবিগ্রানিবৃত্তিকে পরব্রহ্ম হইতে অতিরিক্ত পারমার্থিক বা সত্য পদার্থ বলিয়াই গ্রহণ করিয়াছেন।

"দ্বিবিধা ধর্মা ভাবরূপা অভাবরূপাশ্চেতি। তত্র অভাবরূপা ধর্মা নাদ্বিতং বিদ্বন্ধি।"

মণ্ডন্মিশ্রের ত্রহ্মসিদ্ধি, ৪ পৃষ্ঠা।

মণ্ডনোক্ত ভাবাদৈতবাদ শঙ্করবেদান্তের অনুমোদন লাভ করে নাই।
শঙ্কর-বেদান্তের সিদ্ধান্তে সচ্চিদানন্দ পরব্রহ্মই একমাত্র সত্য বস্তু। সেই
পরম সত্যের তুলনায় অপরাপর ভাবাত্মক, অভাবাত্মক বস্তুরাজিই মিথ্যা
ও অসত্য। অনুমানোক্ত সাধ্যের অন্তর্গত অত্যন্তাভাবকে প্রামাণিক বলিয়া
গ্রহণ করিলেও, তাহা ব্যাবহারিক প্রমাণসিদ্ধ এবং ব্যাবহারিক দৃষ্টিতেই
সত্য। পরব্রহ্মের সত্যতা ব্যাবহারিক নহে, পারমার্থিক। পারমার্থিক
সদ্দ্বিতীয় পরব্রহ্মের সহিত ব্যাবহারিক সত্যবস্তুর বিরোধ কোথায় 
প্রম্মনত্তাক বস্তুর ক্ষেত্রেই বিরোধের কথা উঠে। শুক্তিতে প্রতীয়মান
প্রাতিভাসিক রজতের সহিত ব্যাবহারিক সত্য রজতের যেমন কোন বিরোধ

নাই, সেইরূপ বাবহারিক সতা বস্তুর সহিত পারমার্থিক সতা বস্তুরও কোনরূপ বিরোধ নাই। এই অবস্থায় বাবহারিক সতা অতান্তাভাবের দারা পারমার্থিক সদদ্দৈতের বাঘোতের আশক্ষা করা নিতান্তই অমূলক নহে কি?

অভাব প্রামাণিক হইলে ঐ অভাবের প্রতিযোগী প্রপঞ্চ ও প্রামাণিকই হইবে। এইরূপ প্রতিবাদীর উক্তির অদৈতমতে কোনই দূল্য নাই। শুক্তিকে যখন রজত বলিয়া ভ্রম করা হয়, তখন শুক্তির ধর্ম 'ইদর্ম' অংশ রজতগত হইয়া, 'ইদং রজতন্ম' এইরূপে ভাসমান হইয়া থাকে। 'নেদং রজতন্ম' ইহা রূপা নহে, এইরূপ বাধক জ্ঞানের উদয় হইলে 'ইদর্ম' এর রজত সম্বন্ধ মিথ্যা বলিয়া প্রতিপন্ন হয়। এখানে লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, 'নেদং রজতন্ম' এই অত্যন্তাভাব এক্ষেত্রে প্রামাণিকই বটে, কিন্তু এই অত্যন্তভাবের প্রতিযোগী ইদমংশসম্বলিত ভ্রান্ত রজতকে তো প্রমাণিকই হইবে, প্রতিবাদীর এইরূপ কথারও কোনরূপ সূল্য দেওয়া যায় না। প্রাতিভাদিক অত্যন্তভাবকে অক্রেগ্র করিয়া যে দোষের অবতারণা করা হইয়াছে, তাহা অদৈতবেদান্তীকে স্পর্শই করে না।

অধৈতবেদান্তীর জগতের মিথ্যাত্বের দাধক—"অয়ং পট: এতত্তন্তনিষ্ঠাত্যন্তাভাব-প্রতিযোগী অব্যবিত্বাং''—এই অনুমানের পক্ষ পট প্রমাণদিদ্ধ কিনা, তাহাও বিচার করা আবশ্যক। অনুমানে পক্ষ যদি প্রমাণদিদ্ধ না হয়, তবে অব্যান হেংভাল দোষদ্বন্ত নহে প্রমাণদিদ্ধ হইলে পটের সত্যতাই দাধিত হইবে। পটের মিথ্যাত্ব কথার কথা হইয়া দাঁড়াইবে।

অদৈতিদিদ্ধান্তে প্রত্যক্ষ, অনুমান প্রভৃতি প্রমাণের প্রামাণ্যও যেমন ব্যাবহারিক, ঐকপ ব্যাবহারিক প্রমাণমূলে উৎপন্ন প্রত্যক্ষ প্রভৃতি জ্ঞানও ব্যাবহারিক। জ্ঞের ঘটপটাদি প্রপঞ্চের সত্যতাও ব্যাবহারিক। কিছুই পারমার্থিক নহে। এইরূপে অনুমানের পক্ষ পটের ব্যাবহারিক সত্যতা স্বীকৃত হওয়ায়, 'আশ্রমাসিদ্ধি'র প্রশ্নই আদে না। পট যে সাবয়ব—তাহা বাদী ও প্রতিবাদী সকলেই স্বীকার করেন। স্বতরাং আলোচ্য অনুমানের 'অবয়বিত্ব' রূপ (অবয়বিত্বাৎ এইরূপ) হেভুটি যে স্বরূপাসিদ্ধ নহে, তাহা অনায়াসেই বুঝা যায়। ইহা (এই অনুমানটি) বিরুদ্ধ নামক হেত্বাভাসকল্যিতও নহে। কারণ, একমাত্র পরমাত্রা পরত্রশ্ধ ব্যতীত নিখিল

বিশ্বপ্রপঞ্চ মিণ্যা হওয়ায়, প্রমালাই কেবল এই অনুমানের বিপক্ষ বটে। প্রমালা নিরংশ এবং নিরবয়ব: উহাতে অংশিত বা অবয়বিত্বরূপ হেত নাই। স্নতরাং বিরুদ্ধহেত্বাভাদের উদয় হইবে কির্নুপে? 'অবয়বিত্ব' হেতু বিপক্ষ আত্মায় বিভয়ান না থাকায়, 'দাধারণ অনৈকান্তিক' হেতাভাগেরও কোনরূপ সন্তাবনা এই অনুমানে নাই। আপত্তি হইতে পারে যে, অদ্বৈতবেদান্তীর জগতের এই মিথ্যাত্বের অহমান প্রত্যক্ষবিরুদ্ধ স্থতরাং অপ্রমান এবং ইহা 'বাধ' নামক হেছাভাদ কলুষিত। অনুমানের দারা তম্ভতে পটের অভাব দিদ্ধ হইলেও, তম্ভ হইতে পটের উৎপত্তি হইতে দেখিয়া 'এই তন্ততে পট আছে' এইরূপ প্রত্যক্ষ তন্ততে পটের অন্তিত্বই প্রমাণিত করে। ফলে, পক্ষ পটে আলোচিত দাধাসিদ্ধি না হইয়া, দাধ্যের বিরুদ্ধ তথ্য (তন্ততে পটের দতা) দাধিত হওয়ায়, 'বাধ' নামক হেত্বাভাদেরই উদয় হইবে নাকি ? প্রতিবাদী মাধ্ব তার্কিকগণের এইরূপ আপন্তির উন্তরে অহৈতবেদান্তী বলেন, প্রত্যক্ষ বাধিত হইলেই অনুমান দোৰকল্ষিত হইবে, এমন কথা বলা যায় না। অনেক ক্ষেত্ৰে অহমান বাধিত প্রত্যক্ষও অপ্রমাণ বলিয়া গণ্য হইয়া থাকে। আকাশ নীল— 'নীলমাকাশম', ইহা আমরা সকলেই প্রত্যুক্ত করি, এবং ইহাও জানি যে আকাশের কোন রূপ নাই, আকাণ প্রমালা প্রত্তের ভাষ্ট ভূমা বা প্রমুহৎ। এই জানাটা किन्न चारम जन्मान वा चागरमत माहारगु। चाकान चक्रभ, हेहात रकान क्रभ নাই, যেহেতু উহা আত্মার ভাষ বিভু বা ভুমা। এই ভুমার রূপ কল্পনা করা যায় না। কল্পনা করিলেও তাহা মিথা বলিয়াই গণ্য হয়। রাকা-করোচ্ছল রজনীতে রাকা শশীর যে পরিধি আমরা প্রত্যক্ষ করিয়া থাকি, ঐ পরিধি প্রত্যক্ষ যে সত্য নহে, তাহা জ্যোতিৰ শাষ্ত্ৰ বলে নিঃদংশয়ে জানিতে পারা যায়। এই অবস্থায় তথু শেই প্রত্যক্ষকেই সত্য বলিয়া গ্রহণ কবা চলে, যাহার প্রামাণ্য সম্পর্কে আমরা নি:সংশয় হইতে পারি। প্রত্যক্ষের দারা বর্তমানকেই কেবল জানা যায়, বর্তমানে যাহা অবাধিত এবং দত্য বলিয়া প্রতীতি গোচর হইতেছে, অনাগত ভবিষ্যতেও যে তাহা বাধিত হইবে না, ইহারই বা নিশ্চয়তা কোথায় ? প্রত্যক্ষকে যদি নির্দোষ অহমান এবং আগমের দাহায্যে যাচাই করিয়া লওয়া দম্ভব হয়, তবেই প্রত্যক্ষের প্রামাণ্যের নিশ্চয় হইতে পারে। যেইক্ষেত্রে প্রত্যক্ষবিরোধী অনুমান এবং আগম জাগরক থাকিবে, দেইক্ষেত্রে প্রত্যক্ষের প্রামাণ্য নিশ্চয় করাও সম্ভবপর হইবে না। প্রত্যক্ষের প্রামাণ্য নিশ্চয় না হইলে, ভ্রম-শঙ্কাকলঙ্কিত প্রত্যক্ষ, অনুমান, আগম প্রভৃতি প্রমাণের বাধকও হইবে না। আলোচ্য ক্ষেত্রেও অনুমান বাধিত—'এই তন্ততে পট আছে'-এই প্রকার প্রত্যক্ষের প্রামাণ্য নিশ্চিতরূপে জানা যায় নাই। কার্য ও

১। আকাশম্ অরূপি বিভুত্বাৎ আল্লবৎ।

কারণের 'অনগ্রন্থ' বিচারের ফলে কার্য মিগ্যা এই সিদ্ধান্তই মুক্তিসহ এবং বেদান্তস্ত্রান্থনোদিত বলিয়া প্রতিভাত হইয়া থাকে।' এই অবস্থায় 'বাধ' নামক হেল্লাভাষের আপত্তি চলে না।

অদৈতবাদীর অহুমানে সংপ্রতিপক নামক হেতাভাগ প্রদর্শনের জন্ম প্রতিবাদী মাধ্ব নিমোক্ত বিরুদ্ধ অহুমান উদ্ভাবন করিয়াছেন।

- (ক) প্রপঞ্চ সত্যঃ প্রমাণসিদ্ধরাৎ, আল্লবৎ। প্রপঞ্চ সত্য যেহেতু প্রপঞ্চ সকল আলার ভাষ প্রমাণসিদ্ধ।
- (খ) প্রপঞ্চ: তত্তাবেদকপ্রমাণবিষয়ঃ ধমিতাৎ আত্মবৎ। প্রপঞ্চ পারমাথিক প্রমাণেরই বিষয়, বেহেতু উহাও আল্লার ভাষই ধর্মী বটে। এই দকল প্রতিপক্ষাত্মান যদি বিশ্লেষণ করা যায় তবে দেখা যায় যে, এই সকল অতুমানের পক্ষে হেতুর সিদ্ধি এবং দাধ্যদিদ্ধি দন্তবপর হয় না। ফলে, অনুমান এক্ষেত্রে হেত্বাভাদ দোবতুইই হয়। উপাধি দোলেও অনুমানগুলি কলুষিত হয়। প্রথম (ক) চিহ্নিত প্রতিরোধানুমানে প্রপঞ্চ যে অভ্রান্ত প্রমাণসিদ্ধ তাহা নিশ্চিত হয় নাই। স্থতরাং প্রমাণসিদ্ধত্বরূপ হেতৃ প্রপঞ্চে (পক্ষে) নাই। দ্বিতীয় (খ) চিহ্নিত অহুমানের পারমার্থিক প্রমানের বিষয় (তত্ত্বাবেদ্ক প্রমাণবিষয়ঃ) এই সাধ্যই প্রপঞ্চরপ পক্ষে সিদ্ধ হইবে না। ফলে, উল্লিখিত ছুইটি অনুমানই যে 'বিরুদ্ধ' এবং 'বাধ' হেত্বাভাদ দোৰছুষ্ট হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? আলোচ্য অনুমানদ্বয়ে আত্মত্ব যে উপাধি হইবে, তাহাও এই প্রসঙ্গে মনে রাখিতে হইবে। আত্মত ধর্মটি অহুমানের দৃষ্টান্ত আত্মায় আছে, দেখানে দত্যত্বরূপ দাধ্যও আছে, এইরূপে আত্মত্ব ধর্মটি দাধ্য দত্যত্বের ব্যাপক হইয়াছে। অহুমানে পক্ষ প্রপঞ্চে আত্মত্ব নাই কিন্তু প্রমাণসিদ্ধত্ব বা ধর্মিত্বরূপ হেতু দেখানে অবশ্যই আছে। হেতু পক্ষে বর্তমান না থাকিলে (হেতুর পক্ষবৃত্তিত্ব না থাকিলে) কোনরূপ অনুমানেরই সেক্ষেত্রে উদয় হইতে পারে না। প্রপঞ্চ: "দত্যত্বাভাববান আত্মত্বাভাবাৎ", এইরূপ প্রতিবোধ অনুমান করাও এরূপ ক্ষেত্রে অসম্ভব হয় না। ফলে, জগতের সত্যত্ববিরুদ্ধ মিথ্যাত্বের অনুমান করা সহজদাধ্য হয়। বিভদ এবং ভেদবিশিষ্ট প্রপঞ্চের সত্যতা সাধন করিবার উদ্দেশ্যে ঘটকে পক্ষ করিয়া দ্রব্যত্ব হেতুমূলে ঘটে বাধ্যভেদের অতিবিক্ত অবাধ্য বা সত্যভেদ আছে বলিয়া যে "মহাবিভাত্মান" প্রদর্শিত হইয়াছে,

১। তদনস্ত্মারস্তণশব্দাদিভ্যঃ ইত্যাদি আরম্ভনাধিকরণ-স্ত্র-ভাষ্য এবং আমাদের আলেচিত কার্য-কারণভাব বিচার দ্রষ্টব্য।

২। জগতের সত্যতার সাধক মাধ্বোক্ত প্রতিরোধ অসুমান যে অচল, তাহা আমর।
মিথ্যাত্বের মিথ্যাত্ব-নিরূপণ-প্রসঙ্গে বিস্তৃত আলোচনা করিয়াছি, সুধী পাঠক সেই
আলোচনা দেখিবেন।

অদৈতবাদীর অহুমান এবং বিবিধ শ্রুতিবাধিত বলিয়া, ঐক্লপ বাঁকা অহুমানেরও কোনক্রপ মূল্য দেওয়া চলে না। মধ্বাচার্য অবশ্য সত্য ভেদ উপপাদন করিবার জন্য "সত্যং ভিদা, সত্যং ভিদা, সত্যো জীবঃ", এইক্লপ ভালবেয় শ্রুতির উল্লেখ করিয়াছেন। ঐক্লপ শ্রুতির কোন মূল খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। স্নতরাং ঐক্লপ শ্রুতিকে প্রমাণ বলিয়াও গ্রহণ করা ছ্ক্রছ হয়। "নেহ নানান্তি কিঞ্চন" প্রভৃতি বিবিধ শ্রুতিতে স্পাইবাক্যে নানাছের নিষেধ ধ্বনিত হওয়ায়, "ঐতদান্তামিদং সর্বং তৎ সত্যং স আত্মা" এই সকল শ্রুতিতে আত্মার সত্যতা প্রতিপাদিত হওয়ায়, জগতের মিথ্যাত্ব এবং আত্মার সত্যতা প্রতিপাদিত হওয়ায়, জগতের মিথ্যাত্ব এবং আত্মার সত্যতা স্বীকার করায়, কর্মভেদের প্রতিপাদক মীমাংসা, ভক্তিবাদ, উপাদনাবাদ প্রভৃতির সমর্থক শাস্তরাজির যে অপ্রামাণ্যের কোনক্রপ আশ্রুণ নাই তাহা আমরা পূর্বেই বিশেষতাবে বিচার করিয়া দেখাইয়াছি।

আলোচ্য প্রবন্ধে আমরা অবয়বিত্ব বা অংশিত্ব হেতুমূলে চিৎস্থখাচার্যের মতার্মারে জগতের মিথ্যাত্ব ব্যাখ্যা করিয়াছি। অবৈতিসিদ্ধিতে আচার্য মধ্যুদন সরস্বতী "চিৎস্থখীয় মিথ্যাত্বনিক্ষক্তি" নামে স্বতন্ত্র একটি পরিচ্ছেদ লিখিয়া চিৎস্থখের উক্তির সমর্থন করিয়াছেন। অংশিত্বের ভাষা দৃশ্রত্ব, জড়ত্ব এবং পরিচ্ছিদ্ধাত্ব, এই তিনটি হেতুর উপভাস করিয়াও আচার্য মধ্যুদন জগতের মিথ্যাত্ব উপপপাদন করিয়াছেন। ঐ হেতুগুলির উপর অবৈতিসিদ্ধিতে এক একটি স্বতন্ত্র পরিচ্ছেদ রচনা করিয়া আচার্য মধ্যুদন ঐ সকল হেতুর যৌক্তিকতা প্রদর্শন করিয়াছেন। "বিমতং মিথ্যা দৃশ্রত্বাৎ, জড়ত্বাৎ, পরিচ্ছিদ্ধাত্বাং" এইরূপ অনুমানের প্রয়োগবাক্যের উপভাস করিয়া মধ্যুদন ব্যাসরাজের ভাষামৃতের মৃক্তিজাল ছিন্নভিন্ন করিয়াছেন এবং জগতের মিথ্যাত্ব দিদ্ধান্ত স্থাপন করিয়াছেন। আমরা গ্রন্থের কলেবর বৃদ্ধির আশক্ষায় তর্কতাগুবপণ্ডিত ব্যাসরাজ ও আচার্য মধ্যুদন সরস্বতীর স্ক্ষা তর্কের কন্টকবনে প্রবেশ করিলাম্ না। জিজ্ঞান্থ স্বধী পাঠক বিশেষ জানিবার জন্ত ভাষামৃত ও অবৈতিসিদ্ধি দেখিবেন।

## মিথ্যাত্ব মিথ্যাত্ব নিৰুক্তি

জগৎ মিথ্যা ইহা বুঝা গেল। এখন প্রশ্ন এই, মিথ্যা জগতে যে
মিথ্যাত্ব আছে, দেই মিথ্যাত্বধর্মটি কি সত্য, না মিথ্যা ? মিথ্যাত্বকে সত্য
কা মিথ্যা যাহাই বল না কেন, কোনমতেই অদৈতবাদকে
মিথ্যাত্ব ধর্মটি সত্য,
না মিথ্যা?
তাহা ব্যাহত হয়। অদৈতবাদের প্রতিষ্ঠাই বিশ্বপ্রপঞ্জের
মিথ্যাত্ব নির্বচনের লক্ষ্য। এখন জগতের মিথ্যাত্ব মিথ্যা হইলে, নিম্নে প্রদর্শিত

মাধ্বোক্ত অনুমান বলে জগতের সত্যতাই সূচিত হইবে এবং অদ্বৈতবাদের পরিবর্তে দৈতবাদেরই প্রতিষ্ঠা হইবে। জগতের মিথ্যান্ন সত্য হইলেও, সত্য এক অদিতীয় পরব্রহ্ম ব্যতীত বিচিত্র বিবিধ বিশ্বপ্রপঞ্চের সত্যতা স্বীকার করায়, দৈতবাদই জয়যুক্ত হয়।

অদৈতবাদী জগতের মিথাানকে সতা বলিয়া গ্রহণ করেন না মিথা। বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়া থাকেন। এই অবস্থায় জগতের মিথাত্বকে সভা বলিয়া গ্রহণ করিলে যে সকল দোষ ঘটে, তাহা অদৈত-মিখ্যা, মত্য নহে বেদান্তীকে স্পর্শ করে না। কেননা, মিখ্যাত্বের মিখ্যাত্বই অদ্বৈতবাদীর অভিপ্রেত, সত্যতা নহে। প্রতিবাদী মাধ্ব বলেন, জগতের মিথ্যাত্বকে মিথ্যা বলিলে (অর্থাৎ অদ্বৈতবাদীর সিদ্ধান্ত অনুসরণ করিলে). নিম্নোক্ত তিনটি দোষ অনিবার্গরূপেই দেখা দেয়। প্রথমতঃ, জগতের মিথ্যার যে মিথ্যা, ইহা দৈতবেদান্তী মাধ্বসম্প্রদায়েরই অভিমত, অদ্বৈতবাদী সেই মাধ্বাসুমোদিত সিদ্ধান্তের অসুমোদন করায়. অদৈতবেদাত্তের ব্যাখ্যায় 'দিদ্ধ-দাধনতা' দোষ চুর্নিবাররূপেই আত্মপ্রকাশ লাভ করে। দ্বিতীয়তঃ, জগতের মিথ্যাব মিথ্যা বা বাধ্য হইলে, জগতের মিথাাত্মের প্রতিপাদক শ্রুতি সকল পরিজ্ঞাত অর্থের বোধক হওয়ায় 'অনুবাদক' -মাত্রেই পর্যবদিত হয়। ফলে, শ্রুতি সম্পর্কে স্থুধী দার্শনিকগণের যে অভ্যান্ত প্রামাণ্য বৃদ্ধি আছে, তাহা কলুষিত হয়। তৃতীয় কথা এই যে, জগতের মিথাত্ত মিথা। হইলে, তাহা দারা জগতের সত্যতাই অনুমিত হইয়া থাকে। জগতের সত্যতার সাধক মাধ্বোক্ত অনুমানের প্রয়োগবাকাটি (syllogism) দাঁড়ায় নিম্নরূপ:--

জগৎ ( পক্ষ ) সত্যম্ ( সাধ্য ).....প্রতিজ্ঞা, মিথ্যাভূত মিথ্যাত্বকত্বাৎ.....েহতু,

আত্মবৎ.....দৃষ্টান্ত।

জগৎ সত্য, যেহেতু জগতের যে মিথ্যাত্ব তাহা মিথ্যা, যেমন আত্মা।
প্রযুক্ত অনুমানের রহস্থ এই যে, কোনও বস্তুর মিথ্যাত্ব নিশ্চিত
হইলে, ঐরপ নিশ্চয়ের দারা সেই বস্তুর সত্যতা বিলুপ্ত বা ব্যাহত হইয়া
থাকে। এরপক্ষেত্রে বস্তুর সত্যতার অপহারক মিথ্যাত্বও যদি মিথ্যা বলিয়াই
সাব্যস্ত হয়, তবে সেই বস্তুর সত্যতাই পুনরায় প্রতিষ্ঠিত হইয়া থাকে।

দৃষ্টান্ত স্বরূপে বলা যায় যে, চার্বাকপন্থী যাঁহারা নিত্য সৎ আত্মাকে মিথ্যা বলিয়া থাকেন, তাঁহাদের ঐ মত (অর্থাৎ আত্মার মিথ্যাত্ব) ন্যায়-বৈশেষিক, বেদান্তী, মীমাংসক প্রভৃতি দার্শনিকগণ কর্তৃক মিথা৷ বলিয়া প্রমাণিত হওয়ায়, আত্মার সত্যতাই যেরূপ প্রতিষ্ঠিত হয়, জগতের মিথ্যাত্বের ক্ষেত্রেও ঐ মিথ্যাত্ব মিথা৷ বলিয়৷ প্রতিপন্ন হওয়ায়, জগতের সত্যতাই সংস্থাপিত হইবে বৈকি ?

মাধ্বের উল্লিখিত অনুমানের বিরুদ্ধে অদ্বৈতবাদী বলেন মাধেবাক্ত অনুমানটি 'উপাধি' দোষে কলুষিত। ঐক্লপ উপাধি কলুষিত অহুমানের দারা জগতের সত্যতা। সংস্থাপিত হইতে পারে না। আলোচ্য অমুমানে 'আত্মত্ব' উপাধি মাধেরে উলিখিত हरेता यादा (एप भनार्थ) मार्**श**त बाभिक हम, व्यर्था९ मार्श জগৎ সভাভার অনুমানে অদৈতবাদী যেখানে যেখানে থাকে, সেই সকল স্থলেই থাকে, কিন্তু হেতুর কর্তৃক 'উপাধি' चतार्थक इय, चर्था९ एडू यथात्न स्थात्न शास्त्र, तम्हे मकन উদভাবন স্থলেই থাকে না। তাহাকে উপাধি বলা হইয়া থাকে। প্রদর্শিত অনুমানে আত্মাকে দুষ্টান্ত হিদাবে উপন্যাদ করা হইয়াছে। দুষ্টান্ত আত্মায় আত্মত ধর্ম আছে, অনুমানের দাধ্য দত্যত্ব ও আলায় আছে। কেননা, যাহাতে নিশ্চিতই সাধ্য আছে ( যাহা নিশ্চিত সাধ্যবান ), তাহাই দৃষ্টান্ত হইয়া থাকে। ফলে, অহুমানের দৃষ্টান্ত আত্মায় অবস্থিত আত্মত ধর্মটি অহুমানের সাধ্য সত্যত্বের ব্যাপক হইয়াছে, ইহা স্বীকার করিতেই হইবে। অনুমানের পক্ষ যে জগৎ তাহাতে আত্মত নাই, কিন্তু 'মিথ্যাভৃত মিথ্যাত্বকত্ব'রূপ হেতু যে পক্ষ জগতে আছে, তাহাতো অস্বীকার করিবার উপায় নাই। কেননা, হেতুর পক্ষে অবস্থিতি (পক্ষ বৃত্তিত্ব) 'ব্যাপ্তির' ন্যায়ই অনুমানের অবশৃস্তাবী পূর্বাঙ্গ। পর্বতে ধূমদর্শন না হইলে পর্বতে বহ্নির অনুমান হইবে কিরুপে ? হেতু পক্ষে না থাকিলে পক্ষে দাধ্যদিদ্ধি কোনমতেই সম্ভবপর হয় না; স্থতরাং হেতুর পক্ষরতিত্ব অস্বীকার করা চলে না। এই অবস্থায় মিখ্যাভত মিখ্যাত্বকত্ব (হেতুটি) যে জগতে (পক্ষে) আছে, ইহা স্বীকার করিতেই হইবে। জগতে (পকে) আত্মত্ব নাই, ইহা পূর্বেই বলা হইয়াছে। ফলে, 'আত্মবৎ' এই দৃষ্টান্তে সাধ্য দত্যত্বের ব্যাপক আত্মত্ব ধর্মটি যে সাধনের অর্থাৎ মিথ্যাভূত মিণ্যাত্বকত্বের অব্যাপক হইবে, তাহাতে দন্দেহ কি ? আত্মত্ব ধর্মটি এইরূপে উপাধি লক্ষণাক্রান্ত হওয়ায় উল্লিখিত অহুমানে 'আত্মত্ব' যে উপাধি হইবে, তাহা কোন স্বধীই অস্বীকার করিতে পারেন না।

এই প্রদঙ্গে লক্ষ্য করা আবগুক যে, অহুমানে উপাধি উদ্ভাবিত হইলে, তাহার

১। সাধ্যস্থ ব্যাপকো যস্ত হেতুরব্যাপকত্তথা স উপাধি:।

<sup>—</sup>ভাষাপরিচ্ছেদ, কারিকা ১৩৮ <u>৷</u>

কলে হেতু দাধ্যের ব্যভিচারী হইয়া থাকে, অর্থাৎ হেতু থাকিলেও দাধ্য থাকে না, ইহাই প্রদণিত (অস্থানিত) হইয়া থাকে, এইজন্তই অনুমানের প্রয়োগে উপাধি দাম্ব বলিয়া গণ্য হয়। অসুমান উপাধিবলুমিত হইলে, দেই অসুমানের হেতু যে মাধ্যের ব্যভিচারী হয়, ইহা অবশ্র মত্য কথা। কিন্ত আলোচ্য মাধ্ব-অনুমানে অহ্বতবেদান্তীর প্রদণিত (আল্লম্ব) উপাধি উদ্ভাবনের দারা মাধ্বেক্ত অনুমানের হেতুতে দাধ্যের ব্যভিচারের অনুমান করা চলেনা। কারণ, এস্থলে মিথ্যাভূত মিথ্যালকত্ব হেতু, আর সত্যত্ব মাধ্য এই (মিথ্যাভূত মিথ্যাত্বকত্ব) হেতুটি দাধ্য সত্যত্বের ব্যভিচারী নহে, মাধ্যের অব্যভিচারী, ইহা স্থলী অবশ্র লক্ষ্য করিবেন। উপাধি দারা হেতুর ব্যভিচার উদ্ভাবন করিতে হইলে, হেতুটি সাধ্যের ব্যাপক উপাধির ব্যাভিচারী বলিয়া, উপাধির ব্যাপ্য সাধ্যেরও উহা ব্যভিচারী হইবে—ইহাই দেখাইতে হইবে। যে ব্যাপকের ব্যভিচারী হয়, দে ব্যাপ্যেরও ব্যভিচারী হয়—ইহা কে না জানেন ? এই অবস্থায় হেতুটি যদি উপাধির

## ১। ব্যভিচারস্থাত্মানমুপাধেস্ত প্রয়োজনম্।

—ভাষাপরিচ্ছেদ, কারিকা ১৪০।

যাহা (যে পদার্থ) সাধ্যের ন্যাপক হয়, অর্থাৎ সাধ্য যে সকল স্থলে আছে, সেই সকল স্থলেই বর্তমান থাকে, এবং হেড়ু যে সকল স্থলে থাকে, সেই সকল স্থানেই থাকে না, এইরূপে হেড়ুর অব্যাপক হয়, তাহাকেই উপাধি বলে। উপাধি শব্দের ইহা রুঢ়ার্থ। এতদ্ব্যতীত উপাধি শব্দের যোগার্থও আছে। উপশ্বদের অর্থ সমীপবর্তী। সমীপে অবস্থিত অন্ত পদার্থে যাহা নিজ্পর্মের আধান বা আরোপ জ্মায়, তাহাকেই উপাধি বলে। উপ সমীপবর্তিনি আদ্ধাতি সং ধর্মমিত্যুপাধি:।—দীধিতি-উপাধিবাদ। ইহাই উপাধি শব্দের যোগার্থ। জ্বাকুত্মম উহার সমীপে অবস্থিত স্বচ্ছ শুল্ল কাচখণ্ডে নিজের ধর্ম রক্তিমার আরোপ করে। এইজন্ত উপাধি শব্দের যোগার্থ অনুসারে জ্বাকুত্মমকে উপাধি বলা হইয়া থাকে। উপাধি শব্দের রুঢ়ার্থ বা যোগার্থ, যেই অর্থই গ্রহণ কর না কেন, উভয় অর্থেই অনুমানের হেতুতে সাধ্যের ব্যভিচারের উদ্ভাবন করতঃ উপাধি অনুমানকে দ্বিত করিবে। এইজন্তই উপাধি হেড়াভাসের মধ্যেই পরিগণিত হইয়া থাকে।

'সাধ্যস্থ ব্যাপকো যন্ত হেতুরব্যাপকন্তথা দ উপাধি:'। ভাষাপরি: ১৩৮ কা:।
এই ভাষাপরিচ্ছেদ প্রভৃতির উক্তিদারা উপাধি শব্দের রূচার্থই ব্যাথ্যাত হইয়াছে।
আলোচ্য যোগার্থেও যে কোনরূপ অনুপপত্তি নাই, তাহাও স্থবী পাঠক এই প্রদঙ্গে
লক্ষ্য করিবেন। "যেমন বছিহেতুক ধূমের অনুমান স্থলে (ধূমবান্ বছে:) আর্দ্রইন্ধনসম্ভূত বহি উপাধি। উহা ধূমরূপ সাধ্যের সমনিয়ত অর্থাৎ ব্যাপ্য ও

ব্যভিচারী না হয়, তবে উপাধির ব্যাপ্য দাধ্যেরও দে ব্যভিচারী হইতে পারে না। একলে দত্যত্ব দাধ্য, তাহার ব্যাপক আয়ত্ব উপাধি। মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বকত্ব হেত্টি এই আয়ত্বের ব্যভিচারী নহে। কারণ, মিথ্যাভূত মিথ্যাত্বকত্ব শব্দদারা মিথ্যাভূত হইয়াছে মিথ্যাত্ব যাহার, তাহাকে বুঝায়। প্রপঞ্চ মিথ্যা, তাহার যে মিথ্যাত্ব তাহাও মিথ্যা। দৃষ্টান্ত যে আলা তাহাতেও মিথ্যাভূত মিথ্যাত্বকত্ব অবশুই আছে, নতুবা তাহা দৃষ্টান্তই হইতে পারে না। কেননা, অনুমানে দাধ্য যেখানে নিশ্চিতই আছে, তাহাই দৃষ্টান্ত হইয়া থাকে। আলাকে যদি দত্য বলা য়ায়, তাহা হইলে তাহার দেই মিথ্যাত্বও মিথ্যাই হইবে, তাহাতে দন্দেহের অবকাশ কোথায় ?

এই অবস্থায় অধৈদতবেদান্তী যদি (মিথ্যাভূত মিথ্যাত্কত্বরূপ)
মাধের মতে
আলোচ্য উপাধিমূলে
অধৈচতবাদীর ব্যক্তিচারের অনুমান
ন্তিসহ নহে
যথাশুক্তিরজতন্
ত্তিব সাধ্য-সত্যত্বের ব্যক্তিচারী বলিতে চাহেন, তাহা হইলে
অধৈচতবাদীকৈ নিম্নোক্ত অনুমান প্রয়োগেরই আপ্রয় লইতে হয়:—
মিথ্যাভূত মিথ্যাত্কত্বন্ (পক্ষ) সত্যত্ব ব্যক্তিচারী (সাধ্য) প্রতিজ্ঞা,
ব্যক্তিরজতন্
ত্ত্

যে বস্তার মিথ্যার মিথ্যা বলিয়া সাব্যস্ত হয়, সেথানে সত্যতা থাকে না। কেননা, সেখানে 'আত্মত্ব' থাকে না। সত্যত্ব এবং আত্মত্ব ইহারা সমব্যাপ্ত ধর্ম। ইহাদের একটি থাকিলে অপরটি থাকিবেই।

দৃষ্টান্ত হিসাবে শুক্তিরজতের উল্লেখ করা যাইতে পারে। শুক্তিরজতে আত্মত্ব নাই, অতএব শুক্তিরজতে সত্যতাও নাই। আত্মাতে যে মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বকত্ব আছে; মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বকত্ব হেডু যে আত্মত্বের ব্যভিচারী নহে, তাং। পূর্বেই আলোচনা করা হইয়াছে। প্রদর্শিত ব্যভিচারাত্বমানে মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বত্বকে পক্ষ, আত্মত্বের

ব্যাপক এবং উহা বহ্নিরপ হেতুর অব্যাপক। কারণ বহ্নিযুক্ত স্থানমাত্রেই আর্দ্র-ইন্ধনসন্ত্ত বহ্নি থাকে না। পূর্বোক্ত স্থানে আর্দ্র-ইন্ধনসন্ত্ত বহ্নিতে ধূমের যে ব্যাপ্তি আছে, তাহাই বহ্নিত্বরূপে বহ্নিদামান্ত আরোপিত হয়। অর্থাৎ বহ্নিত্বরূপে বহ্নিদামান্ত যাহা, দেখানেও জ্ঞানের বিষয় হইয়া নিকটবর্তী, তাহাতে ধূমের ব্যাপ্তি না থাকিলেও আর্দ্র-ইন্ধনসন্ত্ত বহ্নিতে ধূমের যে ব্যাপ্তি আছে, তাহারই বহ্নিত্বরূপে বহ্নিদামান্তে ভ্রম হয়, সেই ভ্রমাত্মক ব্যাপ্তি-নিশ্চয়বশতঃ বহ্নিত্বরূপে বহ্নিহেতুর দারা ধূমের ভ্রম অন্থমিত হয়। তাহা হইলে ঐস্থলে আর্দ্র-ইন্ধনসন্ত্ত বহ্নি বহ্নিদামান্তে নিজধর্ম ধূমব্যাপ্তির আরোপ জন্মাইয়া, জবাপূম্পের ভায় উপাধিশক্রবাচ্য হইতে পারে"।

দ্ম: মঃ ফণিভূষণ তর্কবাগীশের ভায়দর্শনের টিপ্পনী, ভায়স্ত্র ২।১।৩৮। উপাধির বিস্তৃত বিবরণ এই পুস্তকের দিতীয়খণ্ডে অত্মান পরিচ্ছেদে দেখুন। ন্যভিচারকে হেতুরূপে উপভাদ করা হইয়াছে। অমুমানের পক্ষ মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বকছে আর্ছই আছে; আল্বডের ব্যভিচার নাই। আল্বডের ব্যভিচার নাই বলিয়া, দত্যতার ব্যভিচাররূপ দাধ্যও দেখানে (পক্ষে) নাই। ফলে, দেখা যায় যে, উল্লিখিত ব্যভিচারাম্মানের আল্ব্যভিচারিত্ব হেতুটি প্রকৃত হেতু নহে, উহা 'স্কুপাদিদ্ধ' হেত্যভাদ। মাধ্ব বলেন যে, ঐক্রপ স্কুপাদিদ্ধ হেতুর দ্বারা সত্য ব্যভিচারিত্বের অমুমান করা কোন্যতেই চলে না।

ব্যভিচারাত্মান মাধ্বের দৃষ্টিতে এইরূপে অসম্ভব প্রতিপন্ন হওয়ায় অদ্বৈতবেদান্তী প্রদর্শিত উপাধির সাহায়্যে মাধ্বোক্ত জগৎসত্যতার বিরুদ্ধে নিমোক্ত সৎপ্রতিপক্ষাত্মানের প্রয়োগ করিয়া থাকেন। উপাধি পদার্থ নিজের অভাবন্ধপ হেতুর অদৈতবেদান্তীর षाता পক्ष माधाजातत अनुगालक हहेबाहे अनुगातत मृषक हव। **সংপ্রতিপক্ষানুমান** অর্থাৎ উপাধি পদার্থ হেতুতে 'সৎপ্রতিপক্ষ' নামক দোষের উদ্ভাবন করে, ইহাই তাহার দ্বকতা। যেমন বহ্লিহেতুক ধুমের অহুমানস্থলে (ধূমবান্ বহে:) আর্দ্র-ইন্ধন (ভিজাকাঠ) উপাধি ধুমরূপ দাধ্যের ব্যাপক পদার্থ, স্বভরাং উক্ত উপাধির ( আর্দ্র ইন্ধনরূপ উপাধির ) অভাব থাকিলে, ঐ উপাধির দেখানে ব্যাপ্য ধূমের অভাবও নিশ্চিতই থাকিবে। কারণ, ব্যাপক পদার্থের অভাব থাকিলে, সেখানে উহার ব্যাপ্য পদার্থের অভাব অবশুই থাকে। এই জন্মই ব্যাপক পদার্থের অভাবকে হেতুরূপে গ্রহণ করিয়া, উহার ব্যাপ্য পদার্থের অভাবকে অনায়াদেই অহুমান করা यारेटि পারে। আলোচ্যক্ষেত্রে আর্দ্র-ইন্ধনের অভাবকে হেতুরূপে গ্রহণ করিয়া, ধুমের অভাব অহুমানের দারা বুঝিলে, ধূমের অভাবের ক্ষেত্রে আর ধূমের অহুমান চলিতে পারে না। ' ধূমের অভাব থাকিলে তো ধূম থাকিতে পারে না, ইহাতো ম্বতঃশিদ্ধ কথা। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে আত্মতাভাবকে হেতু করিয়া সহজেই সত্যত্বাভাবের অহুমান করা যাইতে পারে। আলোচিত সংপ্রতিপকাহুমানের প্রয়োগ-বাক্যটি দাঁড়াইবে এইরূপ:-

জগৎ ( পক্ষ ) সত্যত্বাভাববৎ ( সাধ্য )

প্রতিজ্ঞা,

আত্মভাতাবাৎ

হেতু,

যথা শুক্তিরজতম্, যদৈবং তদৈবং যথা আত্মা .... দৃষ্টান্ত। জগৎ মিধ্যা যে হেতু জগতে আত্মত্বর অভাব আছে। যেমন শুক্তিরজত। শুক্তিরজতে আত্মত্ব নাই, স্মৃতরাং তাহাতে সত্যতারও অভাব আছে, অর্থাৎ শুক্তিরজত মিথ্যা। যেথানে সত্যতার অভাব থাকে না, সেথানে আত্মত্বরও অভাব থাকে না। ব্যতিরেকী দৃষ্টান্ত হিসাবে আত্মারই উল্লেখ করা যাইতে পারে। আত্মা সত্যও বটে, আত্মত্ববিশিষ্টও বটে। এইরপ সংপক্ষ অনুমানের দ্বারা জগতের মিথ্যাত্বই সিদ্ধ হয়। 'জগৎ স্ত্যুম্' এই

 <sup>।</sup> মং মং ৺ফণীভূষণের আয়দর্শনের ২।১।৩৮ স্থতের টিপ্পনী।

মাধ্ব প্রতিজ্ঞা তুর্বল হইয়া পড়ে। দৎপ্রতিক্ষ অত্মানের উদয় হইলেই পক্ষে দাধ্যের দক্ষেই অনিবার্যক্রপেই দেখা দেয়। জগতের দত্যতার দাধক মাধ্ব অত্মান এবং দত্যত্বাভাবের দমর্থক অবৈতবেদান্তীর অত্মান পরম্পরবিরুদ্ধ। একই পক্ষকে (জগৎকে) আশ্রয় করিয়া এইরূপ বিরুদ্ধ অত্মানদ্বয়ের উদ্ভব হওয়য়য়, জগৎ দত্য, না মিথ্যা, এই প্রকার দক্ষেই স্বাভাবিক ভাবেই উদিত হয়। দক্ষেই আত্মপ্রকাশ লাভ করিলে, জগৎ দত্য, না মিথ্যা কিছুই নিশ্চয় করিয়া বলা ঘাইবে না। ফলে, পক্ষে দাধ্য-দিদ্ধিও দত্তবপর হইবে না। এই জন্মই 'দৎপ্রতিপক্ষ'কে অন্যতম হেত্বাভাদ বলিয়া ন্যায়শাস্ত্রে ব্যাখ্যা করা হইয়াছে। দৎপ্রতিপক্ষের উদয় হইলে অর্থাৎ একই পক্ষে বিভিন্ন হেতুমূলে বিরুদ্ধ দাধ্যের দিদ্ধির দভাবনা ঘটিলে, দেক্ষেত্রে কোনরূপ অত্মানই প্রমাণ বলিয়া গণ্য হইবে না, যে পর্যন্ত না অত্মৃল এবং প্রতিকৃল তর্কের দাহায্যে কোন একটি অত্মানের প্রাবল্য বা ত্র্বলতা ধরা পড়ে। তর্কই এইরূপ পথের অপরিহার্য পাথেয়। ইহা বুনিয়াই ন্যায়ণ্ডরু গোতম তাঁহার ঘোড়শ পদার্থের মধ্যে তর্কের স্থান নির্দেশ করিয়াছেন। সত্যজিজ্ঞাদার অত্মকুল তর্কের ফলে হেতুও সাধ্যের ব্যভিচারের আশন্ধার উপর যবনিকাগাত হয় এবং পক্ষে সাধ্যের নিশ্চয় হয়।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, যেইরূপ তর্কের দারা হেতু ও দাধ্যের ব্যভিচারের আশঙ্কা নিবারিত হয় সেইক্লপ তর্কও ব্যাপ্তিমূলক। তর্কের মূল ব্যাপ্তিতে ব্যভিচারের আশঙ্কার উদয় হইলে, তর্কজ্ঞান দেক্ষেত্রে জনিতেই তর্কের হরূপ পারে না। তর্কের মূল ব্যাপ্তির ব্যভিচার-শঙ্কার নিবৃত্তির জন্ম অপর তর্কের আশ্রয় লইলেও, দেই তর্কের মূলে যে ব্যাপ্তি বিরাজ করিবে, দেই ব্যাপ্তিতে ব্যভিচারের আশঙ্কা অনিবার্যরূপেই আত্মপ্রকাশ লাভ করিবে। ঐ ব্যভিচার-সংশ্যের নিবৃত্তির জন্ম পুনরায় অন্তপ্রকার তর্কের আশ্রয় গ্রহণ করিলে, 'অনবস্থা' দোষই দেখা দিবে। এই অবস্থায় তর্ক কোথায়ও স্প্রপ্রতিষ্ঠিত না হওয়ায়, তর্কের শাহায্যে অহুমানের হেতু ও দাধ্যের ব্যভিচারের আশঙ্কার নির্ত্তি দাধন করা কোনমতেই চলে না; অহুমানের প্রামাণ্য উপপাদনও সম্ভবপর হয় না। ধূম বহিংর ব্যভিচারী নহে, যেহেতু ধুম বহুজন্ম। যাহা বহুির ব্যভিচারী পদার্থ, তাহা বহুজন্ম হইতে পারে না। ধুম যথন বহ্নিজন্ম পদার্থ, তখন তাহা কদাচ বহ্নির ব্যভিচারী হইবে না, এইরূপে যে অহুমান হইবে, তাহাতে বহুজভাহেতুতে বহুির ব্যভিচারিত্বাভাবের ব্যাপ্তিনিশ্চয় আবশ্যক। ঐ ব্যাপ্তিনিশ্চয় ব্যতীত "ধূম যদি বহ্হির ব্যভিচারী হয়, তবে ধুম বহুজন্ম হইতে পারে না," এইরূপ তর্ক জন্মিতেই পারে না। বহুজন্ম रुरेलरे एमरे পদार्थ वश्चित वाजिनाती रुग ना, रुरेए भारत ना। रेरा मिक्र ना হইলে, আলোচ্য তর্ক দেক্ষেত্রে জন্মিতেই পারে না। স্বতরাং ব্যভিচারশঙ্কার নিবর্তক তর্কও যথন ব্যাপ্তিমূলক, তথন ব্যভিচারের দংশ্যবশতঃ ব্যাপ্তির নিশ্চয় অসম্ভব হইলে,

ত্ম্লক ঐ তর্কও অসম্ভব হইবে। এইজন্ট 'দুম বহ্নজন্ট', ইহার নিশ্য না হইলে, ত্ম্লক ঐক্লপ তর্ক অসম্ভবই হইয়া দাঁড়াইবে। কিন্তু দুম ও বহ্নির কার্যকারণভাবের ব্যভিচার শক্ষা করিলে, তাহাও যদি তর্ক বিশেষের দাবা নির্ত্ত করিতে হয় তাহা হইলে ঐ তর্কের মূলীভূত ব্যাপ্তিনিশ্চয় আধশ্যক হইবে। দেখানেও ব্যভিচার শক্ষাপ্রযুক্ত ব্যাপ্তিনিশ্চয় অসম্ভব হইলে, ত্ম্লুলক ঐ তর্কও অসম্ভব হইবে। ফল কথা, সর্বত্র ব্যাপ্তিনিশ্চয় উপস্থিত হইয়া ব্যাপ্তিনিশ্চয়ের প্রতিবন্ধক ঘটলৈ কোন স্থলেই ব্যাপ্তির নিশ্চয় হইতে পারে না এবং ঐ ব্যাপ্তিমূলক তর্কও উদিত হইতে পারে না। ব্যভিচার সংশয় নির্ত্তির জন্ম ভিন্ন তিন্ন তর্কের আশ্রয় লইলে 'অনবস্থা' দোদই আদিয়া পড়ে তর্কের দাহায়ে অসুমানের প্রামাণ্যদাধন স্বদ্বপরাহত হয়।

প্রতিপক্ষ অনুমানদ্বয়ের মধ্যে বিরোধ দেখা দিলে তর্ক যদি দেই বিরোধের অবসান ঘটাইতে না পারে, তবে পথ কি ? (কঃ পস্থাঃ)?—এইরূপ প্রশ্নের উন্তরে উদয়নাচার্য তদীয় কুম্মাঞ্জলি'তে বলিয়াছেন:—

শঙ্কা চেদত্মান্ত্যের ন চেচ্ছেষ্কা ততন্ত্রাম্। ব্যাঘাতারধিরাশস্কা তর্ক: শঙ্কারধির্মতঃ॥

উদয়ন-কৃত কুস্থুমাঞ্জলি, গুণা

তাৎপর্য এই যে, (অনুমানের হেতু ও দাধ্যের ব্যতিচারের) শল্পা বা দংশয় যদি থাকে, তাহা হইলে নিশ্চিতই অহুমানও আছে। আরু (হেতু সাধ্যের ব্যভিচার) শলা যদি না থাকে, তাহা হইলে তো অনুমান আছেই। আশলা ততক্ষণ পর্যন্তই জাগরূপ থাকে, যতক্ষণ পর্যন্ত নিজ প্রবৃত্তি বা কর্ম-প্রচেষ্টার মধ্যে বিরোধ না দেখা দেয়। স্বীয় প্রবৃত্তির বিরোধ দেখা দিলে, তর্কই দেই বিরোধের অবদান ঘটায়। তর্ক ব্যভিচার শঙ্কার নিবৃত্তি দাধন করে বলিয়া, শঙ্কাকে কোন মতেই নিরবাধ বলা চলে না। তর্কের প্রয়োগই শঙ্কার অবধি বা দীমা। এইজন্মই উল্লিখিত শ্লোকে আচার্য উদয়ন বলিয়াছেন—'ব্যাঘাতাবধিরাশঙ্কা',। উদয়নোক্ত ব্যাঘাত কথাটির অর্থ কি তাহা বিচার করা আবশ্যক। ব্যাঘাত কথা দারা সহজ কথায় বিরোধকে বুঝায়। দেই বিরোধই এখানে ব্যাঘাত শব্দের দারা ব্যক্ত হইয়াছে। এখানে ঐ বিরোধের স্বরূপটি কি ? তাহা বুঝাইবার জন্ম উদয়ন বলিয়াছেন; ধুম বহ্নির ব্যভিচারী হইলে, অর্থাৎ বহ্নিকে ছাড়িয়াও ধূম থাকিলে, ধূমকে আর দেক্ষেত্রে বহ্নিজন্ম বলা চলে না। বহ্নি যেখানে নাই, সেইখানেও যদি ধূম জন্মে তবে বহ্নিকে কোনমতেই ধূমের কারণ বলিয়াও ব্যাখ্যা করা যায় না। এখন কথা এই যে, বহ্নি ধুমের কারণ না হইলে. যিনি ধূম পাইতে ইচ্ছা করেন, তিনি বহুির অভিমুখে ধাবিত হন কেন ? বহ্নি ব্যতীতও ধূম জনিতে পারে, এইরূপ দংশয় জাগরূক থাকিলে, ধূমের জন্ম ধূমার্থী ব্যক্তির বহ্নির অভিমূথে নিঃশঙ্ক প্রবৃত্তিকে কোনরূপেই দমর্থন করা যায় না। স্বতরাং ইহা অবশ্য স্বীকার্য যে, পূর্বোক্তরূপ সংশয় না থাকাতেই ধুমার্থী ব্যক্তি বহ্নির অভিমূখে ধাবিত হইতেছেন।

ধূম থাকিলে বহ্নি নিশ্চিতই থাকে ( অষয় ), ধূমের কারণ বহ্নি না থাকিলে ধূম সেখানে থাকে না ( ব্যতিরেক ), এইরূপ অষয় ও ব্যতিরেক দেখিয়াই ধূম বহ্নিজন্ত ইহা নিশ্চয় করিয়া, ধূমাথী ধূমের জন্ত বহ্নি সংগ্রহে প্রবৃত্ত হন। ধূমাথী ব্যক্তি ধূমের জন্ত বহ্নি গ্রহণ করেন, আবার বহ্নি ধূমের কারণ নহে, এইরূপ আশঙ্কাও করেন, ইহা কদাচ সম্ভবপর নহে। স্কতরাং যাহা আশঙ্কা করিলে শঙ্কাকারীর প্রবৃত্তি বা চেষ্টা ব্যাহত হয়, সেইরূপ আশঙ্কা কোন স্থীই করেন না।' অতএব দেখা যাইতেছে যে, শঙ্কাকারীর আশঙ্কার নির্ত্তির পক্ষে তর্কই প্রধান সহায়। ধূম যদি বহ্নির ব্যতিচারী হইত অর্থাৎ বহ্নিকে ছাড়িয়া ধূম থাকিত, তবে ধূমকে বহ্নিজন্ত বলা চলিত না—"ধূমো যদি বহ্নির্যুভিচারী স্থাতদা বহ্নিজন্তো নস্থাৎ"। এইরূপ তর্কই ধূম ও বহ্নি প্রভৃতির ব্যতিচার শঙ্কার নিবর্তক হইয়া থাকে। তর্কের উদ্যে সংশয় দ্রীভূত হয়। এইজন্তই উদয়নাচার্য বলেন—'তর্ক: শঙ্কাবধর্মত:। তর্কই হেতু ও সাধ্যের ব্যতিচারের আশঙ্কার অবধি বা শেষ দীমা। তর্ক স্বীয় কর্মপ্রচিষ্টার মধ্যে বিরোধের অবসান ঘটাইলেই শঙ্কা দ্রীভূত হইবে। শঙ্কা উদয়নের মতে নিরবধিনা হওয়ায় (তর্কের বিক্রের প্রযুক্ত) অনবস্থার প্রশ্নও ওঠে না।

আলোচ্য উদয়ন-সিদ্ধান্তের প্রতিবাদ করিয়া স্থপ্রসিদ্ধ শ্রীষ্ঠকর্তৃক 'খণ্ডনখণ্ডথান্ড' নামক গ্রন্থের রচয়িতা মহামনীধী শ্রীহর্ষ উদয়নোক্ত সিদ্ধান্তের শ্রুর বলিয়াছেন:—

"তশাদশাভিরপ্যশিন্নর্থে ন খলু ছুম্পঠা।
ছদ্গাথৈবাত্যথাকারমক্ষরাণি কিয়ন্ত্যপি॥
ব্যাঘাতো যদি শঙ্কান্তি ন চেচ্ছঙ্কা ততন্তরাম্।
ব্যাঘাতাবধিরাশঙ্কা তর্কঃ শঙ্কাবধিঃ কুতঃ॥"

খণ্ডনখণ্ডখাছা—৬৯৩ প্রঃ, চৌখাম্বা দং।

এবিধয়ে আমরাও (অবৈতবেদান্তীরা) তোমার গাথাকেই (উদয়নের কারিকাকেই) কয়েকটি মাত্র অক্ষর বা পদের পরিবর্তন করিয়া পাঠ করিতে পারি। অর্থাৎ তোমার (উদয়নের) কারিকাটিরই একটু পাঠভেদ করিয়া তোমার উক্তির প্রতিবাদ করিতে পারি। সেই পাঠভেদটি হইবে নিমন্ধপ:—উদয়ন বলিয়াছেন "শয়াচেদম্মান্ত্যেব।" শ্রীহর্ষ বলিয়াছেন—"ব্যাঘাতো যদি শয়ান্তি"। উদয়ন বলিয়াছেন—"তর্ক:শয়াবিধির্যত:।" শ্রীহর্ষ বলিয়াছেন—"তর্ক:শয়াবিধির্য: কৃতঃ।" শ্রীহর্ষোক্ত দ্বিতীয় শ্লোকটির তাৎপর্য এই বে, 'ব্যাঘাতো যদি', অর্থাৎ যদি ব্যাঘাত থাকে, তবে 'শয়াহন্তি' শয়া অবশ্রুই থাকিবে।

১। মঃ মঃ ৮ফণিভূষণ তর্কবাগীশক্কত বাৎস্থায়ন ভাষ্যের টিপ্পনী হাঁ১।৩৮ স্ত্র দ্রষ্ট্রা।

শঙ্কাকে বাদ দিয়া 'ব্যাঘাত' দাঁডাইতেই পারে না। নচেৎ (ব্যাঘাত:) অর্থাৎ ব্যাঘাত যদি না থাকে, ভাষা মুষ্টাল ভো শৃদ্ধা আছেই। শৃদ্ধার প্রতিবন্ধক না থাকিলে, শৃদ্ধা শৃদ্ধেত অবশাই থাকিবে। এই অবস্থায় ব্যাঘাত শহার প্রতিবন্ধক 'ব্যাঘাতাবধিরাশহা,' ইহা কিরুপে বলা যায় ৪ তর্ক শঙ্কার প্রতিবন্ধক ইহারই বা কিরুপে উপপাদন সম্ভবপর হয় ৪ বাঘাত থাকিলেই শঙ্কা অবশাই থাকিবে। শঙ্কা ছাডিয়া ব্যাঘাত থাকিতেই পারে না। স্থাতবাং ব্যাঘাত কোন প্রকারেই শন্ধার নিবর্তকও হইতে পারে না। শন্ধার নিবৃত্তি না ঘটলৈ, শৃষ্ণাবশতঃ তর্ক জন্মিতেই পারে না। তর্ক না জন্মিলে (অজাততর্ক) भक्षात निवर्जक उ इहेर्फ शास्त्र ना । व्याघाफ भस्मत व्यर्थ निस्ताव, हेश शृस्वेह वला হইয়াছে। বিরোধস্থলে ছুইটি পদার্থ আবশুক। একটিমাত্র পদার্থকে আশ্রয় করিয়া বিরোধ দাঁভাইতে পারে না। ছুইটি পদার্থের মধ্যে পরস্পর বিরোধ ঘটিলে, ঐ পদার্থদ্বাই দেই বিরোধের আশ্রয় হয়। পরস্পর বিরুদ্ধ ছুইটি পদার্থের একটি না থাকিলে, বিরোধও দেখানে থাকিনে না। আলোচিত শঙ্কা এবং প্রবৃত্তির যে বিরোধ, ( যাহাকে উদয়ন ব্যাঘাত বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন ) তাহা বেখানে আছে, সেখানে ঐ বিরোধের আশ্রয় (বা প্রতিযোগী) যে শঙ্কা তাহাও অবশূই থাকিবে। বিরোধের প্রতিযোগী বা আশ্রয় শঙ্কাকে ছাড়িয়া বিরোধ থাকিতে পারে না। যাহার সহিত বিরোধ তাহা অর্থাৎ দেই বিরোধের আশ্রয় না থাকিলে, বিরোধ দেখানে থাকিবে কিরূপে ? স্বতরাং শহা ও প্রবৃত্তির বিরোধের ক্ষেত্রে শহা অবশূই থাকিবে। ইহাই মহামনীষী শ্রীহর্ষ 'ব্যাঘাতো যদি শঙ্কাহন্তি" এই কথা দারা ব্যক্ত করিয়াছেন। ব্যাঘাত থাকিলেই শঙ্কাও থাকে। নতুবা (শঙ্কাকে ছাড়িয়া) বিরোধরূপ ব্যাঘাত জিমিতেই পারে না। এই অবস্থায় ব্যাঘাতকে কোনমতেই শন্ধার প্রতিবন্ধক বলিয়া গ্রহণ করা যায় না। শঙ্কা বিরাজ করায় (শঙ্কার উচ্ছেদ না ঘটায়) তর্কের মূলীভূত ব্যাপ্তির নিশ্চয় সম্ভবপর হয় না। ফলে, তর্কও অসম্ভব হয়। এই অবস্থায় তর্ক শঙ্কার প্রতিবন্ধক হইবে কিরূপে ? তাহা অসম্ভব কথা। এই রহস্তই আলোচ্য গাথার (মোকের) শেবে 'তর্কঃ শঙ্কাবদি কুতঃ,' এই সংক্ষিপ্ত উক্তির দারা প্রকাশ করিয়া আচার্য শ্রীহর্ষ উদয়নের ব্যাখ্যার প্রতিবাদ করিয়াছেন।

শ্রীহর্ষের উল্লিখিত ব্যাঘাতের বিবরণ নব্যন্থায়গুরু গঙ্গেশ উপাধ্যায় অনুমোদন করেন নাই। তিনি তাঁহার 'তর্ক' নামক গ্রন্থে শ্রীহর্ষের দ্বিতীয় শ্লোকটি উদ্ধৃত করিয়া, শ্রীহর্ষোক্ত ব্যাখ্যার দোষ বা অসঙ্গতি প্রদর্শন করিয়াছেন। শ্রীহর্ষের ব্যাঘাতের ব্যাখ্যায় গঙ্গেশ বলিয়াছেন, ধূম বহ্ছিজন্ম কিনা, এইরূপ সংশয় উদিত বাখ্যায় গঙ্গেশ বলিয়াছেন, ধূম বহ্ছিজন্ম কিনা, এইরূপ সংশয় উদিত ভ্লাখ্যায় গঙ্গেশ হুইলে, ধূমার্থী ধূমের জন্ম নিংশঙ্কটিতে বহ্লির অভিমুখে যে ধাবিত হয়, তাহা হুইতে পারে না। ধূমার্থীর নিংশঙ্ক প্রবৃত্তিই শঙ্কার প্রতিবন্ধক হুইয়া থাকে। শঙ্কা বা সংশয়কে আশ্রয় করিয়া যে বিরোধ আত্মপ্রকাশ

১। মামা এফণিভূষণ তর্কবাগীশের ভাষদর্শনের ২।১।৩৮ স্থত্তের টিপ্পনী দ্রষ্টব্য।

লাভ করে, শঙ্কা কদাচ তাহার প্রতিবন্ধক হয় না। আচার্য উদয়ন তাহা বলেনও নাই। শঙ্কা থাকিলে ধূমার্থীর ধূমগ্রহণে যে প্রবৃত্তি বা চেষ্টা দেখা যায়, দেই প্রচেষ্টা ব্যাহত হয়। স্থতরাং স্বীয় প্রবৃত্তি বা কর্মপ্রচেষ্টার ব্যাঘাতকেই শঙ্কার প্রতিবন্ধক বলিয়া বুঝিতে হইবে। উদয়নাচার্য 'ব্যাঘাতাবদিরাশঙ্কা', এইরূপ উক্তি-দারা এই রহস্তই প্রকাশ করিয়াছেন। শঙ্কাশ্রিত বিরোধের ক্ষেত্রে শঙ্কাকে বিরোধন্নপ ব্যাঘাতের প্রতিবন্ধক বলিয়া আচার্য উদয়নও গ্রহণ করেন নাই। যদি শঙ্কা ও প্রবৃত্তির বিরোধন্ধপ ব্যাঘাতকে শঙ্কার প্রতিবন্ধক বলা হইত, তাহা হইলে ব্যাঘাত थाकिल मक्षा थाकिरवरे এरेक्नल कथा वला गारेछ। किन्न छारा कररे वरल नारे। উদয়নেরও তাহা বক্তব্য নহে। উদয়নের কথা এই যে, তাহাই আশস্কা করা যায়, যাহা আশঙ্কা করিলে নিজ প্রবৃত্তি বা কর্মপ্রচেষ্টার বিরোধ না ঘটে। উদয়ন পরে 'ব্যাঘাতাবধিরাশঙ্কা' এই কথার বিবরণে বলিয়াছেন, যেখানে শঙ্কা থাকিলে শঙ্কাকারীর প্রবৃত্তিই ব্যাহত হয় দেখানে বস্ততঃ শঙ্কাই হয় না। দেখানে শঙ্কার অন্তকারণের অভাবেই হউক, অথবা কোন প্রতিবন্ধক উপস্থিত হওয়াতেই হউক, শঙ্কাই জন্মে না। ইহাই উদয়নের উক্তির তাৎপর্য। উদয়ন যে ঐ ব্যাঘাতকেই শঙ্কার প্রতিবন্ধক বলিয়াছেন তাহা নহে। এইর্ষ উদয়নের কথা না বুঝিয়াই এক্লপ প্রতিবাদ করিয়াছেন।

গঙ্গেশ দিতীয় কথা বলিয়াছেন, ব্যাঘাত শঙ্কার প্রতিবন্ধক ইহা বলিলেও কোন ক্ষতি নাই, তাহাতেও শ্রীহর্ষোক্ত দোৰ হয় না। বিশেষ দর্শন যেমন শঙ্কার নিবর্তক হয়, তদ্রপ ব্যাঘাতও শঙ্কার নিবর্তক হইতে পারে। গঙ্গেশের কথার তাৎপর্য এই, পূর্বোক্ত প্রকার শঙ্কা ও প্রবৃত্তির বিরোধরূপ যে ব্যাঘাত, তাহা শঙ্কাশ্রিত, স্থতরাং শঙ্কা না থাকিলে তাহা (ব্যাঘাত) থাকিতে পারে না। যাহা থাকিলে যাহা থাকিবেই, তাহা তাহার নিবর্তক হইতে পারে না। ইহাই শ্রীহর্ষের মূল কথা। কিন্তু প্রশ্ন এই যে তাহা হইলে বিশেষ দর্শন শঙ্কার নিবর্তক হয় কিরুপে । ইহা কি স্থাণু (গাছের গুড়ি), না একটি মাতুষ ৷ এইরূপ দংশয় হইলে, যদি দেখানে স্থাণু কিংবা মাত্রষ বলিয়া নিশ্চয় জন্মে, তবে আর দেখানে ঐক্লপ দংশয় জন্মিতেই পারে না। আলোচ্য ক্ষেত্রে রিশেষ দর্শন বিরোধি-দর্শন। এই জন্মই উহা (বিশেষদর্শন) ঐ দংশয়ের নিবর্তক হয়। পূর্বোক্ত ইহা কি স্থাণু, না মানুষ ং এই প্রকার সংশয়ের সহিত স্থাণু বা মাল্লমের নিশ্চয়াত্মক জ্ঞানের বিরোধ আছে বলিয়াই, তাহা (স্থাণু বা মানুষ, এই প্রকার নিশ্চয়াল্লক জ্ঞান) ঐরপ দংশ্যের বিরোধি-দর্শন। পূর্বোক্ত সংশয় ও বিশেষদর্শনরূপ নিশ্চয়ের যে বিরোধ তাহা না থাকিলে, ঐ বিশেষ দর্শন বিরোধি-দর্শন হয় না; এবং উহা ঐ সংশয়ের নিবর্তকও হয় না। কিন্তু পূর্বোক্ত দংশয় ও নিশ্চয়ের যে বিরোধ, তাহা থাকিলেও ( শ্রীহর্ষের কথামুদারে ) ঐ দংশয় দেখানে থাকা আবশ্যক। কারণ, যে-বিরোধ শঙ্কাশ্রিত

তাহা ( দেই শক্ষাশ্রিত বিরোধ ) থাকিলে, শঙ্কা বা সংশয় দেখানে থাকিবেই, ইহা শ্রীহর্ষই বলিয়াছেন। শঙ্কা ছাড়িয়া যখন শঙ্কাশ্রিত বিরোধ কিছুতেই থাকিতে পারে না, তখন শঙ্কার বিরোধী বিশেষ দর্শন থাকিলেও শঙ্কা দেখানে অবশ্রুই থাকিবে। শঙ্কা থাকিলে আর ঐ বিশেষদর্শন শঙ্কার নিবর্তক হইতে পারে না। যেই বিশেষদর্শন থাকিলে শঙ্কা দেখানে থাকিবেই, দেই বিশেষদর্শন ঐ শঙ্কার নিবর্তক হইবে কিরুপে ? তাহা কিছুতেই হইতে পারে না। তাহা হইলে বলিতে হয়, বিশেষদর্শন কোন শুলেই শঙ্কার নিবর্তক হয় না। স্থাণু কিংবা পুরুষ বলিয়া নিশ্চম হইলেও ইহা কি স্থাণু না পুরুষ ? এইরুপ সংশয় থাকিয়াই যায়, নিবৃত্ত হয় না। কিন্তু তাহা কি বলা যায় ? সত্যের অপলাপ করিয়া, অত্তবের অপলাপ করিয়া, শ্রীহর্ষও কি তাহা বলিতে পারেন ? স্থুতরাং উদয়ন যদি ব্যাঘাতাবধিরাশঙ্কা' এই কথার দারা পূর্বোক্ত শঙ্কাশ্রিত বিরোধকে শঙ্কার নিবর্ত্তক বলিয়া থাকেন, তাহাতেই বা দোষের কথা কি আছে ?'

এইরূপে নব্যন্থায়গুরু গঙ্গেশ উপাধ্যায় উদয়ন ও শ্রীহর্ষের ব্যাঘাতের ব্যাখ্যায় বিরোধের মধ্যে দামঞ্জন্মের স্ত্র আবিদ্ধার করিয়াছেন।

অহমানে উপাধি দেখা দিলেই, ঐ উপাধির অভাবকে হেতুরূপে উপন্থাস করিয়া, পক্ষে সাধ্যাভাবের অনায়াসেই অহমান করা যাইতে পারে। এইরূপে উপাধি' সংপ্রতিপক্ষ নামক হেত্বাভাসের উদ্ভাবক হয় বলিয়াই, উপাধিকে অহমানের দোষ হিসাবে গণনা করা হইয়া থাকে। সংপ্রতিপক্ষের ক্ষেত্রে অহমানের বলাবল নির্ণয়ের জন্ম তর্কের সাহায়্য অপরিহার্য, ইহা পূর্বেই তর্কের স্বরূপ নির্ণয় প্রসাদের আম্রা আলোচনা করিয়াছি।

জগতের সত্যতার জগৎ ( পক্ষ ), সত্যম্ ( সাধ্য ), মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বকত্বাৎ ( হেতু ), সাধ্য মাধ্য-অনুমান আল্লবৎ ( দৃষ্টান্ত )।

এই মাধ্ব অনুমানের বিরুদ্ধে অবৈতবেদান্তী আত্মত উপাধি উদ্ভাবন করিয়াছেন।
ঐ উপাধি আত্মত্বের অভাবকে হেতু করিয়া, জগৎ সত্যম্, এই অনুমানের সাধ্য
সত্যত্বের অভাবকে সাধ্য করিলে প্রতিপক্ষ অনুমানটি নিমুক্সপ দাঁড়াইবে:—

জগৎ ( পক্ষ ), দত্যত্বাভাববৎ ( দাধ্য ), আত্মত্বাভাবাৎ (হেতু). যথা শুক্তিরজতম্ ( অন্নিয়েল্টান্ত ), যনৈবং তনৈবম্ (ব্যতিরেক ব্যাপ্তি) যথা আত্মা (ব্যতিরেকি উদাহরণ)।\*

<sup>&</sup>gt;। বাৎস্থায়ন ভাষ্যের ম: ম: ৮ফণিভূষণ তর্কবাগীশকৃত টিপ্পনী ২।১।৩৮ স্ত্র দেখুন।

<sup>\*</sup> মাধ্বেক্তে জগৎসত্যতার অনুমান এবং অদৈতোক্ত প্রতিপক্ষানুমান সম্পর্কে আমরা 
'মিথ্যাত্বমিথ্যাত্বনিক্তির প্রারভেই আলোচনা করিয়াছি। উপাধির ও তর্কের স্বরূপ 
আলোচনা করিতে গিয়া আমরা কিছু দ্রে সরিয়া পড়িয়াছিলাম। এখন পূর্বের 
আলোচনার স্থা ধরিয়া অগ্রসর হইবার জন্মই এখানে অনুমানের প্রয়োগবাক্যাটর 
পুনকল্লেখ করিলাম।

এই প্রতিপক্ষ অত্মানটিকে যদি বিল্লেষণ করা যায়, তবে দেখা যাইবে যে জগৎ' এখানে পক্ষ। 'জগৎ'কে পক্ষ করায়, জাগতিক সমস্ত অবৈতবাদীর বস্তুই পক্ষান্তভূক্তি বা পক্ষদম হইবে। দৃষ্টান্ত শুক্তিরজতও জগৎ সংপ্রতিপক্ষ ছাড়া নহে; স্থতরাং শুক্তিরজতও পক্ষমম বা পক্ষাস্তভূকি হইয়া অধুমানের বিরুদ্ধে মাধ্বের বক্তব্য পড়িবে। এই অবস্থায় সত্যভাভাব (প্রতিপক্ষ অমুমানেব যাহা সাধ্য) শুক্তিরজতেও নিশ্চিত নহে, দন্দিশ্ব। কেননা, পক্ষে দর্বত্তই সাধ্যের দন্দেহই আছে। ঐ দদ্দেহ নিরাদের জন্তই অর্থাৎ পক্ষে দাধ্যদিদ্ধির জন্তই অসুমান বাক্যের প্রয়োগ করা হইয়া থাকে। এই শ্রেণির অন্ন্যানে অম্বয়ব্যাপ্তি এবং অম্বয়িদৃষ্টান্ত প্রদর্শন করা সম্ভবপর হয় না। ব্যতিরেক ব্যাপ্তি এবং ব্যতিরেকি দৃষ্টাস্তই এ সকল স্থলে প্রযোজ্য। আলোচ্য অহুমানে 'যহৈরং তক্নৈবম্' কথার দারা ব্যতিরেক ব্যাপ্তিই প্রদর্শিত হইয়াছে। ধূম থাকিলে বহু থাকে, হেতু থাকিলে দাধ্য থাকে, ইহা অন্বয় ব্যাপ্তি। বহ্নির অভাব হইলে, হেতু ধূমেরও অভাব ঘটে, সাধ্যের অভাব ঘটিলে, হেত্রও অভাব হয়, ইহা ব্যতিরেক ব্যাপ্তি। উক্ত প্রতিপক্ষাস্মানে সত্যত্বাভাবের ( সাধ্যের ) অভাব ঘটিলে, আল্লড়াভাবেরও সেখানে অভাব ঘটিবে, ইহাই (এই ব্যতিরেক ব্যাপ্তিই) 'যদৈবং তদৈবম্' এই দংক্ষিপ্ত উক্তি দারা প্রকাশ করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে। আত্মছাভাব বা অনাত্মত (জগতের সত্যতার সাধক মাধব অরুমানের বিক্রে প্রযুক্ত আত্মত উপাধির যাহা অভাবস্বরূপ) সত্যত্বাভাবের ব্যাপ্য নহে। কোন পদার্থ যদি আত্মভিন্ন হইয়াও সত্য হয়, তবে তাহাতে আপত্তির কি কারণ থাকিতে পারে? এইন্ধপে আত্মতিন্ন হইয়াও বস্তু দত্য হইলে, আত্মভাভাবকে আর দত্যভাভাবের ব্যাপ্য বলা চলিবে না। উপাধির অভাবের সহিত সাধ্যের অভাবের ব্যাপ্তি না থাকিলে, 'উপাধি' কদাচ সাধ্যের ব্যাপক হইতে পারে না। ফলে, মাধ্ব প্রদশিত জগতের সত্যতাত্মানে আত্মত উপাধি হইতে পারে না। আত্মত্ব উপাধি এরূপ কেত্রে অপ্রয়োজক হইতে বাধ্য। আত্মভিন্ন হইয়াও বস্তু সত্য হউক, এইক্লপ বলিলে কোন অনিষ্ট প্রসঙ্গ দেখা যায় না। এইজন্ত উল্লিখিত প্রতিপক্ষাত্মানে স্বক্রিয়াবিরোধ বা ব্যাঘাতরূপ তর্কের উপন্থাস করিবারও কোনরূপ অবকাশ নাই।

জগতের সত্যতার সাধক মাধ্ব-অনুমানে স্বক্রিয়া বিরোধক্রপ ব্যাঘাতের উদয় হইয়া থাকে বলিয়া, ঐক্পপ অনুমানের মূলে অনুক্ল তর্ক থাকায়, তাহা দারা অবৈতবাদীর প্রতিপক্ষান্তমানই বাধিত হইবে এবং জগতের সত্যতাই দিদ্ধ হইবে। মাধ্ব-অনুমানে সত্যত্তকে সাধ্য এবং মিথ্যাভূত মিথ্যাভৃকত্বকে হেতু করা হইয়াছে। মিথ্যাভূত হইয়াছে মিথ্যাভৃ যাহার, এই কথার দারা সত্যতারই প্রাপ্তি হইয়া থাকে। মিথ্যাভূত মিথ্যাভৃকত্ব হেতুর দারা সত্যতার সাধন করাইয়া, মিথ্যাভৃত মিথ্যাভৃকত্ব হেতুরি থাকুক, সত্যতা (সাধ্য) না থাকুক, এইক্রপ কোনমতেই বলা চলিবে না।

এইরূপ বলিলে স্বক্রিয়াবিরোধরূপ ব্যাঘাতই সেক্ষেত্রে আল্পপ্রকাশ লাভ করিবে।
মিথ্যাভূত মিথ্যাত্বকত্ব হেতুর জগতের সত্যতাসাধনে অপ্রয়োজকত্ব শহা করিবারও
কোন কারণ ঘটিবে না। কেননা, স্বক্রিয়াবিরোধ বা ব্যাঘাতই সেইরূপ শহার
নির্তি সাধন করিবে, "ব্যাঘাতাবিধিরাশহ্বা", এই উদয়নের উক্তির ব্যাখ্যায় ইহা
আমরা পূর্বেই বিশেশভাবে আলোচনা করিয়াছি।

মিথ্যাভূত মিথ্যাত্বকত্ব এবং অসত্যত্ব যেমন পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্ম, ইহাদের একটি স্বীকার করিয়া আর একটি স্বীকার করিলে ব্যাঘাত (বিরোধ) হয়, তদ্রুপ অনাত্মত্ব ও সত্যত্ব পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্ম নহে। স্বতরাং ইহাদের একটি স্বীকার করিয়া আর একটি স্বীকার করিছেও, দেখানে (পরস্পর বিরোধরূপ) ব্যাঘাত হয় না। এখন ইহাতে যদি অহৈতবেদান্তী বলেন যে, অনাত্মত্ব এবং সত্যত্বও পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্ম, ইহা এক ধর্মীতে স্বীকার করিলে ব্যাঘাতই হয়, যেহেতু অসত্যত্বই অনাত্মত্ব, আর সত্যত্বই আত্মত্ব। স্বতরাং অনাত্মত্ব স্বীকার করিলে অসত্যত্বই স্বীকার করা হইল। তাহাতে আবার সত্যত্ব স্বীকার করিতে গেলে স্বক্রিয়াবিবােধরূপ ব্যাঘাতই হইবে; তাহা হইলে আমরা প্রতিবাদীরা বলিব—অহৈতবেদান্তীর এরূপ উক্তি সঙ্গত নহে। "কারণ, অসত্যত্বই অনাত্মত্ব নহে। কিন্তু অজ্ঞাত্মই অনাত্মত্ব। আর আত্মত্বই সত্যত্ব নহে, কিন্তু অবাধ্যত্বই সত্যত্ব।" স্বতরাং অনাত্মত্ব ও সত্যত্ব, সত্যত্ব এবং অসত্যত্বের স্থায় পরস্পর বিরুদ্ধরূপ হইল না। এইজন্ম এরূপ ক্ষেত্রে পরস্পর বিরোধরূপ ব্যাঘাতেরও কোন সম্ভাবনা দেখা যায় না।

জগতের সত্যতা সাধন করিবার জন্ম ''জগৎ সতাং মিথ্যাভূত মিথ্যাত্বকত্বাৎ",
এইরূপ মাধ্ব পণ্ডিতগণ যে অনুমানের প্রয়োগ করিয়া থাকেন, সেখানে শুক্তি রজতও
জগতের (পক্ষের) মধ্যে পড়ে বলিয়া, পক্ষান্তভূক্তি শুক্তিরজঁতের
মাধ্ব-অনুমানে
ব্য মিথ্যাত্ব তাহাও মিথ্যা বিধায় মিথ্যাভূত মিথ্যাত্বকত্ব হেতু
সোধানে আছে, কিন্তু সাধ্য যে সত্যত্ব তাহা শুক্তিরজতে নাই।
শুক্তিরজত সত্য নহে, মিথ্যাই বটে। এই অবস্থায় প্রদশিত অনুমানের হেতু
শুক্তিরজতের দৃষ্টান্তে সাধ্যের ব্যভিচারী হইয়া, উক্ত মাধ্ব-অনুমানকে অবশ্যই কল্বিত

এইরূপ ব্যতিচার শঙ্কার উত্তরে মাধ্ব-তার্কিকগণ বলেন, গুক্তিরজতের মিথ্যাত্ব ধর্মটি যদি মিথ্যা হয়, তবে ঐ রজতে মিথ্যাত্ব বিরুদ্ধ সত্যত্ব ধর্মটি সেথানে সত্যই হইবে। কেননা, একই ধর্মী বা বিশেশ্যপদার্থে প্রসক্ত বিরুদ্ধ তুইটি প্রদর্শিত ব্যতিচার শঙ্কার মাধ্বোক্ত এক্ষেত্রে মনে রাখা আবশ্যক যে, একই পদার্থে বিরুদ্ধ ধর্মদ্বয়ের প্রসক্তি ঘটিলে, সেইরূপ প্রসক্তি বস্তুর ধর্মসম্পর্কে সংশয়ই

১। ম: ম: ডা: েযোগেন্দ্রনাথ কৃত অংহতসিদ্ধির অনুবাদ দ্বিতীয় ভাগ, ৮৯৮ পু:।

জাগাইয়া তোলে, কদাচ নিশ্চয়াত্মকজ্ঞান জন্মায় না। সেই সংশয় ভঞ্জনের জন্ম পুনরায় নিমোক্ত অসুমানের প্রয়োগ করা আবশ্যক হয়:—

শুক্তিরজতম্ ( পক্ষ ) মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বাধিকরণং ন তবতি ( সাধ্য )·····প্রতিজ্ঞা সত্যভূত ( মিথ্যাত্ব বিরুদ্ধ ) সত্যত্বানধিকরণত্বাৎ ' ·····ংহ্তু । যথা গৌঃ ··· ··· উদাহরণ ।

প্রদর্শিত অহুমানের "নাপ্তি হইল এই যে, যাহা সত্যভূত (মিথ্যাত্ব বিরুদ্ধ) সত্যত্বের অধিকরণ হয় না। তাহা মিথ্যাভূত মিথ্যাত্বেরও অধিকরণ হয় না। সত্যত্ব ও মিথ্যাত্ব যে পরস্পর বিরুদ্ধ, তাহা পূর্বেই বলা হইয়াছে। স্কতরাং শুক্তিরজত যথন সত্যভূত সত্যত্বের অধিকরণ নহে, অর্থাৎ শুক্তিরজতের সত্যত্বত্বী যথন সত্য নহে, তথন তাহার মিথ্যাত্বটীও মিথ্যা হইতে পারিবে না।" দৃষ্টান্তস্বরূপে গোর উল্লেখ করা যাইতে পারে। গোত্ব এবং গোত্বাভাব পরস্পর অত্যন্ত বিরুদ্ধ ধর্ম। ইহারা একই গোন্ধরীরে কোন মতেই থাকিতে পারে না। সত্যভূত গোত্বাভাবের অন্ধিকরণ গো মিথ্যাভূত গোত্বের অধিকরণ হয় না। এইরূপ সত্যভূত সত্যত্বের অন্ধিকরণ শুক্তিরজত ও মিথ্যাভূত মিথ্যাত্বের অধিকরণ বা আশ্রয় হয় না। রজতের মিথ্যাত্ব সত্য, স্কতরাং মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বকত্ব (ব্যভিচারাত্নমানের সাধ্য) রজতে নাই, এই অবস্থায় রজতে মাধ্বের জগৎ সত্যতা সাধক অনুমানের ব্যভিচার প্রদর্শন করাও চলে না।

যদি বল যে, শুক্তিরজত সত্যভূত সত্যত্বের অনধিকরণ বটে অর্থাৎ সত্যভূতসত্যত্ব শুক্তিরজতে নাই। কিন্তু তাহা হইলেও শুক্তিরজত সত্যভূতমিথ্যাত্বের অধিকরণ নহে, মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বেরই অধিকরণ। যে হেতু ধর্মী যে শুক্তিরজত, তাহা নিজেই মিথ্যা। স্বতরাং যে নিজেই মিথ্যা সে সত্যভূত-মিথ্যাত্বের অধিকরণ হইবে কিরুপে ? ধর্মী বা বিশেষ্য বস্তুটি মিথ্যা বলিয়া প্রতিপন্ন হইলে, ঐরূপ মিথ্যা ধর্মীর সত্য ও মিথ্যা উভয়বিধ ধর্ম যে মিথ্যাই হইবে তাহাও নিম্নোক্ত অনুমানের সাহায্যে সহজেই প্রমাণ করা যাইতে পারে:—

শুক্তিরজতগতত্বেন উচ্যমানে সত্যত্বমিথ্যাত্বে ( পক্ষ )

মিথ্যা ( সাধ্য ) · · · · · প্রতিজ্ঞা।

্মিথ্যাছোপেতধৰ্মিকছাৎ ( হেডু ),

স্বপ্নদৃষ্টগজান্তিত্বনন্তিত্ববৎ · · · · দৃষ্টান্ত। ১

মিথ্যারজতে প্রতীত সত্যুত্ব এবং মিথ্যাত্ব, এই উভয় প্রকার ধর্মই মিথ্যা, যেহেতু ঐ সকল ধর্মের আশ্রয় বা অধিকরণ রজতরূপ ধর্মী বিশেয়াই মিথ্যা। ধর্মী

১। মঃ মঃ ডাঃ ৺যোগেন্দ্রনাথ বেদান্ততীর্থ মহাশয়ের অদৈতদিদ্ধির টিপ্পনী, ৮৯৯ পৃঃ।

২। মঃ মঃ ৺যোগেন্দ্রনাথ কৃত অদৈতসিদ্ধির অহ্বাদ দিতীয় ভাগ, ৯০০ পৃঃ।

মিথ্যা হওয়ায়, মিথ্যাভূত রজতধর্মীর ধর্মও মিথ্যাই হইবে। স্থপ্নে পরিদৃষ্ট গজের অন্তিত্ব ও নান্তিত্ব, উভয়ই মিথ্যাই হইয়া থাকে। জগতের মিথ্যাত্ব মিথ্যাত্ব নিথ্যাত্ব জগৎ সত্যই হইবে, এইরূপে মাধ্ব পণ্ডিতগণ যে অত্মান প্রক্রিয়া প্রদর্শন করিয়াছেন, সেখানে মিথ্যা ভক্তিরজতের যে মিথ্যাত্ব তাহা মিথ্যা বলিয়া প্রতিপন্ন হওয়ায়, অর্থাৎ ভক্তিরজতে "মিথ্যাভূত মিথ্যাত্বকত্ব"রূপ হেতু থাকায়, অত্মানের সাধ্য সত্যত্বও ভক্তিরজতে থাকিবে না এবং মাধ্ব-অত্মান্টি ভক্তিরজতের ক্বেরে ব্যভিচারী হইবে সন্দেহ নাই।

এইরূপে শুক্তিরজতের অন্তর্ভাবে মাধ্বের জগতের সত্যতাস্মানের ব্যক্তিচারের শক্ষা করিলে, মাধ্ব বলেন যে, ধর্মী মিথ্যা হইলে ঐ মিথ্যাধর্মীর সত্যত্ন এবং মিথ্যাত্ব, এই উভয়বিধ ধর্মই মিথ্যা বলিয়া প্রতিপন্ন হইবে। এইরূপে অধ্বতবেদান্তী যে অত্মানের প্রয়োগ করিয়াছেন সেই অত্মানটি পূর্বে প্রদর্শিত মাধ্বোক্ত অত্মানের "কংপ্রতিপক্ষ" বিধায়, প্রমাণ বলিয়াই গণ্য ইইবে না। মাধ্ব-প্রদর্শিত অত্মানটির ব্যাপ্তি পরীক্ষা করিলে দেখা যায় যে, সত্যত্ব এবং মিথ্যাত্ব পরক্ষর বিরুদ্ধ ধর্ম; ঐরূপ ছইটি পরস্পর ধর্ম একই ধর্মীতে কদাচ থাকিতে গারে না। যে পদার্থ মিথ্যাত্ববিক্ষ সত্যত্বের অনিকরণ হয়, তাহা মিথ্যাত্বত-মিথ্যাত্বের অধিকরণ হয় না। আরও সহজ ভাষায় প্রকাশ করিতে গেলে বলিতে হয় যে শুক্তরজতের সত্যত্ব ধর্মটি যথন সত্য নহে, তথন তাহার (শুক্তরজতের) মিথ্যাত্ব ধর্মটিও মিথ্যা হইবে না। শুক্তিরজতের মিথ্যাত্বটি মিথ্যা না হইলে, শুক্তিরজতে "মিথ্যাত্বত মিথ্যাত্বকত্ব"রূপ হেতু থাকিবে না; মিথ্যা শুক্তরজতে সত্যত্বরূপ সাধ্যও থাকিবে না। এই অবস্থায় শুক্তিরজতের দৃষ্টান্তে মাধ্ব-অহ্মানের ব্যভিচারের প্রশ্ন উঠিবে কেমন করিয়া।

একই ধর্মীতে (বিশেষ্য পদার্থে) প্রদক্ত পরস্পর বিরুদ্ধ ছুইটি ধর্মের মধ্যে একটির অভাব ঘটিলেই, অপরটির অন্তিত্ব প্রমাণিত হইয়া থাকে। এইরূপ দামান্ত ব্যাপ্তিমূলে,
 গোড় এবং গোড়াভাবের দৃষ্টান্ত উপন্তাদ করিয়া, শুক্তিরুজত অবৈভবেবান্তীর
 মিথ্যাভূত মিথ্যাড়ের অধিকরণ হয় না, শুক্তিরুজতের মিথ্যাড় ধর্মটি বক্তব্য
 যদি মিথ্যা হয়, তবে শুক্তিরুজতে মিথ্যাড়বিরুদ্ধ দত্যতাও দত্য হয়, এইরূপে যে অনুমানের প্রযোগ করা হইয়াছে, দেই অনুমানের মৌলিক ব্যাপ্তিটি ধর্ম ও ধর্মীর দমানদন্তা স্থলেই প্রাযাজ্য বলিয়া বুঝিতে হইবে। ধর্মী শুক্তিরুজত মিথ্যা, স্বতরাং তাহাতে দত্যভূত মিথ্যভ্বধর্ম থাকিতেই পারে না। ধর্মী মিথ্যা শুক্তিরুজত হইতে উহার ধর্মের অধিক দত্যতা কোনমতেই ব্যাখ্যা করা যায় না। গরুর দৃষ্টান্তটিও এক্ষেত্রে দঙ্গত হয় নাই। গরুর দৃষ্টান্ত অনুমানে আলোচ্য অনুমানটিও উপাধিদোধে কল্মিত হইবে। 'অমিথ্যাড়'ই হইবে এই অনুমানে উপাধি। 'অমিথ্যাড়' উপাধিটি দৃষ্টান্ত গোতে আছে বলিয়া, উহা সাধ্যের ব্যাপক হইয়াছে, পক্ষ মিথ্যা

শুক্তিরজতে নাই বলিয়া, হেতুরও অব্যাপক হইয়াছে। 'অমিথ্যাত্ব' উপাধি হওয়ায়, মাধ্বোক্ত অহুমান অবশ্য হীনবল হইয়া পড়িবে। ঐরপ উপাধিকল্ফিত হীনবল অহুমানের দারা অদ্বৈতবেদান্তীর মিথ্যা শুক্তিরজতের সত্যক্ত এবং মিথ্যাত্ব এই উভয়বিধ ধর্মই মিথ্যা, এই অহুমানকে বাধা দেওয়া চলিবে না। এইরূপে শুক্তিরজতের 'মিথ্যাভূত-মিথ্যাত্বকত্ব' দিদ্ধ হইলে, শুক্তিরজতের সত্যতা নাই বলিয়া জগতের সত্যতার সাধক মাধ্বোক্ত 'মিথ্যাভূত-মিথ্যাত্বকত্ব' হেতুটি সত্যত্বের ব্যভিচারীই হইয়া দাঁভাইল।

তারপর, একই ধর্মীতে প্রদক্ত পরস্পরবিক্ষ ছুইটি ধর্মের একটি মিথ্যা হুইলে, অপরটি দত্য হয়। এই নিয়মও অব্যভিচারী নহে। ঐরপ নিয়ম বন্ধ্যাপুত্র প্রভৃতির ক্ষেত্রে যে ব্যভিচারছই তাহা প্রতিবাদী মাধ্ব লক্ষ্য করিয়াছেন কি ? বন্ধ্যাপুত্র মিথ্যা, মিথ্যা বন্ধ্যাপুত্রের শ্রামত্ব এবং গৌরত্বও মিথ্যা। শ্রামত্ব এবং গৌরত্ব পরস্পর বিক্ষ ধর্ম। পরস্পর বিক্ষ ধর্ম হুইলেও অলীক বন্ধ্যাপুত্রের ক্ষেত্রে উভয়ই মিথ্যাই হুইবে; একের অভাবে অপরের সত্যতা দিদ্ধ হুইবে না। মাধ্বোক্ত অনুমানের মূলীভূত ব্যাপ্তির ব্যভিচারও স্পষ্ঠতঃ দেখা দিবে।

ইহার উত্রে মাধ্ব বলেন, পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্ম বলিয়া আমরা দহ-অনবস্থানরূপ বিরোধ বুঝিব না. পরস্পর অত্যন্তাভাবরূপ বিরোধই বুঝিব। গৌরছ এবং
শামত্ব একই দময়ে একই ধর্মী বা বিশেষ্যে থাকিতে পারে না। ইহাদের মধ্যে দহঅনবস্থানরূপ বিরোধ অবশ্য আছে। কিন্তু গৌরত্বের অভাবই শামত্ব নহে, কিংবা
শামত্বের অভাবই গৌরত্ব নহে। স্থতরাং গৌরত্ব এবং শামত্ব পরস্পর বিরুদ্ধরূপ নহে।
গৌরত্ব এবং শামত্বের দহ-অবস্থান না থাকিলেও, পীত, রক্ত প্রভৃতিতে উভ্যেরই অভাব
পাওয়া যায়। এই অবস্থার গৌরত্ব এবং শামত্বকে গোত্ব এবং গৌত্বাভাবের স্থার
পরস্পর অত্যন্তাভাবস্থরূপ বলিয়া কোন্মতেই ব্যাখ্যা করা চলে না। পরস্পর
বিরুদ্ধ ধর্মধ্যের একটি দত্য হইলে অপরটি মিথ্যা হয়, এই মাধ্বোক্ত ব্যাপ্তির
দৃষ্টান্ত প্রদর্শন করিতে গিয়া মাধ্ব তার্কিকগণ গোত্ব এবং গোত্বাভাবকেই দৃষ্টান্ত
হিদাবে গ্রহণ করিয়াছেন। গৌরত্ব এবং শামত্ব ইহাদের মতে পরস্পর বিরহরূপ
নহে বলিয়া, বন্ধ্যাপুত্রের ক্ষেত্রে মাধ্বোক্ত ব্যাপ্তির যে ব্যভিচার অবৈত্বাদী উদ্ভাবন
করিয়াছেন তাহার কোনই মূল্য নাই।

স্থাবস্থায় পরিদৃষ্ট গজ এবং গজাভাব এই উভয়ই যেমন মিথ্যা, দেইরূপ মিথ্যা-শুক্তিরজতের সত্যত্ব এবং মিথ্যাত্ব এই ছুইই মিথ্যা, এইরূপে অদৈতবেদান্তী অনুমানমূলে যে সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন, তাহার বিরুদ্ধে মাধ্ব বলেন, "যে বস্তুর যাহা আশ্রয় বলিয়া প্রতীত হয়, দেই আশ্রয় বা আধারে যাহার অত্যন্তাভাব থাকে তাহাকেই মিথ্যা বলে"—প্রতিপন্নোপাধৌ ত্রৈকালিকনিষেধপ্রতিযোগিত্বং মিথ্যাত্বম্য।" ইহাই অদৈতবেদান্তাক্ত অন্তত্ম মিথ্যাত্বক্ষণ। এই প্রতিযোগিত্ব

ধর্মটি ধর্মীর সত্যতাকে অপেক্ষা করে না। ধর্মী মিথাা হইলেও ধর্মীর সন্তানিরপেক্ষ যে ধর্ম, তাহা সত্যও হইতে পারে। এই অবস্থার গুক্তিরজতরূপ মিথাা ধর্মীর সত্য এবং মিথাা এই উভয়প্রকার ধর্মই, স্বপ্রদূষ্টগজের অন্তিত্ব ও নান্তিত্বের ভাষ মিথাাই হইবে. এইরূপ অনুমান করার কোন সঙ্গত কারণ নাই। মিথাা ধর্মীর ধর্ম— "মিথাাসোপেতধর্মিকত্বাৎ" িপূর্বোক্ত অনুমানের হেতু দেখুন ৪৮৭ পৃঃ. বিত হেতুটি গুক্তিরজতের সত্যত্ব এবং মিথাাত্ব এই উভয়বিধ ধর্মের মিথাাত্বসাধনে অপ্রয়োজকই হইয়া দাঁড়াইবে। দিতীয়তঃ, স্বপ্রপরিদৃষ্ট গজের দৃষ্টান্তটি এক্ষেত্রে অচল। কেননা স্বপ্রদৃষ্টগজের অন্তিত্ব মিথাা হইলেও স্বপ্ন অবস্থায় গজ না থাকায়, গজের অত্যন্তাভাব তো মিথাান্তির, সত্যই বটে। পণ্ডিতগণ সত্য কথাই বলিয়া থাকেন:—

'ন স্বশ্নেছপি দয়ং নিখ্যা'. তত্ত্রৈকং সত্যমেন হি।' অতএন আলোচিত অনুমানের 'স্বপ্রগজান্তিত্ব-নান্তিত্ববং' এই দৃষ্টান্তে গজের নান্তিত্বের ক্ষেত্রে অনুমানের সাধ্য 'মিখ্যাত্ব'না থাকায়, দৃষ্টান্তটি অবশ্যুই সীধ্যনিকল হইয়া পড়িনে।

অদৈতবাদীর জগন্মিথ্যাত্বের অহুমান এইরূপে হীনবল বলিয়া প্রতিভাত হওরায়, জগতের সত্যতার সাধক "জগৎ সত্যং মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বকত্বাং" এইরূপ মাধ্ব অহুমানই জয়্মুক্ত হইবে। প্রত্যক্ষতঃও পরিদৃশ্যমান বিশ্বপ্রপ্রের সত্যতাই অহুভূত হইয়া থাকে। প্রত্যক্ষ পরিপুষ্ট মাধ্ব অহুমানও স্বতরাং জগতের সত্যতাই সাধন করিবে।

জগতের মিথ্যাত্ব সত্য, না মিথ্যা, এই বিতর্কের উন্তরে মাধ্ব তার্কিকগণ বলেন :--

মিথ্যাত্বং যত্মবাধ্যং স্থাৎ দদদৈতমতক্ষতিঃ। মিথ্যাত্বং যদি বাধ্যং স্থাৎ জগৎসত্যত্বমাপতেৎ॥

মিথ্যা বিশ্বপ্রপঞ্চের মিথ্যাত্বধর্মটি যদি অবাধ্য বা দত্য হয়, তবে পরব্রহ্মও দত্য, জগতের মিথ্যাত্বও দত্য, এইরূপে ছুইটি দত্য বস্তু স্বীকার করায়, অহৈতবাদ আর অহৈতবাদ থাকে না, হৈতবাদই হইয়া দাঁড়ায়। পক্ষান্তরে, জগতের মিথ্যাত্ব মিথ্যা বা বাধ্য হইলে, জগতের মিথ্যাত্ব মিথ্যা, অর্থাৎ জগৎ দত্য, এই মাধ্বদিদ্ধান্তই আদিয়া পড়ে।

আলোচ্য মাধ্বসিদ্ধান্তের বিরুদ্ধে অদ্বৈতবেদান্তী বলেন, জগতের সত্যতা সাধনের উদ্দেশ্যে মাধ্বতার্কিকগণ "জগৎ সতাং মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বকত্বাৎ আত্মবৎ,"

মাধোন্ত লগৎসভ্যতার বিরুদ্ধে

জগনিখ্যাহ্বাদী

অইভাবে যে অনুমানের প্রয়োগ করিয়াছেন, ঐ মাধ্বঅনুমানের মূলে "একই ধর্মীতে (বিশেষ্য পদার্থে) পরস্পর

জগনিখ্যাহ্বাদী

বিরুদ্ধ তুইটি ধর্মের একটি মিখ্যা হইলে অপরটি অবশ্য সভ্য

অইভবেদান্তীর

হইবে" এইরপ যে ব্যাপ্তি আছে, সেই ব্যাপ্তিটি ব্যভিচারী।

শন্তব্য

এরপ ব্যভিচারী ব্যাপ্তিমূলে মাধ্ব কোনমভেই জগতের
সভ্যতা সাধন করিতে পারেন না। একই বিশেষ্যে বা ধর্মীতে কল্লিত গোড়

এবং অশ্বত্ব এইরূপ পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্ম চুইটির একটি (গোত্ব ধর্মটি) মিথ্যা হইলে অপুরটি অশ্বত্ব ধর্মটি সতা হইবে কি ? গরু না হইলেই উহা ষে ঘোডা হইবে, উট, মহিষ প্রভৃতি হইবে না, তাহা কিরূপে নিশ্চয় করা যাইবে ? 'গোলাভাববান অশ্বাৎ' এইরূপ অনুমান করা চলিলেও, 'অশ্ববান্ গোত্বাভাবাৎ' এইরূপ অনুমান তো চলিবে না। গরু না হইলে তাহা ঘোডা না হইয়া, হাতী মহিষ প্রভৃতি অন্ত যে কোন প্রাণীই তো হইতে পারে। মাধ্ব অনুমানের মৌলিক ব্যাপ্তিটি এইরূপে ব্যভিচারী বলিয়া প্রতিপন্ন হওয়ায়, মাধ্বোক্ত জগতের সত্যত্বের অনুমান অচল হইয়া পড়িবে নাকি গ যদি উল্লিখিত দামান্ত ব্যাপ্তি স্বীকার না করিয়া, একই বস্তুতে (ধর্মীতে) সতাত্ব এবং মিথাত্ব এইরূপ বিরুদ্ধ ধর্মদরের প্রসক্তি ঘটিলে, উহার একটি মিথ্যা ও অপরটি মত্য হইবে, এইরূপ বিশেষ ব্যাপ্তি স্বীকার করা যায়। তাহা হইলেও প্রদর্শিত মাধ্ব অনুমানে যে আত্মত্ব উপাধি হয় তাহা আমরা পূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। মাধ্ব-অনুমানে জগতের সত্যতা আত্মাকে যে দফীন্তরূপে উপন্যাস করা হইয়াছে, তাহাও সঙ্গত হয় নাই। কেননা, প্রিদ্খ্যান বিশ্বপ্রপঞ্জ সত্য হইলেও তাহা কোন্মতেই আত্মার ভাষ পরমার্থদৎ হইতে পারে না। প্রপঞ্চের মিথ্যান্ব প্রপঞ্চেরই দ্যান সত্যতাবিশিষ্ট। এই অবস্থায় প্রপঞ্চের সত্যতাকে আত্মার স্থায় পারমার্থিক বলা কোন প্রকারেই শোভন হয় না। তারপর, শুক্তিরজত প্রভৃতির মিথ্যাত্বকে মিথ্যা বলিয়া মাধ্বও স্বীকার করেন। শুক্তিরজতে মিথ্যাভূত-মিথ্যাত্বকত্বরূপ হেত থাকায় এবং উক্ত অনুমানের সাধা যে সতাত্ব তাহা মিথ্যা শুক্তিরজতে না থাকায়, শুক্তিরজতের ক্ষেত্রে মিথ্যাভূত-মিথ্যাত্বকত্বরূপ হেতৃ যে সাধ্য সত্যবের ব্যভিচারী হইবে; এবং ত্মালে "মিথাাভূতমিথাাত্বকত্বং সত্যত্ব-বাভিচারি", এইরূপ ব্যভিচারানুমান করাও যে সম্ভবপর হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? শুক্তিরজতরূপ ধর্মী মিখা। স্লুতরাং তাহার সত্য মিখা। উভয়বিধ ুর্ধর্মই, স্বপ্নে পরিদৃষ্ট গজের অন্তিত্ব ও নান্তিত্বের ন্থায় মিথ্যাই হইবে। "রজতমিথাকেং মিথ্যা, মিথ্যাভূতধর্মিককাৎ, স্বপ্নপরিদুষ্টগজাস্তিত্ব-নাস্তিত্ববং", এইরূপ অনুমান করাও চলিবে। এইরূপ অনুমানের ফলে শুক্তিরজতে মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বকত্ব হেতুর সিদ্ধি হইবে বটে, কিন্তু মিথ্যা শুক্তিরজতের সত্যত্ব নাই বলিয়া, সাধ্য সত্যত্বের সিদ্ধি হইবে না। মিথ্যাভূত-

মিথ্যারকর হেতৃ যে সাধ্য সতারের বাভিচারী, তাহাই নিঃসন্দেহে বুঝা যাইবে। শুক্তিরজতরূপ ধর্মীর সতার এবং মিথ্যার, এই উভয়বিধ ধর্মই মিথ্যা বলিয়া পূর্বোক্ত অনুমান বলে সাবাস্ত হইলে, এক ধর্মীতে প্রসক্ত বিরুদ্ধ দুইটি ধর্মের একটি মিথ্যা হইলে অপরটি সতা হইবে, এইরূপ মাধ্বোক্ত জগৎসত্যরানুমানের মূল ব্যাপ্তিই অসিদ্ধ হইয়া দাড়াইবে। এরূপ অসিদ্ধ ব্যাপ্তিমূলে মাধ্ব জগতের সত্যতা কোন প্রকারেই সাধ্ব করিতে পারিবেন না। জগৎ যে আত্মার তায় সত্য নহে, ইহাই মাধ্ব-তার্কিকগণকে অগত্যা সীকার করিয়া লইতে হইবে।

মাধ্বপ্রদর্শিত ব্যাপ্তির পরীক্ষা করিতে গিয়া আচার্য মধুসুদন সরস্বতী অদৈতিসিদ্ধিতে বলিয়াছেন—"পরস্পার বিরুদ্ধ দুইটি ধর্মের একটি মিথ্যা হইলে অপরটি সত্য হইবে", এইরূপ ব্যাপ্তি কেবল সেরূপ ক্ষেত্রেই সম্ভবপর যেখানৈ পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্মদ্বয়ের [নিষেধের মূলীভূত] ধর্মও ভিন্ন ভিন্ন হইবে এবং কোন এক ধর্মীতে তাহা বিরাজ করিবে না। 'শুক্তিতে রজত নাই' এইরূপে শুক্তিতে রজতের নিষেধ করিলে, সেখানে [ নিমেধের মূলীভূত ] ধর্ম হইবে রজতত্ব; সেই শুক্তিতেই রজতত্বের অভাব নাই, এইরূপে রজতত্বের অভাব ব্যাখ্যা করিলে, দেইস্থলে নিষেধের মৌলিক ধর্ম হইবে রজতের অভাবন। রজতন্ব এবং রজতন্বাভাব এই পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্ম দুইটি কোন এক ধর্মীতে কদাচ থাকিবে না। স্থতরাং এরূপ ক্ষেত্রে একের নিষেধে অপরের সূত্যতা অবশ্যস্তাবী। রজত না হইলে, দেখানে অবশ্য রজতের অভাবই থাকিবে; পক্ষান্তরে, অরজত না হইলে. তাহা রজতই হইবে। রজতত্ব এবং রজতত্বাভাবের স্থায়, রজতত্ব এবং রজতভিন্নত্বের ক্ষেত্রেও উল্লিখিত যুক্তিরই প্রয়োগ করা চলিবে। একের ( রজতের বা রজতভিন্নত্বের ) নিষেধে অপরের সততাও সাধন করা চলিবে। পরস্পর বিরুদ্ধ পদার্থেরও নিষেধের মূলীভূত ধর্ম যদি বিভিন্ন না হয়, উভয়ের ক্ষেত্রে কোন একটি নিষেধের মৌলিক ধর্মের পরিকল্পনা যদি সম্ভবপর হয় এবং পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্মদুয়ের অভাব কোন এক ধর্মীতে পাওয়া যায়, তবে দেক্ষেত্রে একতরের নিষেধ অপরের সত্যতা সাধন করা চলে না। গোর এবং অশ্বর, এই উভয়ই পরস্পর বিরুদ্ধ ধর্ম বটে। কিন্তু এই বিরুদ্ধ চুইটি ধর্মেরই অভাব গজে দেখিতে পাওয়া যায়। গজের অত্যন্তাভাবন্ধন ধর্ম—গরু এবং অখ এই উভয় ধর্মীতেই বিরাজ করে। এই অবস্থায় একের নিযেধে অপরের সত্যতা কল্পনা করা চলে না। গরু না হইলেই তাহা যে ঘোড়া হইবে, কিংবা ঘোড়া না হইলেই তাহা যে গরু হইবে, হাতী, মহিষ, উট প্রভৃতি অহ্য কোন প্রাণী হইবে না, তাহা কে বলিল ? অদৈতবেদান্তের মতে জগৎ যেমন মিথ্যা, মিথ্যা জগতের মিথ্যাত্বও তেমনই মিথ্যা। এই মিথ্যাত্বর হেতু হইল দৃশ্যন্থ। 'দৃশ্যন্থ' হেতুমূলে অদৈতবাদী জগতের মিথ্যাত্বর অনুমান করিয়াছেন, তাহা আমরা দেখিয়াছি। জগতের মিথ্যাত্বর অবচ্ছেদক (determinant) এই দৃশ্যন্থ ধর্মটি জগতেও আছে এবং তাহার মিথ্যাত্বেও আছে (অর্থাৎ মিথ্যাত্বের অবচ্ছেদক ধর্মটি উভয়বৃত্তি হইরাছে), এইজন্যই জগতের মিথ্যাত্ব মিথ্যাত্বর অবচ্ছেদক ধর্মটি উভয়বৃত্তি হইরাছে), এইজন্যই জগতের মিথ্যাত্ব মিথ্যাত্বর অবং ক্রেড্রা আদে না। জগতের সত্যন্ত এবং মিথ্যাত্ব রজতের এবং রজতরাভাবের ন্যায় পরম্পার অত্যন্তাভাবরূপে নহে; কিংবা রজতত্ব এবং রজতভিন্নত্বের ন্যায় পরম্পার বিরহব্যাপকও নহে। স্কুতরাং জগতের সত্যন্ত ও মিথ্যাত্বর একতরের নিষেধে অপরের সত্যতা কল্লনা করাও সন্তবপর নহে।

আরও কথা এই ষে, প্রপঞ্চের মিথ্যাত্ব মিথ্যা হইলেও তাহা দারা বিশ্বপ্রপঞ্চের সত্যতা সাধন করা যায় না। কেননা, প্রপঞ্চের মিথ্যাত্বও প্রপঞ্চের ন্যায়ই মিথ্যা [সামানসত্তাক]। প্রপঞ্চ থাকিতে প্রপঞ্চের মিথ্যাত্বের নির্ত্তিও স্কৃতরাং অসম্ভব কথা। যাহার ফলে প্রপঞ্চের মিথ্যাত্বের নির্ত্তি হইবে, তাহার বলে প্রপঞ্চেরও নির্ত্তি ঘটিবে। সেই অবস্থায় ধর্মী প্রপঞ্চনা থাকিলে, প্রপঞ্চের সত্যতা থাকিবে কোথায় ? প্রপঞ্চই থাকিবে না, তাহার ধর্ম থাকিবে কিরূপে ? ফলে, মাধ্বোক্ত 'মিথ্যাভূতমিথ্যাত্বকত্ব' হেতুটি জগতের সত্যতাসাধনে অপ্রয়োজকই হইয়া দাঁড়াইবে। প্রপঞ্চের মিথ্যাত্বের স্থায় প্রপঞ্চের সত্যতাও প্রপঞ্চের তুলাই ব্যাবহারিক বটে। প্রপঞ্চের

১। মিথ্যাত্বমিথ্যাত্বেহপি প্রপঞ্চনত্যত্বাহ্বপপত্তে:। তত্র হি বিরুদ্ধয়োধর্ময়োরেকতর-মিথ্যাত্বে অপরসত্যত্বং, যত্র নিষেধ্যতাবচ্ছেদকমুভয়রুত্তি ন ভবেং; ষথা চ পরস্পর-বিরহয়পয়োঃ রজতত্বতদভাবয়োঃ শুক্তো, যথাবা পরস্পরবিরহব্যাপকয়োঃ রজতভিয়ত্বরজতত্বয়োঃ তত্রৈব; তত্র নিষেধ্যতাবচ্ছেদকভেদনিয়য়াৎ, প্রকৃতে তু নিষেধ্যতাবচ্ছেদকমেকমেব দৃশ্যত্বাদি, যথা গোত্বাম্বত্বমেন্ গজে নিষেধ্যতাবচ্ছেদকম্ভয়োত্তরভাতাবব্যাপ্যত্বং নিষেধ্যতাবচ্ছেদকম্ভয়োত্তলামিতি নৈকতরনিষেধে অঞ্চতরসত্যত্বং তর্বং। অহৈতসিদ্ধি, ২১২-২১৩ প্রঃ, নির্বয় সাগর সং।

তুলাসতাক ঐরপ সতার এবং মিথাার এই উভয়েরই অভাব ফলীক আকাশকুত্বম প্রভৃতিতে দেখা ঘাইবে। আকাশকুত্বম অলীক, তাহা সত্যও নহে, মিথাাও নহে। স্তারাং প্রপাপের সতার ও মিথাারকে (রজতর ও তদভাবের তায়) পরস্পার বিরহরূপ বলিয়া কোন মতেই ব্যাখ্যা করা ঘাইবে না। এইজত্ম প্রপাপের মিথাার মিথা। ইইলেও জগতের সত্যতার প্রশা উঠিবে না। একই বাধক জ্ঞানের দারা ঘাহা বাধিত হয়, তাহাদিগেরই সত্যতা সমান বলিয়া বুঝা ঘায়। এক অদ্বিতীয় পরব্রহ্ম বোধের উদয় হইলে, বিশ্বপ্রপঞ্চ ও উহার মিথাার, সত্যার প্রভৃতিরও বাধ হইয়া ঘাইবে। অদিতীয় পরব্রহ্মই বিরাজ করিবে। তখন জগৎই থাকিবে না; জগতের ধর্ম সত্যতাও থাকিবে না।

দৃশ্যমান বস্তুমাত্রকে অদৈতবেদান্তী মিথ্যা বলেন। 'জগৎ মিথাা-দৃশ্যরাৎ', ইহাই অদৈতবাদীর জগতের মিথ্যাত্বের সাধক অনুমান। এই অনুমানের যৌক্তিকতা আমারা পূর্বেই বিশদভাবে বিচার করিয়া দেখাইয়াছি। এই মিথ্যা জাগতিক বস্তুরাজি সত্য নহে, আবার ইহারা আকাশকুস্তুম প্রভৃতির স্থায় অত্যন্ত অসৎও নহে। সত্ত এবং অসত্ত, এই চুইটি ধর্ম অদৈতবেদান্তের মতে পরস্পারের অভাবস্বরূপ নহে। সত্ত্বের অভাবই অসত্ত্ব অসত্ত্বের অভাবই সত্ত্ব, সত্ত্ব ও অসত্ত্বের এইরূপ অর্থ অদ্বৈতবেদান্তীর অভিপ্রেত নহে। যাহা ভূত, ভবিগ্যৎ ও বর্তমান এই তিনকালের কোন কালেই বাধিত হয় না, তাহাই সত্য; পরব্রন্দাই স্বতরাং এফমাত্র সত্য: এবং যাহা কদাচ দত্য বলিয়া প্রতীতির গোচর হয় না, তাহাই অসত্য: আকাশকুত্বম প্রভৃতিকেই অত্যন্ত অসৎ বলিয়া জানিবে। জাগতিক বস্তুসকল মিথ্যা হইলেও তাহা 'ইদংরূপে' প্রতীতির বিষয় হইয়া থাকে বলিয়া, মিথ্যা জাগতিক বস্তু আকাশকুস্থম প্রভৃতির স্থায় অত্যন্ত অসৎ নহে; অসৎ আকাশকুস্থম হইতে তাহা বিলক্ষণ বা বিসদৃশ। নশর বলিয়া অবিনশ্বর পরব্রহ্ম হইতেও বিশ্বপ্রপঞ্চ বিলক্ষণ। এইরূপ 'সদসদবিলক্ষণত্ব'ই বিশ্বপ্রপঞ্চের মিখ্যান, ইহা আমরা পদ্মপাদোক্ত মিখ্যানলক্ষণের বিচার প্রসঙ্গেই বিস্তৃততাবে

একবাধকবাধ্যত্বং চ সমসন্তাকত্বে প্রয়োজকম্ অন্তর্গ চ প্রপঞ্চ তিনিধ্যাত্রয়ারেকব্রহ্মজ্ঞানবাধ্যত্বম্। অতঃ সমানসন্তাকত্বানিধ্যাত্বাধ্কেন-প্রপঞ্চ্যাপি বাধানাদৈতক্তিবিতি।

অদৈতদিদ্ধি, ১২১-২২ পৃঃ নির্ণয়দাগর দং।

আলোচনা করিয়াছি। মিথ্যাত্বের উভয়বাদিসম্মত দৃষ্টান্ত শুক্তিরজতও সম্মুখস্থরূপে প্রতীতিগোচর হয় বলিয়া শশবিষাণ প্রভৃতির ন্যায় অসৎ নহে, পরব্রন্মের ন্যায় উহা অত্যন্ত সৎও নহে। সৎ ও অসৎরূপে নির্বচনের আযোগ্য শুক্তিরজত যেমন 'অনির্বচনীয়', ঘটাদি বিশ্বপ্রপঞ্চও সেইরূপই অনির্বচনীয়। আর ইহারই অপর নাম মিথ্যা।

অদৈতবেদান্তী কেবল জগৎকে মিথ্যা বলিয়াই ক্ষান্ত হন নাই। তিনি জাগতিক সর্ববিধ ভেদকেই মিথা। বলিয়া সাবাস্ত করিয়াছেন। মাধ্ব বস্ততেদের সত্যতাই সমর্থন করিয়া থাকেন। ফলে, উভয়ের সিদ্ধান্ত জগৎ মিধ্যা, বিপরীত থাতে প্রবাহিত হইয়া জনচিত্ত গ্লাবিত করিয়াছে। জাগতিক বিভেদ ও জগতের ব্যাবহারিক সত্যতাও সচ্চিদানন্দ অদ্বয় ব্রুগোর মিথ্যা পারমার্থিক সত্যতা স্বীকার করিলে যে উভয় মতের মধ্যে সামঞ্জন্তের সূত্র আবিন্ধার করা যায়, তাহা আমরা পূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। গতিশীল ও প্রতিনিয়ত পরিবর্তনশীল জগৎ যে গ্রুব-সত্য হইতে পারে না, তাহা মনীষিমাত্রেই অনুভব করেন। এই অবস্থায় গতিশীল জগৎকে ব্যাবহারিক ভাবে দত্য বলিয়া গ্রহণ করাই তো স্বাভাবিক। অদৈতবেদান্তীও তাহাই করিয়াছেন। দৃশ্যমান বিশ্বকে মরীচিকা বলিয়া উড়াইয়া দেন নাই। প্রাতিভাসিক অপেক্ষা ব্যাবহারিক বস্তুরাজির সত্যতাও যুক্তিবলে সমর্থন করিয়াছেন।

ফলে, জগতের সত্যতাবাদী দার্শনিকের সহিত অদ্বৈতবাদের যে কোনরূপ গুরুতর মতবিরোধ দেখা দেয় নাই, স্থুধী পাঠক তাহা অবশ্য লক্ষ্য করিবেন।

<sup>&</sup>gt;। আঁলোচ্য মিথ্যাত্বমিথ্যাত্বের নির্বচনে আমরা মঃ মঃ পণ্ডিত ৮েযোগেন্দ্রনাথ তর্কদাংখ্যবেদান্ততীর্থমহাশয়ের অদৈতদিদ্ধির 'তাৎপর্য' হইতে সাহায্য গ্রহণ করিয়াছি।

## সপ্তম পরিভেদ

## শঙ্করবেদান্ত ও বৌদ্ধমতের তুলনা

অদৈতবেদান্তোক্ত মায়াবাদ ও মায়াময় জগতের সরূপ আমরা আলোচনা করিলাম এবং দেখিলাম মায়া বিশ্বজননী কলাণী প্রকৃতি হিসাবে ভারতীয় দকল শ্রেষ্ঠ দার্শনিকেরই অনুমোদন লাভ করিয়াছে। মায়াবাদের বিরুদ্ধে যে অসন্তোষ ধুনায়িত হইয়া উঠিয়াছে তাহা প্রকৃতপক্ষে জগৎ-প্রসৃতি মায়ার বিরুদ্ধে নহে; তাহা হইল মায়াকে যে অদৈতবেদান্তে 'অনির্বচনীয়' বলিয়া ব্যাখ্যা করা হইয়াছে, দেই অনির্বাচ্যতাবাদেরই বিরুদ্ধে। এই অনির্বাচ্য মায়াবাদ রামানুজ, মাধ্ব, মাধবমুকুন্দ প্রভৃতির চুর্বার আক্রমণের বিরুদ্ধে শ্রীহর্ব, চিৎস্থুখ, মধুসুদন সরস্বতী প্রমুখ ধুরন্ধর অদ্বৈতাচার্যগণ তর্কের ভিত্তিতে স্থুদৃঢ়ভাবে স্থাপন করিয়াছেন, ইহা আমরা পূর্ব পরিচেছদেই দেখিয়া আসিয়াছি। এখন প্রশ্ন এই, যেই অনির্বাচ্যবাদের উপর শঙ্করদর্শনের ভিত্তি সেই অনির্বাচ্যবাদ কি শঙ্করেরই নিজস্ব সিদ্ধান্ত, না তিনি ইহা ধার করিয়াছেন মহাযান বৌদ্ধ সিদ্ধান্ত হইতে ? প্রতীচ্য এবং প্রাচ্যের অনেক বিদগ্ধ ব্যক্তি মনে করেন—আলোচ্য অনির্বাচ্য মায়াবাদ বৌদ্ধ দার্থনিকগণেরই নিজস্ব অবদান। 'লঙ্কাবতার সূত্র' <sup>অনিৰ্বাচ্য মায়াবাদ</sup> প্ৰভৃতি স্থপ্ৰাচীন বৌদ্ধগ্ৰন্থে অনিৰ্বাচ্যবাদের মূল সূত্ৰের বৌদ্ধদৰ্শম হইতে দন্ধান পাওয়া যায়। দেই সূত্রকে অবলম্বন করিয়াই আচার্য আহত কি না? শঙ্কর স্বীয় দর্শনে অনির্বাচ্য মায়াবাদের চিন্তা-কুস্তমদাম রচনা করিয়াছেন। কেবল এই অনির্বাচ্য মায়াবাদ সম্পর্কেই নহে, প্রপঞ্চ মিথ্যাত্ব প্রভৃতি মতবাদ সম্পর্কেও মহাযান বৌদ্ধের নিকট শঙ্করের ঋণ অপরিশোধ্য i এই শ্রেণির সমালোচকগণ এতদুর পর্যন্ত অগ্রসর হইয়াছেন যে, তাঁহাদের মতে আচার্য শঙ্করের কোন নিজস্ব দর্শন নাই। শঙ্কর-দর্শন বাস্তবিকপক্ষে বৌদ্ধদর্শনেরই প্রচছন্নরূপ। আচার্য শঙ্করও প্রচছন্ন বৌদ্ধ।

"মায়াবাদমসৎশান্তং প্রচ্ছন্নং বৌদ্ধমেব তৎ।"

এই পদ্মপুরাণের উক্তিতেও ঐরূপ মতবাদেরই সমর্থন পাওয়া যায়।

দার্শনিক চিন্তার রক্নভাগ্রারে আচার্য শঙ্করের কোন নিজস্ব দান আছে
শক্ষ্মদর্শন কি না ? উল্লিখিত সমালোচনার মূল্য কত্টুকু তাহা যাচাই
ও করিবার জন্ম প্রথমেই শঙ্করদর্শন ও বৌদ্ধদর্শন, এই
প্রতিপাল তব উভয় দর্শনের প্রতিপাল্য তব কি ? তাহার তুলনামূলক
আলোচনা অবশ্য কর্তব্য।

বুদ্ধদেব তাঁহার শিশ্যগণকে যে চারিটি আর্থ সত্যের উপদেশ করিয়া-ছিলেন, যাহার উপরে বৌদ্ধদর্শনের বিরাট চিন্তাসোধ দাঁড়াইয়া আছে তাহা হইলঃ—

বৌদ্ধদর্শনের পটভূমিকা

- (১) "সর্বং ক্ষণিকং ক্ষণিকং (২) ছঃখং ছুঃখং
- (৩) স্বলক্ষণং স্বলক্ষণং (৪) শূতাং শূতাম্'।

শূলতাই দেখা যাইতেছে বৌদ্ধদর্শনের শেষ কথা। বুদ্ধদেব তাঁহার শিশ্বগণের অধিকার, রুচি এবং ধীশক্তির তারতম্য উপলব্ধি করিয়াই শিশ্বমঞ্জুলীকে ভিন্নরূপ দেশনা বা উপদেশ প্রদান করেন। অদিতীয় শূলতাই একমাত্র তব্ব, ইহাই ভগবান্ বুদ্ধের তাঁহার শিশ্বগণের প্রতি চরম ও পরম উপদেশ। এই শূল্যবাদ মাধ্যমিকসম্প্রদায় বিবৃত্ত করিয়াছেন। বিজ্ঞানবাদী যোগাচার সম্প্রদায় ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদই বুদ্ধদেবের অভিমত তব্ব বুঝিয়া সাকার বিজ্ঞানবাদই বৌদ্ধসিদ্ধান্তরূপে প্রচার করিয়াছেন। এই কল্যাণী জগল্লক্ষীকে যাঁহারা একান্তশূল্য বা জ্ঞানস্বরূপ বলিয়া বুঝিতে ভয় পান, সেই সকল স্থূলধী শিশ্বগণের অভিক্রতি অনুসারে তাঁহাদের নিকট রূপ-রঙ্গ-পর্শময়ী বিচিত্রা এই ধরিত্রীর সত্যতা বুদ্ধদেব অলীক বলিয়া উড়াইয়া দেন নাই। সৌত্রান্ত্রিক এবং বৈভাষিক জ্ঞানাতিরিক্ত জ্ঞেয়বিষ্যের অস্তিত্ব বৌদ্ধাক্তির রহস্য বলিয়া বুঝিয়াছেন এবং সর্বপ্রকার বাহ্যপদার্থের অস্তিত্ব স্বীকার করিয়া লওয়ায়, তাঁহারা উভয়েই 'স্ব্রাস্তিবাদী' বলিয়া

বোধিচিত্তবিবরণ।

২। তত্রার্থপূভং বিজ্ঞানং যোগাচারাং সমাশ্রিতাং। তত্রাপ্যভাবমিচ্ছন্তি যে মাধ্যমিকবাদিনঃ॥

শ্লোকবার্ত্তিক, নিরালম্বনবাদ।

দেশনা লোকনাথানাং সত্ত্বাশয়বশায়ৢগা।
 ভিল্লাহিপি দেশনাহভিল্লা শৃভতাদয়লক্ষণা।।

প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছিলেন। সোত্রান্তিকের মতে বাছ্যপদার্থ প্রতাক্ষ্যমা নহে, জ্ঞানের বৈচিত্রা দেখিয়া ঐ বৈচিত্রের সাধন বাহ্যবস্তুর অনুসান-জ্ঞানোদ্য হইয়া থাকে। বৈভাষিকের মতে বাহ্য বস্তুসকল প্রমাণুপুঞ্জমাত্র হইলেও, উহাদিগকে প্রত্যক্ষতঃই জানা যায়। বৈভাষিক তাহা হইলে দেখা যাইতেছে বাহ্যপদার্থের প্রতাক্ষতাবাদী, সৌত্রান্তিক বাহ্যবস্তুর অনুমেয়তাবাদী। সর্বান্তিবাদী সৌত্রান্তিক এবং বৈভাষিক বৌদ্দসম্প্রাদায় 'হীন্যান' আখ্যা লাভ করিয়াছেন। বিজ্ঞানবাদী যোগাচার এবং শৃত্যবাদী মাধ্যমিক 'মহাযান' বৌদ্ধ বলিয়া পরিচিত। দর্বাস্তিবাদী হীন্যান বৌদ্ধসম্প্রদায় বর্তমানে হীন-প্রভ হইলেও, এক সময়ে ইহারা বিজ্ঞানবাদ খণ্ডন করিয়া সর্বান্তিবাদই বৌদ্ধদিদ্ধান্ত বলিয়া প্রচার করিয়াছিলেন। এই সম্প্রদায় ভারতীয় বৌদ্ধ-সম্প্রদায়ের মধ্যে প্রাচীনতম বলিয়া উল্লিখিত হইয়া থাকে এবং প্রাথমিক যুগে ই হাদের বিশেব অভ্যুদর ঘটিয়াছিল বলিয়াও জানা যায়। সেই যুগে ই হারা নানা শাখা-প্রশাখায় বিভক্ত হইয়া ভারতের বুকে ছড়াইয়া পড়িয়াছিল। ভারতের বাহিরেও ইংহাদের প্রভাব লক্ষিত হইত। কিন্তু কালক্রমে মহাযান বৌদ্ধসম্প্রদায়ের বিশেষ অভ্যুদয় ঘটিলে, অসঙ্গ, বস্তুবল্বু, নাগার্জুন, দিঙ্নাগ, স্থিরমতি, ধর্মকীর্তি, • শান্তরক্ষিত, কমলশীল প্রভৃতি বৌদ্ধতার্কিকগণের অসামান্ত পাণ্ডিত্যপ্রভাবে বিজ্ঞানবাদ এবং শৃন্তবাদেরই বিশেষ প্রচার এবং প্রদার ঘটে। মহাযানসম্প্রাদায়ের সঙ্ঘর্ষে হীন্যান হীনপ্রভ হয়। হীন্যান সম্প্রদায়ের কোন কোন আচার্য স্বীয় মত ও পথ পরিত্যাগ করিয়া মহাযান-মতের অনুসরণ করেন। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য অসঙ্গের কনিষ্ঠ সহোদর বস্তুবন্ধ প্রথমে হীন্যান-বৌদ্ধমতেরই অনুগামী ছিলেন এবং সর্বাস্তিবাদী বৈভাষিকের মতই সমর্থন করিতেন। পরবর্তীকালে তিনি তদীয় জ্যেষ্ঠ সহোদর অসঙ্গ কর্তৃক বিজ্ঞানবাদী যোগাচারমতে দীক্ষিত হইয়া মহাযান-সম্প্রদায়ের পথই বাছিয়া লন এবং অন্যতম দিক্পাল বিজ্ঞানবাদী আচার্য বলিয়া প্রসিদ্ধি লাভ করেন। সর্বান্তিবাদ যে প্রকৃত বৌদ্ধসিদ্ধান্ত নহে তাহা বস্ত্ববন্ধু তৎকৃত বিংশিকা এবং ত্রিংশিকা কারিকায় অসংকোচে

রূপান্তায়তনান্তিত্বং তদ্বিনেয় জনং প্রতি। অভিপ্রায়বশাত্তুকুপ্রপাদকসত্ত্বৎ॥

ঘোষণা করিয়াছেন। বৌদ্ধতার্কিক দিঙ্নাগ প্রথম জীবনে হীন্যান-সম্প্রদায়ের আচার্য নাগদত্তের শিশুত্ব গ্রহণ করিয়া সর্বান্তিবাদী হীন্যান-মতের'ই পোষকতা সম্পাদন করেন। পরে মহাযান-মতের ক্রমিক অভ্যুদয়ের ফলে হীন্যান-পথের দৌর্বল্য দেখা দিলে, বস্তুবন্ধুর পাণ্ডিত্যের প্রভাবে বিমুগ্ধ হইয়া দিঙ্নাগ বস্থবন্ধুর শিশ্মত্ব গ্রহণ করেন এবং বিজ্ঞানবাদের প্রচারেও প্রসারে যত্নশীল হন। এইরূপে আচার্যগণের মত ও পথতাাগে হীনবল হীনযান-সম্প্রাদায় প্রাচীন কালে বিশেষ প্রভাব বিস্তার করিলেও পরবর্তী কালে বিজ্ঞানবাদের সজ্ঞর্যে নিপ্সভ হইয়া পড়ে। তাঁহাদের সম্প্রাদায় বিচ্ছিন্ন হয়। মতের পরিপোষক গ্রন্থাজি বিলুপ্ত হইয়া যায়। শুনা যায়, হীনযান বৌদ্ধমতের আঠারটি সম্প্রদায় ছিল। ঐসকল সম্প্রদায়ের মধ্যে বর্তমানে স্থবিরবাদী (থেরাবাদী) সম্প্রাদায়েরই এখন কিছু কিছু পরিচয় পাওয়া যায়। অত্যাত্য সম্প্রদায় প্রায় সকলই মহাকালের গর্ভে বিলীন হইয়াছে। সর্বান্তি-বাদী "দাংমতীয়"দশুদায়ের দাহিত্যদম্পদ্ বিলুপ্ত হওয়ায়, তাঁহাদের মতের মূল বক্তব্য কি ছিল তাহা এখন আর জানিবার উপায় নাই। শুনিতে পাওয়া যায়, ঐ সম্প্রদায়ের অনুমোদিত ধর্ম অনেকাংশে বৈদিক ধর্মের তুল্য ছিল এবং তাঁহারা আত্মার অস্তিত্ব স্বীকার করিতেন।

দর্বান্তিবাদী সোত্রান্তিক এবং বৈভাষিক বিজ্ঞানাতিরিক্ত বাহুপদার্থের অন্তিত্ব প্রমাণ করিবার জন্ম বাহুপদার্থকে "পরমাণুপুঞ্জ"মাত্র বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। নিরবয়ব পরমাণুর পুঞ্জ সমর্থন করিয়াও বাহুপদার্থ পরমাণুর পুঞ্জ সমর্থন করিয়াও বিহু মতের সমর্থন অবয়বী সমর্থন করেন নাই, ইহা আমাদের পরবর্তী ও আলোচনায় ব্যক্ত হইবে। বহির্বিমের তাবদ্বস্তুকে "পরমাণুপুঞ্জ"মাত্র বলিয়া ব্যাখ্যা করায়, তাঁহাদের সহিত বিজ্ঞানবাদী বস্থবন্ধু প্রভৃতির তুমুল তর্কযুদ্ধ চলিতে থাকে। আচার্য বস্থবন্ধু 'বিংশিকা' এবং 'ত্রিংশিকা কারিকা'য় বৈভাষিকোক্ত পুঞ্জমাত্রবাদ খণ্ডন করিয়া, বিজ্ঞানবাদের প্রতিষ্ঠা করেন। আচার্য স্থিরমতি বস্থবন্ধুর কারিকার

<sup>\*</sup> মঃ মঃ েফণিভূষণ তর্কবাগীশের ভাষদর্শনের টিপ্পনী, ৫ম খণ্ড, ১৮০ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য ।

বুদ্ধদেব যে আত্মার অন্তিত্ব ত্থীকার করিতেন তাহা আমরা এই পুন্তকের ১ম পরিচ্ছেদে বৌদ্ধাক্ত নৈরাত্মবাদের আলোচনায় প্রকাশ করিয়াছি।

উপর ভাস্য রচনা করিয়া বস্ত্রবন্ধর গৃঢ় উক্তির বাখা। করেন এবং এইরূপে বিজ্ঞানবাদের ভিত্তি দৃঢ় করেন। প্রমাণুপুঞ্জের খণ্ডনে পরমাণুপুঞ্জের খণ্ডনে কিন্তানবাদীর বক্তব্য বস্ত্রবন্ধ বিংশিকা কারিকায় বলিয়াছেন, বহিবিখকে বৈশেষিকের দৃষ্টিতে অবয়বিরূপ একও বলা যায় না, অনেক পরমাণুও বলা যার না, পরমাণুর সমন্তি বা পুঞ্জও বলা যায় না। কেননা, সর্বাস্তিবাদীর নিরবয়ব পরমাণুপদার্থই সিদ্ধ হয় না—'পরমাণুর্নিসিধ্যতি'। বিংশিকা কাঃ ১১। নিরবয়ব পরমাণুই অসিদ্ধ হইলে, ঐরূপ পরমাণুর সমন্তি বা পুঞ্জ সম্ভব হইবে কিরূপে গ নিরবয়ব পরমাণুর অসিদ্ধি যোষণা করিয়া বস্তুবন্ধ বলিয়াছেনঃ——

ষট্কেন যুগপদ্যোগাৎ পরমাণোঃ ষড়ংশত। । যগ্নং সমানদেশত্বাৎ পিণ্ডঃ স্থাদণুমাত্রকঃ॥

বস্থবন্ধুকৃত বিংশিকা কারিকা ১২।

তাৎপর্য এই-একটি প্রমাণু মধ্যস্থলে অবস্থিত আছে। এমন সময় উহার আকর্ষণে মধ্যস্থিত প্রমাণুটির বামে ও দক্ষিণে আরও তুইটি প্রমাণু আসিয়া সংযুক্ত হইল এবং এইরূপে মধ্যবর্তী পরমাণুর ব্যবধান রচনা করিল। ইহার দারা এইরূপ অনুমান করা অসম্ভব নহে যে, বাম এবং দক্ষিণ ভাগে অবস্থিত প্রমাণু ছুইটি মধ্যে অবস্থিত প্রমাণুর সহিত সংযুক্ত হওয়ায়, উহারা মধ্যবর্তী পরমাণুর অবয়ব হিসাবেই গণ্য হইবে। এই ভাবে পূর্ব-পশ্চিম-উত্তর-দক্ষিণ, উধ্ব এবং অধোদেশে অবস্থিত পরমাণুর সহিত মধ্যবর্তী পরমাণুর যোগ ঘটায়, পরমাণুর ছয়প্রকার অবয়ব আছে, পরমাণু ষড়বিধ-অবয়ববিশিষ্ট একটি অবয়বী এই সিদ্ধান্তই আদিয়া দাঁড়ায়; প্রমাণু নিরবয়ব ইহা কিছুতেই সিদ্ধ হয় না। দ্বিতীয়তঃ, ছয়টি প্রমাণুর সংযোগ ছয়প্রকার বিভিন্ন প্রদেশে ঘটিয়াছে বলিয়া দর্বপ্রকার পরমাণুই দাবয়ব এবং ষডংশশালী এইরূপ দিদ্ধান্তই নির্বিবাদে মানিয়া লইতে হয়। ইহাতে পরমাণুর পরম-অণুত্বই ব্যাহত হয় নাকি? এই অবস্থায় মধ্যে অবস্থিত পরমাণুর কোনরূপ প্রদেশভেদ স্বীকার না করিয়া মধ্যবর্তী পরমাণুর সহিত অপরাপর ছয়টি পরমাণুর একই সময়ে সংযোগ স্বীকার করিতে গেলে, ঐ সাতটি পরমাণুর যোগে যে পরমাণু-পুঞ্জ (বা পিগু) উৎপন্ন হইবে, তাহা পরমাণু-পরিমাণই হইবে—"পিণ্ডঃস্থাদণুমাত্রকঃ।" কোনপ্রকারেই তাহা স্থূল

বা দৃশ্য হইবে না। পরমাণুর ভিন্ন প্রদেশ থাকিলেই বিভিন্ন প্রদেশের সহিত অপরাপর পরমাণুর সংযোগবশতঃ উৎপন্ন দ্রব্যের স্থূলত্ব, বিস্তৃতি প্রভৃতি ঘটিতে পারে। পরমাণুর প্রদেশভেদ না থাকিলে, উৎপন্ন দ্রব্যের প্রথিমা জন্মিতেই পারে না। একই প্রদেশে বহু পরমাণুর সংযোগ স্বীকার করিলেও তাহাদ্বারা বস্তুর স্থূলত্ব ব্যাখ্যা করা যায় না। সত্য কথা এই যে, একই প্রদেশে বহু পরমাণুর সংযোগ জন্মিতেই পারে না। বিভিন্ন প্রকার সংযোগের জন্ম পরমাণুর ভিন্ন ভিন্ন প্রদেশই আবশ্যক হয়। ফলে, অণুর সহিত অপর কোনও অণুর সংযোগ ব্যাখ্যা করিতে হইলে, পরমাণুকে সাবয়ব বলিয়াই সেরূপ ক্ষেত্রে সিদ্ধান্ত করিতে হয়, নিরবয়ব বলা কোন-মতেই চলে না।

আচার্য শঙ্কর তাঁহার বেদান্ত-ভাষ্যে (ব্রঃ সূঃ ভাষ্য, ২৷২৷১২) স্থায়-বৈশেষিকোক্ত 'পরমাণুকারণবাদে'র খণ্ডনেও এই কথাই বলিয়াছেন। বৈশেষিক আচার্যগণ ছুইটি প্রমাণুর সংযোগে দ্ব্যপুক নামক নবীন অবয়বীর উৎপত্তি ঘটে বলিয়া দিদ্ধাত করিয়া থাকেন। পরমাণুর দহিত পরমাণুর দংযোগ স্বীকার করায়, বৈশেষিকমতেও পরমাণুকে সাবয়ব বলিয়াই গ্রহণ করিতে হয়। কারণ, নিরবয়ব প্রমাণুর সহিত নিরবয়ব অপর প্রমাণুর সংযোগই জিনাতে পারে না। সংযোগ হইতে গেলেই কোনও বিশেষ অবয়ব বা প্রদেশের দহিতই অত্য একটি পরমাণুর সংযোগ ঘটিয়াছে বুঝিতে হইবে। প্রমাণু নিরবয়র হইলে অর্থাৎ প্রমাণুর কোনরূপ অবয়ব বা অংশ না থাকিলে, সংযোগ সেখানে জনিতেই পারে না। ফলে, চুইটি পরমাণুর যোগে দ্বাণুক প্রভৃতির উৎপত্তিও অসম্ভব হইয়া দাঁড়ায়। পরমাণুর সহিত পরমাণুর সংযোগ আছে বলিয়াই পরমাণু যে সাবয়ব, নিরবয়ব নছে, এই সিদ্ধান্ত না মানিয়া উপায় নাই। যদি প্রমাণুর প্রদেশভেদ না মানিয়া এক পরমাণুর অপর পরমাণুর সহিত সংযোগ স্বীকার করা যায়, তবে সংযুক্ত পরমাণুও অণুপরিমাণই হইবে, স্থূল দৃশ্যপদার্থ হইবে না—ইহাই বস্তু-বন্ধুর ন্যায় আচার্য শঙ্করেরও বক্তব্য বুঝা যায়।

সংযোগশ্চাণোরথন্তরেণ দর্বাল্পনা বাস্তাদেকদেশেন বা। দর্বাল্পনা চেতুপচয়ালুপপত্তেরণুমাত্রতপ্রপঙ্গো দৃষ্টবিপর্যয়প্রসঙ্গশ্চ; প্রদেশবতো দ্রবস্থ প্রদেশবতা দ্রব্যান্তরেণ
সংযোগস্ত দৃষ্টলাং। একদেশেন চেৎ দাব্যবত্বপ্রসঙ্গঃ।

ব্ৰঃ স্থ: শং ভাষ্য, যায়াই।

> |

কাশ্মীরদেশীয় বৈভাষিক আচার্যগণ অসংহত প্রত্যেক প্রমাণুতে সংযোগ অস্বীকার করিয়াও, পরমাণুপুঞ্জে সংযোগ স্বীকার করিয়া স্বীয় মত সমর্থনের চেন্টা করিয়াছেন। এইরূপ প্রচেন্টা যুক্তিবিরুদ্ধ বলিয়া আচার্য বস্তুবন্ধু তাহ। অনুমোদন করেন নাই, খণ্ডনই করিয়াছেন। বস্তুবল্ধ বলিয়াছেন, প্রত্যেক প্রমাণুতে সংযোগ অসম্ভব হইলে, প্রমাণুর পুঞ্জ বা সমষ্টিতেও সংযোগ অসম্ভব হইয়া দাঁড়াইবে। কেননা, ঐ পুঞ্জ বা সমষ্টি তো নিরবয়ব প্রত্যেক পরমাণু হইতে পৃথক্ কোন পদার্থ নহে; ব্যপ্তিরই তাহা কল্লিত সামগ্রিক্ রূপমাত্র। নিরবয়ব ব্যষ্টিতে সংযোগ না থাকিলে, ঐরূপ পরমাণুর সমষ্টি বা পুঞ্জের কল্পনাই তো সম্ভবপর নহে। এই অবস্থায় পরমাণুর পুঞ্জের কল্পনা করিতে হইলে, প্রমাণুর প্রদেশভেদেরও কল্পনা না করিয়া উপায় নাই। ফলে, প্রমাণু দর্বান্তিবাদী বৈভাষিক প্রভৃতির সিদ্ধান্তে দাবয়ব পদার্থই হইয়া দাঁড়াইবে, নিরবয়ব বস্তু হইবে না। পূর্ব ও অপর প্রভৃতি দিগ্ভেদ ও প্রদেশভেদ থাকার, 'পরমাণু এক' এইরূপ পরমাণুর একত্বের কল্পনাও অদম্ভব হইবে। প্রমাণু এক এবং নির্বয়ব হইলে, তাহার ( পরমাণুর ) কোনরূপ দিগ্রেশভেদ না থাকিলে, সূর্যোদ্যে পরমাণুর একাংশে আলোকপাত, অপর অংশে ছায়া প্রভৃতি কোনমতেই ব্যাখ্যা করা যায় না। পরমাণুপুঞ্জ বা সমীষ্ট সম্ভব হইলেই ঐ সংহত বা পুঞ্জীভূত পরমাণুর আংশিক আলোকসম্পাত, অংশতঃ ছায়া প্রভৃতি সম্ভবপর হয়। কিন্তু নিরবয়ব প্রমাণুর সংযোগই যে নিরবয়বন্থনিক্রন সম্ভব হইবে না—

নহি পরমাণবঃ সংযুজ্যন্তে নিরবয়বত্বাৎ। বস্থবন্ধুকৃত বৃত্তি।
এই সকল রহস্তাই বস্থবন্ধু তদীয় কারিকায় উল্লেখ করিয়াছেন:—

দিগ্ভাগভেদো যস্তান্তি তস্তৈকত্বং ন যুজ্যতে। ছায়ারতী কথং বা২ন্যো ন পিণ্ডশ্চেন্ন তস্ত তে॥

বস্থবন্ধুর বিংশিকা কারিকা, ১৪ কাঃ i

বস্থবন্ধুর উল্লিখিত অভিমত সমর্থন করিতে গিয়া বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য শান্তরক্ষিত তদীয় 'তত্ত্বসংগ্রহে' বলিয়াছেন—

বিভিন্নদিকে অবস্থিত পরমাণুসমূহ যদি একই মধ্যবর্তী পরমাণুর প্রতি

পরমাণোরসংযোগে তৎসংঘাতোহস্তি কস্থ ক:। নচানব্যবত্ত্বন তৎসংযোগো ন সিধ্যতি॥ ১৩।

আকৃষ্ট ও বাধিত হইয়া পরস্পার সংহতভাবে অবস্থান করতঃ পরমাণু-পুঞ্জের স্ঠে করে, তবে ভিন্ন ভিন্ন দিক্ ও দেশ হইতে আগত প্রমাণু সকল মধ্যে অবস্থিত প্রমাণুর বিভিন্ন প্রদেশেই সংযুক্ত হইবে। এই অবস্থায় পরমাণুর নিরবয়বত্ব ও একত্ব ব্যাহত হইবে এবং স্থূলত্ব এবং সাবয়বন্থই প্রতীতিগোচর হইবে। পক্ষান্তরে, পরমাণুর একই প্রদেশে বিভিন্ন কোণ হইতে আগত প্রমাণুসমূহের সংযোগ স্বীকার করিলে, প্রমাণু-পুঞ্জের প্রথিমা বা স্থূলত্ব জন্মিতেই পারে না। দেরূপ ক্ষেত্রে দিগন্তবিদারী হিমগিরি প্রভৃতির বিস্তৃত ব্যাখ্যা করা যাইবে কিরূপে ? স্কুতরাং পরমাণুকে একও বলা যায় না। অনেকও বলা যায় না। যাহা একও নহে, অনেকও নহে, তাহা সং পদার্থ হইতে পারে না। উহা আকাশকুস্তমের তায় অসং পদার্থ। আকাশকুত্বম যেমন অলীক, এক ও অনেকস্বভাবরহিত প্রমাণুও সেইরূপ অলীকই হইয়া দাঁড়ায়। আচার্য শান্তরক্ষিতের এই যুক্তি তদীয় শিশ্য কমলশীল 'তরদংগ্রহপঞ্জিকার' বিবিধ দৃষ্টিকোণ হইতে বিচার করিয়া সমর্থন করিয়াছেন। 'তত্ত্বসংগ্রহে'র টীকাকার কমলশীল তদীয় 'তত্ত্বসংগ্রহ-পঞ্জিকা'য় পরমাণুবাদী বৈভাষিক সম্প্রাদায়ের মধ্যেও পরমাণুর পুঞ্জ প্রভৃতি সম্পর্কে যে নানাপ্রকার মতভেদ ছিল তাহা উল্লেখ করিয়াছেন। উক্ত পঞ্জিকাপাঠে আমরা বৈভাষিকসম্প্রাদায়ের মধ্যে নিম্নে বর্ণিত তিনটি প্রধান মতের পরিচয় পাই।

(১) কোনও বৈভাষিকের মতে পরমাণুসমূহ পরস্পর সংযুক্ত হইয়াই অবস্থান করে। (২) কেহ কেহ বলেন, পরমাণুসকল একত্রিত হইয়া পুঞ্জের স্বস্টি করিলেও, পুঞ্জের অন্তরালবর্তী পরমাণুসকল একে অপরকে স্পর্শ করে না। কাছাকাছি থাকিলেও এক পরমাণুর সহিত অপর পরমাণুর যোগ ঘটেনা, পরস্পের ব্যবধান থাকিয়াই যায়। (৩) কাহারও কাহারও মতে পরমাণু-

> 1

সংযুক্তং দ্রদেশস্থং নৈরন্তর্যব্যবস্থিতম্।
একাথভিম্খং রূপং যদণোর্মধাবতিনঃ ॥
অথন্তরাভিম্খোন তদেব যদি কল্পাতে।
প্রচয়োভ্ধরাদীনামেবং সতি ন যুজ্যতে ॥
অথন্তরাভিম্খোন রূপঞ্চেদভাদিয়তে।
কথং নাম ভবেদেকঃ প্রমাণ্ড্রথা সতি ॥
শান্তরক্ষিত-তত্বসংগ্রহ, গাইকোয়াড় ওরিয়েন্টাল্ সিরিজ্, ৫৫৬ পূঃ।

সমূহ মিলিত হইয়া পুঞ্জের হৃতি হইলে, পুঞ্জের মধ্যে অবস্থিত, পরস্পার অতিসন্নিহিত পরমাণুর মধ্যে আর কোনরূপ ব্যবধান থাকে না; পরস্পার পরস্পারকে আলিঙ্গন বা স্পার্শ করিয়াই বিরাজ করে।

উল্লিখিত তিনটি মতের মধ্যে প্রথম মতটি ভদন্ত শুভগুপ্তের অনুমোদিত বলিয়া জানা যায়। দিতীয় এবং তৃতীয় মতটি কোন্ বৈভাষিকসম্প্রান্যের অভিপ্রেত তাহ। এখন নিশ্চয় করিয়া বলা কঠিন। কমলশীল তাঁহার তর-সংগ্রহ পঞ্জিকায়ও এসম্পর্কে স্পষ্টতঃ কিছু বলেন নাই। তবে এই ত্রিবিধ মতেরই তিনি অপূর্ব দমালোচনা করিয়া খণ্ডন করিয়াছেন। প্রমাণুসমূহ পরস্পার সংযুক্ত থাকে; ভদন্ত শুভগুপ্তের এই মতের সমালোচনায় কমলশীল বলিয়াছেন, প্রমাণুসমূহের যে সংযুক্তির কথা বলা হইয়াছে, তাহা কি সর্বাত্মক সংযোগ, না এক দেশে (প্রদেশবিশেষে) সংযোগ (সর্বাত্মনা একে দেশেন বা) বুঝাইতেছে ? দর্বাজাক সংযোগ হইলে তাহাদারা পরিদৃশ্যমান বস্তুর স্থূলত ব্যাখ্যা করা যায় না, ইহা আমরা পূর্বেই বলিয়াছি। প্রমাণুর প্রদেশভেদ স্বীকার করিলে তাহার আর পরমাণুর থাকে না, স্থূলরই প্রকাশ পায়। পরমাণুবাদিদিগের মতে বস্তুর অতি সূক্ষাতম ভাগই পরমাণু। এইরূপ পরমাণুর কোনরূপ অংশ বা অবয়ব নাই। পরমাণু নিরবয়ব। সূক্ষাত্ম পরমাণুর অবয়ব থাকিলে তাহাও অতি সূক্ষাই হইবে এবং তাহারও অবয়ব-কল্লনার পথে কোনও বাধা থাকিবে না। ফলে, পরম-অণুর পরমাণুত্বই দেক্ষেত্রে ব্যাহত হইবে। স্থতরাং পরমাণুর কোনরূপ অংশ নাই, পরমাণু নিরবয়ব, এইরূপ দিদ্ধান্তই স্বীকার্য। পরমাণুসম্পর্কে বৈভাষিকসম্প্রদায়ের উল্লিখিত দ্বিতীয় এবং তৃতীয় মতবাদসম্পর্কে বক্তব্য এই ষে, পরমাণুপুঞ্জের অন্তরালবর্তী পরমাণুসকল পরস্পারকে স্পর্শ করুক, আর নাই করুক, একথা বৈভাষিকের স্বীকার না করিয়া উপায় নাই যে, পুঞ্জের মধ্যবর্তী পর্মাণু বিভিন্ন দিক হইতে আগত প্রমাণুসমূহের দারা পরিবেষ্টিত হইলে, প্রমাণু সাবয়বই হইয়া দাঁড়ায়—(নিরবয়ব থাকে না)। প্রমাণু সাবয়ব না হইলে পরমাণুপুঞ্জে এবং ঐ পুঞ্জের দারা স্ফাবস্তুতে স্থূলত্ব জন্মিতে পারে না, ইহা তো স্বতঃসিদ্ধ কথা—

প্রচয়ো ভূধরাদীনামেবং সতি ন যুজাতে।
শান্তরক্ষিতের তত্ত্বসংগ্রহ, ৫৫৬ পৃঃ, গাইকোয়াড্ সিরিজ্।

শান্তরক্ষিতের উল্লিখিত কারিকার ব্যাখ্যায় কমলশীল তদীয় 'পঞ্জিকায়' বৈভাষিকোক্ত পরমাণুর সাবয়বন্ধ সমর্থনে এবং নিরবয়ব পরমাণুর অসিদ্ধি সাধনে আচার্য বস্তুবন্ধুর বিংশিকা কারিকার শ্লোকার্ধও উদ্ধৃত করিয়াছেন—

দিগ্দেশভেদো যস্তাস্তি তস্তৈকত্বং ন বিহুতে।

বস্থবদ্ধুকৃত বিংশিকা কাঃ ১৪।

যাহার বিভিন্ন দিক ও দেশভেদে বিভেদ আছে, তাহাকে নিরবয়ব, নিরংশ ও একরপ (বা একস্বভাব) বলিয়া কোনমতেই ব্যাখ্যা করা চলে না। পরমাণু পরম-অণু বিধায়ই অনেকরপ বা অনেকস্বভাব হইতে পারে না। ইহা সকল পরমাণুবাদীরই স্বীকৃত সিদ্ধান্ত। যাহা একস্বভাবও নহে, অনেকস্বভাবও নহে অর্থাৎ একও নহে, অনেকও নহে, ঐরপ বস্তু কদাচ দিন্ধ হইতে পারে না। উহা গগন-নলিনীর ত্যায় অত্যন্ত অসৎ বা অলীক সন্দেহ নাই। স্বাস্তিত্বাদী বৌদ্ধসম্প্রদায়ের বিশ্বপ্রকৃতির মূল পরমাণুও স্থতরাং দিদ্ধ হইতে পারে না। ঐপ্রকার অদিদ্ধ পরমাণুর সমন্তি বা পুঞ্জের পরিকল্পনার সম্ভাবনা কোথায় ?

বস্তুবন্ধু তদীয় কারিকায় স্পাইতঃই বলিয়াছেন ঃ---

ন তদেকং ন চানেকং বিষয়ঃ প্রমাণুনঃ। ন চ তে সংহতা ফ্যাৎে প্রমাণু র্ন সিধ্যতি॥

বিংশিকা কাঃ ১১।

আচার্য বস্থবন্ধুর নিগৃঢ় উক্তির ব্যাখ্যায় শান্তরক্ষিত তদীয় তর্দংগ্রহে বলিয়াছেনঃ—

> অসন্নিশ্চয়যোগ্যোইতঃ প্রমাণুর্বিপশ্চিতাম্। একানেক স্বভাবেন শূন্যস্বাদ্ বিয়দক্ষবৎ ॥

> > তত্ত্বসংগ্রহ, গাইকোয়াড্ সিরিজ্ ৫৫৮ পৃষ্ঠা।

এইরপে আচার্য বস্থবন্ধু, শান্তরক্ষিত, কমলশীল প্রভৃতি ধুরন্ধর বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্যগণ বৈভাষিকোক্ত পরমাণুর অসিদ্ধি ঘোষণা করিয়া, হীন্যান-সম্প্রদায়োক্ত পরমাণুবাদ ও সর্বাস্তিত্বাদ খণ্ডন করিয়াছেন, এবং বৌদ্ধবিজ্ঞান-বাদের প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন।

আলোচ্য বৌদ্ধপরমাণুবাদের খণ্ডনে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্যগণের সহিত্ উদ্দ্যোতকর, বাচস্পতি প্রভৃতি প্রাচীন নৈয়ায়িকসম্প্রাদায়ও হাত মিলাইয়া- ছিলেন দেখিতে পাওয়া যায়। স্থতরাং খুব সঙ্গতকারণেই একটা প্রশ্ন আদে এই যে, বৈভাষিকোক্ত পরমাণুবাদের খণ্ডনে প্রাচীন ছায়-বৈশেষিকাচার্যগণ যে তর্কশরজাল বিস্তার করিয়াছিলেন, তাঁহাদের সেই শরজাল তাঁহাদের বিরুদ্ধেই প্রযুক্ত হইয়া বৈশেষিকোক্ত পরমাণুপুঞ্জবাদ, এবং অবয়বিবাদকেই ছিন্ন-ভিন্ন করিয়া দিবে নাকি ? [ভবদীয় বাণো ভবন্তমেব প্রহরেৎ ?]

এই প্রদঙ্গে একটি বিষয় লক্ষ্য করা আবশ্যক যে, প্রাচীন স্থায়াচার্যগণ বিজ্ঞানবাদিদিগের সহিত হাত মিলাইয়া বৈভাষিকোক্ত প্রমাণুপুঞ্জমাত্রবাদ এবং 'সর্বমভাবঃ' ( স্থায় সৃঃ ৪।১।০৭ ), এই সর্বাভাববাদের স্থায়বৈশেদিকোক্ত থণ্ডন করিলেও, প্রমাণুবাদের খণ্ডনে বিজ্ঞানবাদীর যুক্তি প্রমাণুবাদ ও নিয়ায়িকের হৃদয়কে স্পর্শ করে নাই। প্রাচীন স্থারাচার্য দর্বান্তিরবাদীর উদ্যোত্কর তাঁহার স্থায়বার্তিকে— প্রমাণুবাদের বিদ্যাত্বির যুগপদ্যোগাৎ প্রমাণো ষড়ংশতা'

বিংশিকা কাঃ ১২। 'দিগ্দেশভেদ্যে যস্ত্রান্তি তবৈস্থাকরং ন বিগুতে'। বিংশিকা কাঃ ১৪।

বস্থবন্ধুর 

ভিল্লিখিত কারিকাংশ উদ্ধৃত করিয়া পরমাণুর সাবয়বদ সিদ্ধান্ত 

খণ্ডন করিয়া, ভায়-বৈশেষিকোক্ত নিত্য, নিরবয়ব পরমাণুবাদ সমর্থন করিয়াছেন। 
উদ্যোতকরের অভিমত বাচস্পতি, উদয়নাচার্য, বৈশেষিকোপস্থার প্রণেতা 
শক্ষর মিশ্র, এবং নব্যনৈয়ায়িক রঘুনাথ শিরোমণি প্রভৃতি নৈয়ায়িক এবং 
বৈশেষিকাচার্যগণেরও অনুমোদন লাভ করিয়াছে। বস্থবন্ধু প্রভৃতির যুক্তির 
খণ্ডনে উদ্যোতকর বলেন, মধ্যবর্তী পরমাণুর সহিত চতুপ্পার্থে, উর্ধের এবং 
আধোদেশে অবস্থিত ছয়টি পরমাণুর যে সংযোগের কথা বলা হইয়াছে, তাহার 
রহস্থ যদি স্থিরভাবে বিচার করা যায়, তবে দেখা য়ায় য়ে, পূর্বদেশস্থ 
পরমাণুর সহিত মধ্যবর্তী পরমাণুর সংযোগে পশ্চিমস্থ পরমাণুর কোনই য়োগ 
নাই। এইরূপে অপরাপর পরমাণুর ক্ষেত্রেও বিচার করিলে স্থধী দেখিতে 
পাইবেন য়ে, পরমাণুর য়োগ (মধ্যস্থ পরমাণু এবং অপর কোনও দেশে 
অবস্থিত পরমাণু এই) উভয় পরমাণুর মধ্যেই সীমাবদ্ধ এবং সেই সংযোগপ্রদেশও বিভিন্ন। এই অবস্থায় ছয়টি পরমাণুর সংযোগকে সমানদেশস্থ বিলিয়া বস্থবন্ধুর কারিকায় য়ে আপত্তি প্রদর্শন করা হইয়াছে তাহা অচল।

তারপর, তর্কের খাতিরে মধ্যবর্তী প্রমাণুর সহিত একই সময়ে (যুগপৎ) বিভিন্ন দিগ্দেশাগত ছয়টি পরমাণুর যোগ স্বীকার করিলেও তাহাদ্বারা মধ্যস্থ পরমাণুর বিভিন্ন প্রদেশ বা অবয়ব দিদ্ধ হইতে পারে না। কারণ, ঐরপ যুগপৎ সংযোগের ক্ষেত্রে ছয়টি পরমাণুর যোগ একই স্থানে স্বীকার করায়, সংযোগের সমানদেশত্ব সিদ্ধ হইলেও, পরমাণুসমূহের সমানদেশত্ব সিদ্ধ হয় না, পরমাণুর সাবয়বত্বও তাহাদারা প্রমাণিত হয় না। এই অবস্থায় বস্তু-বন্ধুর শ্লোকে পরমাণুর ছয়টি অংশ বা অবয়ব (ষড়ংশতা) আছে বলিয়া যে আপত্তি প্রদর্শন করা হইয়াছে নৈয়ায়িকের দৃষ্টিতে তাহার কোনই মূল্য (मध्या চলে ना। ग्रांश-रेवामिरकत शत्रभागु नित्रवयव। नित्रवयव शत्रभागुत কোনরূপ প্রদেশ নাই বা থাকিতে পারে না। পরমাণুর ছয়দিকে সংযোগ স্বীকার করিয়া নিরবয়ব পরমাণুর কল্লিত প্রদেশ স্বীকার করিলেও ভাহাদারা পরমাণুর দাবয়বত্ব দিদ্ধ হয় না। পরমাণুর দিগ্দেশবিভাগ নাই, ইহা প্রতিপাদন করিবার জন্মই বস্ত্রবন্ধুর 'দিগ্দেশভেদে৷ যস্তান্তি' ইত্যাদি কারিকার্ধ উদ্ধৃত করিয়া, ভায়-বৈশেষিক আচার্যগণ প্রমাণুর দিগ্দেশবিভাগ এবং সাবয়বন্ধ থণ্ডন করতঃ নিরবয়বন্দদিনান্ত সমর্থন করিয়াছেন। উল্লিখিত কারিকার ব্যাখ্যায় বস্থবন্ধু বলিয়াছেন—প্রমাণুর পূর্বদিগ্ভাব, অপর দিগ্ভাব প্রভৃতি বিভিন্ন দিগভাগ আছে। ভিন্ন ভিন্ন দিগভাব থাকার দরুণই পরমাণুর একত্ব (অর্থাৎ পরমাণু নিরবয়ব একরূপ ইহা) সিদ্ধ হইতে পারে না, পরমাণু দাবহব, ইহাই প্রমাণিত হয়। যদি পরমাণুর দিগ্দেশ-ভেদ না থাকে, তবে সূর্যোদয়ে পরমাণুর কোথায়ও ছায়া, কোথায়ও আলোক-পাত কেন হয় ? অংশতঃ ছায়া এবং আলোকসম্পাত দেখিয়া প্রমাণু সাবয়ব, বিভিন্ন দিক ও দেশভেদে ভিন্ন ভিন্ন, এইরূপ সিদ্ধান্তই মানিয়া লইতে হয়। প্রত্যেক প্রমাণুরই যদি ছয়দিকে সংযোগ থাকার দরুণ ভেদ স্বীকার করিতে হয়, তবে উহাকে দেশভেদে বিভিন্ন ছয়টি পরমাণুই বলিতে হয়। এইরপে কোন প্রমাণুরই একত্ব সিদ্ধ হয় না—"তক্ত্রৈকত্বং ন যুজ্যতে"।

বস্থবন্ধুর উল্লিখিত উক্তির প্রতিবাদ করিয়া উদ্যোতকর বলেন, "আমরা ( ন্যায়-বৈশেষিক আচার্যেরা ) পরমাণুর দিগ্দেশভেদ স্বীকার করি না। পরমাণুর পূর্ববিদিকে এক প্রদেশ, পশ্চিম দিকে অপর প্রদেশ, ইত্যাদিরূপে পরমাণুতে দিগ্দেশভেদ নাই। দিকের সহিত পরমাণুর সংযোগ থাকায়

ঐসমস্ত সংযোগকেই পরমাণুর দিগ্দেশভেদ বলিয়া কল্পনা করিয়া পরমাণুর দিগ দেশভেদ বলা হয়। কিন্তু মুখ্যতঃ প্রমাণুর দিগ দেশভেদ নাই। দিকের সহিত প্রমাণুর সংযোগ থাকিলেও প্রমাণুর সাবয়ব্ব সিদ্ধ হইতে পারে না। কারণ, উহাতে অবয়বের কোন অপেকা নাই"। ছায়া এবং আবরণকেও পরমাণুর দাবয়বত্বের দাধক হেতুরূপে উল্লেখ করা যায় না। কেননা, দেখা যায়, যেই বস্তুকে স্পর্শ করা যায় এবং যাহার কোনরূপ মূর্তি আছে, ঐরূপ দ্রব্যই অপর দ্রব্যকে আবৃত করে। ঐ আবরণে উহার অবয়ব প্রয়ে<del>।</del>জক নহে। এই অবস্থায় বৌদ্ধ-তার্কিকগণ দিগ্রদেশভেদ এবং ছায়া ও আবরণকে হেতুরূপে উল্লেখ করিয়া তনা,লে পরমাণুর যে সাবয়বর সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, সেই সিদ্ধান্ত নিরবয়ব প্রমাণুবাদী ভায়-বৈশেষিক আঢার্যগণ অনুমোদন করেন নাই। পরমাণুতে সংযোগ স্বীকার করিতে হইলেই পরমাণুকে সাবয়ব বলিতে হইবে, নিরবয়র পরমাণুর সংযোগ সম্ভবপর নহে বলিয়া বৌদ্ধাচার্যগণ যে সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন, প্রাচীন নৈয়ায়িক ও বৈশেষিকের মতে এরপ সিদ্ধান্তের কোনই মূল্য নাই। নিরবয়ব আত্মা ও মনের স্থায়মতে সংযোগ হইয়া থাকে। স্থতরাং নিরবয়ব দ্রবাদ্বয়েরও পরস্পার সংযোগে কোন বাধা দেখা যায় না। 🛦 এই অবস্থায় নিরবয়ব প্রমাণুর সংযোগ হইতে আপতি কি ? নিরবয়ব পরমাণুর সংযোগ সমর্থন করিয়া উদয়নাচার্য তদীয় 'আত্মতত্ত্ব-বিবেকে' বলিয়াছেন :---

"সংযোগব্যবস্থাপনেনৈব ষট্কেনযুগপদ্যোগাদ্দিগ্দেশভেদাচ্ছায়ার্তিভ্যামিত্যাদয়ো নিরস্তাঃ।" উদয়নকৃত আত্মতর্বিবেক।
তাৎপর্য এই, গ্যায়-সিদ্ধান্তে নিরবয়ব পরমাণুতে সংযোগ ব্যবস্থা করার ফলেই একই সময়ে ছয়টি পরমাণুর সহিত সংযোগ, দিক্ ও দেশভেদ, ছায়া, আবরণ প্রভৃতি হেতুদ্বারা পরমাণুকে সাবয়ব বলিয়া সিদ্ধান্ত করার প্রচেষ্টা ব্যাহত (নিরস্ত) হইয়াছে বৃঝিতে হইবে।

নব্যভাষগুরু রঘুনাথ শিরোমণিও উদয়নকৃত আত্মতত্ত্ব বিবেকের দীধিতি টীকায় উদয়নাচার্যের মতের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন, বস্থবন্ধু তাঁহার বিংশতিকা কারিকায় যে সকল হেতুর উল্লেখ করিয়া পরমাণুর সাবয়বত্ব সিদ্ধান্ত সমর্থন করিতে চাহেন, ঐ সকল হেতুর দ্বারা পরমাণুর সাবয়বত্ব সিদ্ধ হয় না। পরমাণুর সাবয়বত্ব সাধনে

১। ম: ম: ৮ফণিভূষণ তর্কবাগীশের ভাষদর্শনের টিপ্পনী, ৪।২।২৫ স্ত্র।

বস্থবন্ধৃক্ত হেতু প্রকৃত নহে, উহা হেন্বাভাস। নিরবয়ব পরমাণুর সংযোগসাধনে রঘুনাথ শিরোমণি বলেন—"যে দ্রব্যে সংযোগ জন্মে, সেই দ্রবার স্বরূপই
অর্থাৎ সেই দ্রবাই ঐ সংযোগের সমবায়ি-কারণ, উহার (ঐ সমবায়িকারণ দ্রবার) অংশ বা অবয়ব উহাতে কারণই নহে। স্কুতরাং সংযোগ
দ্রবার অংশকে অপেকা করে না। স্কুতরাং নিরবয়ব পরমাণুতেও সংযোগ
জন্মিতে পারে। যুগপৎ অনেক মূর্ত্ত দ্রবার সহিত সংযোগও ভিন্ন ভিন্ন
দিগ্বিশেষে হইতে পারে। তাৎপর্য্য এই যে, সংযোগমাত্রই অব্যাপার্তি,
ইহা সত্য। কিন্তু তাহাতে অবয়বের কোন অপেক্ষা নাই। কারণ, যে
দিগ্বিশেষে পরমাণুদ্রয়ের সংযোগ জন্মে, সেই দিগ্বিশেষাবচ্ছিন্ন হওয়াতেই
ঐ সংযোগের অবাপার্তিত্ব উপপন্ন হয়। কোন প্রদেশ বা অবয়ব বিশেষাবচ্ছিন
না হইলেই যে সংযোগ ব্যাপার্তি হইবে, ইহা ত বলা যাইবে না। তবে
আর নিরবয়ব দ্রব্যে সংযোগ হইতে পারে না, ইহা কোন্ প্রমাণে বলা
যাইবে ?" অতএব সাবয়ব দ্রব্যের হ্যায় নিরবয়ব পরমাণুরও সংযোগ
স্বীকার করিতে কোন বাধা নাই।

এইরপে স্থায়-বৈশেষিক বৌদ্ধসিদ্ধান্তের প্রতিবাদ করিয়া তাঁহাদের নিতা নিরবয়ব পরমাণুবাদ সমর্থন করিয়াছেন। নিরবয়ব পরমাণুর সমর্থনে স্থায়-বৈশেষিক আচার্যগণের উক্তির সারমর্ম এই যে, "প্রমাণ দ্বারা নিরবয়ব পরমাণু সিদ্ধ হওয়ায় উহার সংযোগও সিদ্ধ হইয়ছে। কারণ, জন্মদেরের বিভাগ করিতে করিতে যেস্থানে ঐ বিভাগের নির্ত্তি স্বীকার করিতে হইবে, তাহাই পরমাণু। তাহাতে সংযোগ সম্ভব না হইলে বিভাগ থাকিতে (জন্মিতে) পারে না। কারণ, যে দ্রবাদ্বয়ের সংযোগই হয় নাই, তাহার বিভাগ হইতে পারে না। স্থতরাং পরমাণুদ্বয়ের সংযোগও অবস্থই স্বীকার্যা। ঐ সংযোগ কোন প্রদেশাবচ্ছিন্ন না হইলেও দিগ্ বিশেষাবচ্ছিন্ন হওয়ায় উহাও অব্যাপ্যরৃত্তি। সংযোগমাত্রই অব্যাপ্যরৃত্তি, এইরূপ নিয়ম সত্য। কিন্তু সংযোগমাত্রই কোন প্রদেশাবচ্ছিন্ন, এই নিয়ম সত্য নহে। কারণ, নিরবয়ব আত্মা ও মনের পরস্পর সংযোগ অবশ্য স্বীকার্য্য। কোন পরমাণুর চতুষ্পার্ম এবং অধঃ ও উর্ধ্ব, এই ছয়দিক্ হইতে ছয়টি পরমাণুর সহিত যুগপৎ সংযোগ হইলেও ঐ সংযোগ দেই সমস্ত দিগ্ বিশেষাবচ্ছিন্নই

১। ম: ম: ৺ফণিভূষণের স্থায়দর্শনের টিপ্পনী, গাং।২৫ হত।

হইবে। তদ্বারা প্রমাণুর ছয়টি অবয়ব দিদ্ধ হয় না এবং ঐ স্থলে সেই সাতটি প্রমাণুর যোগে কোন দ্রবাবিশেযেরও উৎপত্তি হয় না। কারণ, বহু প্রমাণু কোন দ্রোর উপাদান কারণ হয় না। স্থতরাং 'পিওঃস্থাদণুমাত্রকঃ' এই কথাদ্বারা বস্থবন্ধ যে আপত্তি প্রকাশ করিয়াছেন, তাহাও করা যায় না। কারণ, ঐস্থলে কোন দ্রবাপিগুই জন্মে না। দ্বাণুকত্রয়ের সংযোগে যে এসরেণু নামক পিও জন্মে, তাহাতে ঐ দ্যুণুক্ত্রয়ের বহুত্ব সংখ্যাই মহৎ পরিমাণ উৎপন্ন করে। কারণ, উপাদান কারণের বহুত্ব সংখ্যাও দ্রব্যের প্রথিমা অর্থাৎ মহৎ পরিমাণের অন্যতম কারণবিশেষ। পরমাণুদ্বয়ের সংযোগে উৎপন্ন দ্বাণুকনামক দ্রব্যে ঐ মহৎপরিমাণের কোন কারণই না থাকায় উহা জন্মে না। স্তরাং ঐ দ্যাণুকও অণু বলিয়াই স্বীকৃত হইয়াছে। অতএব প্রমাণুদ্বের সংযোগ হইলেও তজ্জ্য দ্রব্যের প্রথিমা (স্থূলর) হইতে পারে না, এই কথাও অমূলক। প্রত্যেক প্রমাণুরই দিগ্ভাগভেদ আছে, স্থতরাং কোন পরমাণুই এক হইতে পারে না, এই কথাও অমূলক। কারণ, প্রত্যেক পরমাণুর সম্বন্ধে ছয়দিক্ থাকিলেও তাহাতে পরমাণুর ভেদ হইতে পারে না। অর্থাৎ তদ্ধারা প্রত্যেক প্রমাণুই ষট্পরমাণু, ইহা কোনরূপেই সিদ্ধ হইতে পারে না। বস্তুতঃ প্রত্যেক প্রমাণু একও নহে, অনেকও নহে, ইহা বলিয়া গগনপদ্মের স্থায় উহার অলীকর সমর্থন করা যায় না"।

উপরের আলোচনা হইতে স্থা পাঠক দেখিতে পাইবেন, কিরূপে বস্থবন্ধু, শান্তরক্ষিত, কমলশীল প্রভৃতির আক্রমণের বিরুদ্ধে বৈভাষিক ও ভায়-বৈশেষিক আচার্যগণ তাঁহাদের নিরবয়ব পরমাণুবাদ সমর্থন করিয়াছেন। ইন্দ্রিয়ের গোচর রূপ-রস-স্পর্শময় বহির্বিয়ের অন্তিত্ব স্বীকার করিয়াও, দৃশ্যমান বিশ্বকে বৈভাষিক 'পরমাণুপুঞ্জমাত্র' বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন, নিরবয়ব পরমাণুপুঞ্জের অতিরিক্ত অবয়বী সমর্থন করেন নাই। ভায়-বৈশেষিক পণ্ডিত-মণ্ডলী স্বতন্ত্র অবয়বী সমর্থন করিয়াছেন। এইখানেই বৈভাষিক ও ভায়-বৈশেষিক মতের পার্থক্য স্পষ্টতঃ প্রকাশ পাইয়াছে। ভায়-বৈশেষিকের তর্কের ধারায় পরিপুষ্ট পরমাণু-কারণবাদ দার্শনিক চিন্তা জগতে বিশিষ্ট স্থান অধিকার করিলেও, এই মত বিজ্ঞানবাদীর হৃদয় স্পর্শ করে নাই।

১। মঃ মঃ ৺ফণিভূষণের টিপ্পনী, ৪।২।২৫ স্ত্র।

বিজ্ঞানবাদী ক্ষণিক বিজ্ঞানের অতিরিক্ত বহির্বিশ্বের অস্টিত্বই আদে স্বীকার করেন নাই। জ্ঞান-জ্ঞাতা-জ্ঞেয়, কর্তৃ-কর্ম-ক্রিয়া প্রভৃতি বিভাবের তাঁহার মতে কোনই মূল্য নাই। ঐ সকল মিথাা বিভাব ক্ষিত্রানবাদের মূল বক্তব্য এই যে, ক্রিয়া ও কারকের মধ্যে কোনপ্রকার ভেদ নাই।—

"ভূতির্যেষাং ক্রিয়া দৈব কারকং দৈবচোচাতে।" যাহা উৎপত্তি, তাহাই ক্রিয়া এবং তাহাই কারক। যোগদর্শনের ভাষ্যে ব্যাদদেবও বিজ্ঞানবাদীর উল্লিখিত সিদ্ধান্তই সমর্থন করিয়াছেন।

"ক্ষণিকবাদিনো যদ্ভবনং, সৈব ক্রিয়া, তদেব চ কারকমিত্যভ্যুপগমঃ।" যোগদর্শন ভায়া, ৪।২০।

এই বিজ্ঞান ক্ষণিক এবং স্থপ্রকাশ। ইহার অন্য কোনও প্রকাশক নাই। কেননা, প্রকাশ্য, প্রকাশক এবং প্রকাশ-ক্রিয়া এই মতে অভিন্ন পদার্থ। বিজ্ঞান ভিন্ন বুদ্ধিদারা অনুভাব্য বা জ্ঞেয় অন্য কোনও পদার্থ নাই। বুদ্ধি বা বিজ্ঞানকে প্রকাশ করিতে পারে এমন কোন অনুভবও নাই। জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের, প্রকাশ্য ও প্রকাশের কোনরূপ পৃথক অস্তিত্ব না থাকায়, আলোচ্য বুদ্ধি বা বিজ্ঞান স্বয়ংই প্রকাশিত হয় (অপর কোনও প্রকাশকের সাহায্যে প্রকাশিত হয় না। অতএব উহা স্বপ্রকাশ)।

নান্ডোইতুভাব্যো বুদ্ধ্যান্তি তন্তানাতুভবোইপরঃ। গ্রাহ্ম-গ্রাহক বৈধুর্যাৎ স্বয়ং সৈব প্রকাশতে॥

ধর্মকীর্তির প্রমাণ বিনিশ্চয়, ১ম অঃ।

উল্লিখিত সিদ্ধান্তের উপরই বিজ্ঞানবাদের ভিত্তি। প্রকাশ, প্রকাশ্য ও প্রকাশকের, জ্ঞান, জ্ঞাতা ও জ্ঞেয়ের, কর্তা-কর্ম-ক্রিয়া প্রভৃতির অভেদ সিদ্ধান্ত গ্রহণ না করিলে বিজ্ঞানবাদ স্থাপন করাই অসম্ভব হয়। যে 'সহোপলম্ভ নিয়ম'কে বিজ্ঞানবাদের দৃঢ়ভিত্তি বলিয়া নিম্নোক্ত করিকায় ব্যাখ্যা করা হইয়াছে, সেখানে 'সহোপলম্ভ'বলিতে বিজ্ঞানবাদী কি বুঝাইতে চাহেন, তাহাও এই প্রসঙ্গে বিচার করা আবশ্যক।

> "সহোপলস্তনিয়মাদভেদোনীলতদ্ধিয়োঃ। ভেদশ্চ ভ্রান্তিবিজ্ঞানৈদৃ শ্যেতেন্দাবিবাদয়ে॥"

ধর্মকীতির প্রমাণ বিনিশ্চয়, ১ম অঃ।

এই কারিকাটি বিজ্ঞানবাদের বিবরণে মধ্বাচার্য, বাচস্পতি মিশ্র প্রভৃতি অনেকেই উদ্ধৃত করিয়াছেন। বিজ্ঞানবাদের ব্যাখ্যায় এই কারিকার প্রতিপাত তত্ত্বের গুরুত্ব অস্বীকার করা চলে না। এইজন্ম বিজ্ঞানবাদের সমর্থক এবং সমালোচক সকলেই এই কারিকার রহস্তোদ্ধারে মনোনিবেশ করিয়াছেন। বিজ্ঞানবাদীর দিদ্ধান্তে নীল ও নীল-জ্ঞানের মধ্যে কোনরূপ ভেদ নাই। নীল এবং নীল্দী অভিন্ন পদার্থ। জ্ঞানের যাহা বিষয় বলিয়া পরিচিতি লাভ করে, তাহা জ্ঞানেরই এক বিশেষ আকার। এই মতে বিজ্ঞান সাকার, নিরাকার নহে। জ্ঞানের বিষয়ই জ্ঞানকে রূপায়িত করে। বিজ্ঞেয় ঘট এবং ঘটের জ্ঞান অভিন্ন তর। নীলাকার বিজ্ঞানবিশেষই নীল; ঘটাকার বিজ্ঞানবিশেষই ঘট। জ্ঞান হইতে বিষয়ের কোন পুথক্ সত্তা নাই। জ্ঞান ব্যতীত জ্ঞেয় অসং। জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের এই অভেদ সিদ্ধান্ত স্থাপনের উদ্দেশ্যে বিজ্ঞানবাদী 'দহোপলম্ভ নিয়মকে' [সহোপলম্ভ নিয়মাৎ] হেতৃরূপে উপত্যাদ করিয়া ঐরূপ হেতুমূলে অনুমান প্রয়োগের সাহায়্যে জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের নীল এবং নীল-জ্ঞানের অভেদ সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন। জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের এই অভেদ দিদ্ধান্ত বুঝিতে হইলে আলোচ্য সহোপলম্ভ নিয়মকে (সহোপলম্ভ নিয়মাৎ এই অনুমানোক্ত হেতুটিকেই) পরিন্ধার করিয়া বোঝা আবশ্যক। প্রদর্শিত হেতৃতে যে 'সহ' শব্দের প্রয়োগ করা হইয়াছে সেই সহ শব্দের এখানে অর্থ কি ? 'নিয়মাৎ' এই নিয়ম শব্দের দারা কিরূপ নিয়মকে লক্ষ্য করা হইয়াছে, তাহাই এখানে দর্বাগ্রো বিচার করা আবশ্যক। জ্ঞানের সহিতই জ্ঞেয় বিষয়ের (নীলাদির) উপলব্ধি হয়, জ্ঞানের উপলব্ধি ব্যতীত জ্ঞেয় বিষয়ের উপলব্ধি হয় না, ইহাই উল্লিখিত হেতুর অন্তর্গত 'সহ' শব্দের অর্থ হইলে, প্রক্রপ হেতৃ 'বিরুদ্ধ' হেতৃই হইয়া দাঁড়ায়। কারণ, দহ শব্দের স্বাভাবিক অর্থ হইল সাহিত্য। এই সাহিত্য ভিন্ন পদার্থে সম্ভবপর হয়, অভিন্ন পদার্থে দাহিত্য দম্ভব হয় না। এই অবস্থায় জ্ঞান ও জ্ঞেয় বিষয়ের ভেদ না থাকিলে, 'সহ' শব্দের প্রতিপাঘ্ন সাহিত্যের উপলব্ধি সে-ক্ষেত্রে কিরূপে সম্ভবপর হয় ? স্বতরাং সাহিত্য-হেতু জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের ভেদের সাধক হওয়ায় (অভেদের সাধক না হওয়ায়) জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের অভেদ দাধনে ঐরপ হেতু যে বিরুদ্ধ হেত্বাভাদ হইবে তাহাতে দন্দেহ কি গু বৈভাষিক আচার্য ভদন্ত শুভগুপ্ত বিজ্ঞানবাদীর জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের অভেদ

সিদ্ধান্ত খণ্ডন করিতে গিয়া উক্ত হেতুকে বিরুদ্ধ হেগ্বাভাদ বলিয়াই বর্ণনা করিয়াছেন। সর্বদর্শনপরমাচার্য বাচস্পতি মিশ্রও ন্যায়বাতিক তাৎপর্যটীকা, 'স্বায়কণিকা', ভামতী প্রভৃতি বিভিন্ন গ্রন্থে দহ শব্দের সাহিত্য অর্থ গ্রহণ করিলে আলোচ্য হেতু যে বিরুদ্ধ হয়, জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের অভেদ সাধন করে না, ইহাই স্পায়তঃ উল্লেখ করিয়াছেন। মনে হয়, এইজন্মই আচার্য় শান্ত রক্ষিত তদীয় "তরুদংগ্রহে" বিজ্ঞানবাদীর মতানুসারে জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের অভেদ সাধনে সহশব্দের প্রয়োগ করেন নাই। শান্তরক্ষিত সহশব্দের প্রয়োগ না করিয়া, প্রকারান্তরে জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের অভেদসিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন। শান্তরক্ষিত বলেন, "নীলজ্ঞানের উপলব্ধি ও নীলের উপলব্ধি একই পদার্থ"। ঐ এক বা অভিন্ন উপলব্ধিই 'সহোপলম্ভ'। সর্বত্রই জ্ঞানের উপলব্ধিই বিষয়ের উপলব্ধি। জ্ঞানের উপলব্ধি ব্যতীত জ্ঞেয় বিষয়ের পৃথক্ উপলব্ধি নাই, ইহাই "দহোপলন্ত নিয়ম"। > ইহার দারা জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের যে কোনরূপ ভেদ নাই, ইহাই দিদ্ধ হয়। চন্দ্র বস্তুতঃ এক হইলেও নেত্ররোগ বশতঃ একই চন্দ্রকে যেমন চুই চন্দ্র বলিয়া লোকে দেখিয়া থাকে; অভেদে যেমন ভেদ দর্শন হয়, সেইরূপ জ্ঞান ও বিষয়ের প্রকৃতভেদ না থাকিলেও সেক্ষেত্রেও মানুষের ভেদদৃষ্টি প্রদার লাভ করে। জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের এই অভিন্ন উপলব্ধিকেই (একোপলব্ধিকেই) সহোপলস্ত বলিয়া শান্তরক্ষিত ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাঁহার মতে দহ শব্দের অর্থ এক বা অভিন্ন, দাহিত্য নহে। এই ঐক্যের দৃষ্টিতেই কমলশীল তদীয় তত্ত্বসংগ্রাহপঞ্জিকায় সহোপলস্ভের বাণখ্যা লিপিবদ্ধ করিয়াছেন।

> যৎ সংবেদনমেৰ স্থাদ্ যস্ত সংবেদনং ধ্ৰুবম্। তক্ষাদৰ্যতিরিক্তং তৎ ততো বা ন বিভিন্নতে॥

> > তত্ত্বসংগ্রহ পঞ্জিকা, ৫৬৭ পৃঃ।

শান্তরক্ষিতের তর্দংগ্রহের উক্তির ব্যাখ্যায় কমলশীল তদীয় পঞ্জিকায়

> 1

যৎসংবেদনমেব স্থাদ্যস্থ সংবেদনং ধ্রুবম্। বিভিন্নতে ॥
তত্মাদব্যতিরিক্তং তৎ ততো বা ন বিভিন্নতে ॥
যথা নীলধিয়ঃ স্বান্ধা দ্বিতীয়ো বা যথোড্পঃ।
নীলধীবেদনঞ্চেং নীলাকারস্থ বেদনাৎ॥

জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের অভেদ বা ঐক্যই যে 'সহ' শব্দের অভিপ্রেত অর্থ (সাহিত্য নহে) তাহা স্পফীবাকোই প্রকাশ করিয়াছেন।

বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধের কোন কোন প্রাচীন সম্প্রাদায় আলোচ্য 'সহ' শব্দের 'এককাল' অর্থ গ্রহণ করিয়াছেন। অভেদ অর্থ গ্রহণ করেন নাই। একই সময়ে জ্ঞেয়ের উপলব্ধির কথাই শ্লোকোক্ত 'সংহাপলস্তু' শব্দে বুঝা যায়। যুক্তি হিসাবে ইহারা বলেন, কালভেদ বস্তুভেদের ব্যাপ্য—

কালভেদস্য বস্তুভেদেন ব্যাপ্যত্মা। তর্দংগ্রহপঞ্জিকা, ৫৬৮ পৃষ্ঠা।
অর্থাৎ কালভেদ থাকিলেই কালভেদে যে বস্তুর ভেদ হইবে, তাহাতে
কোনও দদেহ নাই। কালভেদ না থাকিলে বস্তুভেদও দেখানে থাকিবে
না। জ্ঞান ও জ্ঞের দেক্ষেত্রে ভিন্নও হইবে না, অভিন্নই হইবে। বিভিন্ন
কালের উপলব্ধি ভিন্ন ভিন্ন হইবে বৈ কি ? উহা এক এবং অভিন্ন হইবে
কিরূপে ? এথানে দেখা যাইতেছে যে, দহ শব্দের 'অভেদ' অর্থ না করিয়া,
'এককাল' অর্থ করিলেও জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের অভেদ উপলব্ধিই শেষ পর্যন্ত
আদিয়া দাঁড়াইবে। স্কৃতরাং দহ শব্দের 'এককাল' অর্থেও দোষের কথা
কিছুই নাই।

নীল ত নীলবিজ্ঞান অভিন্ন। জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের মধ্যে কোনরূপ ভেদ নাই। জ্ঞানের উপলব্ধিই জ্ঞেয় বিষয়েরও উপলব্ধি, জ্ঞেয় বিষয়ের কোন পৃথক্ উপলব্ধি হয় না। জ্ঞান ব্যতীত জ্ঞেয় বিষয়ের কোনরূপ পৃথক্ সতাও নাই। এইরূপ দিন্ধান্তের উপরই বিজ্ঞানবাদের ভিত্তি। এই ভিত্তি নিতান্তই শিথিল। জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের আভেদ দিন্ধান্তকে (যাহাকে সহোপলম্ভনিয়মাৎ ইত্যাদি শ্লোকে ব্যক্ত করা হইয়াছে) আচার্য উদয়ন তদীয় স্থায়কুসুমাঞ্জলিতে ও আত্মতব্বিবেকে, উদ্দ্যোতকর স্থায়বার্তিকে, বাচম্পতি মিশ্র ভামতীতে, স্থায়কণিকায়, ভট্ট কুমারিল শ্লোকবার্তিকের নিরালম্বনবাদ, শৃশুবাদ প্রভৃতি পরিচ্ছেদে, আচার্য শক্ষর ব্রহ্মসূত্রভান্তে, শবরস্বামী মীমাংসাদর্শনে, ব্যাসেদেব যোগ্য ভাষ্য প্রভৃতিতে

১। নহুতৈকেনৈবোপলন্ত একোপলন্ত ইত্যয়মর্থোহভিপ্রেত:। কিং তর্হি ? জ্ঞান-জ্ঞেয়য়োঃ পরস্পরমেকএবোপলন্তো ন পৃথগিতি। য এব হি জ্ঞানোপলন্তঃ স এব জ্ঞেয়স্ত, য এব জ্ঞেয়স্ত স এব জ্ঞানস্তেতি যাবং।

কমলশীল—তত্ত্বসংগ্ৰহপঞ্জিকা, ৫৬৮ পৃষ্ঠা।

অতিসূক্ষ্ম বিচারশৈলীর অবতারণা করিয়া খণ্ডন করিয়াছেন। ঐ বণ্ডন প্রক্রিয়ার বিস্তৃত আলোচনা এইরূপ স্বল্পপরিসর প্রবন্ধে সম্ভবপর নহে। স্থতরাং আমরা প্রতিবাদী দার্শনিকগণের মূল বক্তব্য সম্পর্কে দিক্দর্শন করিয়াই ক্ষান্ত থাকিব। যাঁহারা বিজ্ঞানবাদের খণ্ডন করিয়াছেন, তাঁহারাই দেখা যায়, জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের অভেদ সিদ্ধান্তেরই ঘোরতর প্রতিবাদ করিয়াছেন। নীল জ্ঞানের উপলব্ধি এবং নীলের উপলব্ধি একই তন্তা। জ্ঞেয় জ্ঞানেরই এক বিশেষ আকার। এইরূপ বিজ্ঞানবাদীর যুক্তি প্রতিবাদীর হৃদয় স্পর্শ করে নাই। উদ্যোত্কর তদীয় স্থায়বার্তিকে—

"ভৃতির্যেবাং ক্রিয়া দৈব কারকং দৈব চোচ্যতে।"

এই বিজ্ঞানবাদীর উক্তির প্রতিবাদ করিয়া বলিয়াছেন—

"নহি কর্ম চ ক্রিয়া চ একং ভবতীতি।"

কৰ্ম এবং ক্ৰিয়া কদাচ এক হয় না। দৰ্শন ও দৃশ্য বিষয় এক ও অভিন্ন নহে। জ্ঞান এবং জ্ঞেয়ও স্থতরাং অভিন্ন নহে; উহারা বিভিন্ন। 'সহোপলস্তনিয়মাৎ' এইরূপ হেতুমূলে নীল ও নীল বিজ্ঞানের অভেদ সাধনের যে প্রচেষ্টা বিজ্ঞানবাদে দেখিতে পাওয়া যায়, দর্শন এবং দৃশ্য ঘট-প্রমুখ বস্তুরাজির ভেদ প্রদিদ্ধ থাকায়, জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের অভেদসাধনে এরূপ হেতৃ প্রকৃত হেতৃই হইবে না। উহা হইবে বিরুদ্ধ হেত্বাভাস। আলোচ্য হেতুর অন্তর্গত সহ শব্দের অর্থ অভেদই হউক, কি এককালই হউক, ঐ উভয় প্রকার অর্থই জ্ঞান ও জ্ঞেমের প্রত্যক্ষপরিদৃষ্ট ভেদবুদ্ধির দারা বাধিত বলিয়া, প্রদর্শিত হেতু যে বিরুদ্ধ হেত্বাভাস হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ? শঙ্কর, বাচম্পতি, কুমারিল, উদয়নাচার্য, শবরস্বামী প্রভৃতি সকলেই বিজ্ঞানবাদীর জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের অভেদের সাধক হেতুকে বিরুদ্ধ হেত্বাভাস বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। বৈভাষিক বৌদ্ধাচার্য ভদন্ত শুভগুপ্তও বিজ্ঞান-বাদের খণ্ডনে হেতুর বিরোধের কথা উল্লেখ করিয়া, নৈয়ায়িক, মীমাংসক, বৈদান্তিক প্রভৃতির দহিতই হাত মিলাইয়াছেন। তারপর, জ্ঞান ও জ্ঞের যে অভিন্ন, তাহা কোথায়ও নিঃদন্দিগ্ধরূপে প্রমাণিত না হওয়ায়, বিজ্ঞানবাদীর প্রদর্শিত হেতু যে 'দন্দিগাদিদ্ধ' হেত্বাভাদ হইবে, নিশ্চিত হেতু হইবে না, ইহা বিজ্ঞানবাদী লক্ষ্য করিয়াছেন কি १

ইহা হইতে দেখা যাইতেছে যে, জ্ঞান ও জ্ঞেয় বিষয় যে অভিন্ন

এবিষয়ে বিজ্ঞানবাদীর কোন নির্ভরযোগ্য প্রমাণ নাই। তাঁহার অনুমান হেখাভাস-কলুষিত স্থুতরাং গ্রহণের যোগ্য নহে। প্রত্যক্ষতঃ জ্ঞান এবং জ্ঞেয়ের ভেদই দেখিতে পাওয়া যায়। জ্ঞানের উপলব্ধি হইতে জ্ঞেয়ের পৃথক্ উপলব্ধিই হইয়া থাকে। জ্ঞান হইতে বিচ্ছিন্নাকারেই জ্ঞানক্রিয়ার কর্মরূপে জ্রেয় বিষয় প্রকাশিত হয়। প্রকাশক ও প্রকাশ্য, জ্ঞানক্রিয়া ও তাহার কর্মকারক (জ্রেয় জগৎ) কদাচ এক এবং অভিন্ন পদার্থ হয় না। ছেদন ক্রিয়া এবং ছেগ্র বস্তু এক নহে। জ্রেয় বিষয়ই জ্ঞানকে রূপায়িত করে। জ্রেয় বিষয় না থাকিলে জ্ঞানের অস্তিত্বও খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। কেননা, নিবিষয়ক জ্ঞান কদাচ কাহারও জন্মে না। বিজ্ঞানবাদের সিদ্ধান্ত অনুসারে জ্যের বিষয় সকল জ্ঞানেরই বিশেষ বিশেষ আকার। নীলাকার বিজ্ঞানই নীল, বিশেষাকার বিজ্ঞান ব্যতীত বিষয়ের কোন পৃথক্ অন্তিম নাই। জ্ঞানব্যতিরেকে জ্ঞেয় বিষয় অসৎ। জ্ঞানের আকার ছাড়িয়া ্দুশুমান বিশ্বরূপে বিষয়ের কোন সতা নাই। জ্ঞানের তায় জ্ঞেয়ও দ্রুফীর অন্তরের, মনোজগতেরই জিনিয়, বাহিরের নহে। বহির্বিশ্ব অলীক। অলীক বহির্বিখই আমাদের জ্ঞানে ভাসে। পরিদৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ বস্তুতঃপক্ষে মনোরাজ্যের বস্তু হইলেও, দৃশ্যমান বিশকে আমরা বাহিরের বস্তু বলিয়াই মনে করি।

যদন্তজ্ঞে ররূপং তদ্বহির্বদবদভাসতে। ব্রঃ সৃঃ শং ভাদ্য ২।২।২৮।

এখন কথা এই যে, জ্ঞের বস্তুমাত্রই আন্তর-পদার্থ হইলে, বহিবিধরূপে উহাদের সত্তা না থাকিলে, বাহিরে আমরা যাহা দেখি তাহা নাই,
তাহাদের কোনরূপ সত্যতা নাই, বহিবিধ অলীক, ইহাই প্রকারান্তরে বলা
হয় না কি ? বাহিরের জগৎ অলীক হইলে, সেই অলীক বস্তুকে উপমান
হিসাবে ব্যবহার করিয়া বাহিরের স্থায় প্রকাশিত হয়-—"বহিবদবভাসতে"
ইহা বিজ্ঞানবাদী কিরূপে বলিতে পারেন ? বহিদ্ ফ বস্তু আকাশকুস্থমের
স্থায় অলীক হইলে, তাহাতো উপমানই হইতে পারে না। 'আকাশকুস্থমের
মত দেখা যায়' এইরূপ কথা যেমন বলা যায় না, সেইরূপ 'বহির্বৎ প্রকাশতে'
এইরূপ কথাও বিজ্ঞানবাদী বলিতে পারেন না। বিজ্ঞানবাদী বহির্বিশ্লের
অন্তিত্ব স্বীকার করেন না। বহির্বিশ্লকে আকাশকুস্থম প্রভৃতির স্থায় অলীক
বলেন, আবার অন্তরে অবস্থিত জ্ঞেয় বস্তু সকল বাহিরের বস্তুর স্থায়

প্রকাশিত হয়, একথাও বলেন। তাঁহার ঐরূপ বিরুদ্ধ উক্তিদ্বয়ের মধ্যে সামঞ্জন্ম কোথায় ? আচার্য শঙ্করও বিজ্ঞানবাদের খণ্ডনে ত্রহ্মসূত্রে (দিতীয় অঃ ২য় পাদে ২৷২৷২৮ সূত্রে) বিজ্ঞানবাদের এই অসামঞ্জস্তের কথাই স্পষ্টতঃ প্রকাশ করিয়াছেন। তারপর, জ্ঞেয় বিষয়ই জ্ঞানকে রূপ দিয়া থাকে বলিয়া, জ্ঞেয় বিষয়ের স্বতন্ত্র সত্তা ব্যতীত জ্ঞানের বৈচিত্র্য কোনমতেই ব্যাখ্যা করা যায় না। বিজ্ঞানবাদী অনাদিকালসঞ্চিত সংস্কারের বৈচিত্র্যবশতঃ জ্ঞানের বৈচিত্র্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন। সেখানে প্রশ্ন এই যে, সংস্কারে বৈচিত্র্য আসে কোথা হইতে ? বিষয়ের বৈচিত্র্যবশতঃ বিষয়জাত সংস্কারে বৈচিত্র্য জন্ম লাভ করে। বিষয়ে বৈচিত্র্য না থাকিলে, তঙ্জ্ঞাত সংস্কারেও বৈচিত্র্য জন্মিতে পারে না। স্থতরাং বিষয়জাত সংস্কারের বৈচিত্র্য উপপাদনের জন্মই বিষয়ের বৈচিত্র্য অবশ্যই স্বীকার্য। বাদনার বৈচিত্র্যবশতঃ জ্ঞানের বৈচিত্র্য স্বীকার করিতে গেলেও, দেই একই প্রশেরই পুনরাবৃত্তি ঘটে। বাসনার বৈচিত্র্য কেন জন্মে ? নিশ্চিতই জ্ঞানের বৈচিত্রানিবন্ধনই—জ্ঞানসূলে উৎপন্ন বিবিধ বিচিত্র বাসনার উদ্ধব হইয়া থাকে। জ্ঞানের বৈচিত্র্যও জ্ঞেয় বিষয়ের বৈচিত্রানিবন্ধনই আত্মপ্রকাশ লাভ করে। এই অবস্থায় বিজ্ঞানের অতিরিক্ত বাহুপদার্থের সত্যতা অস্বীকার করিলে, বাসনার বৈচিত্র্য কোনমতেই ব্যাখ্যা করা চলে না। বাছপদার্থ স্বতন্ত্র না থাকিলেও বিজ্ঞানেরই প্রতিক্ষণে বিবিধ বিচিত্র বাহ্যপদার্থের আকারে পরিণাম জন্মে, এরূপ কথাও ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদী বলিতে পারেন না। কেননা, ক্ষণিক বিজ্ঞান স্বীকার করায়, বিজ্ঞানবাদী ক্ষণিক বিজ্ঞানের বিষয়ের আকারে পরিণাম কেন হয়, তাহার কোন যুক্তিসঙ্গত কারণও তিনি (বিজ্ঞানবাদী) কল্পনা করিতে পারেন না। যেই বিজ্ঞান উৎপন্ন হইয়া পরক্ষণেই বিনষ্ট হইয়া যায়, তাহা অপর কোন পরভাবী বিজ্ঞানের উপাদান-কারণ হইতে পারে না। বিজ্ঞানের উপাদান-কারণতা স্বীকার করিতে গেলেই কারণরূপে উহার কার্যের নিয়ত পূর্ববর্তিতাও অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে। ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদে দেরূপ সম্ভাবনা কোথায় ?

অর্থোপলিকিনিমিন্তা হি প্রত্যর্থং নানারূপা বাসনা ভবন্তি।
 অন্পলভ্যমানেষ্ তুর্থেষ্ কিং নিমিন্তা বিচিত্রা বাসনা ভবেষু: ॥

ব্ৰঃ হৃঃ শং ভাষ্য ২।২।৩০।

<sup>&#</sup>x27;ন তাবোহত্বপলকে:'। বাং সং ২।২।৩০ এবং ঐ স্তের শং ভাষা ও ভামতী দ্রষ্টব্য।

এই রহস্মই "উত্রোৎপাদেচ পূর্বনিরোধাৎ"। ব্রঃ সৃঃ ২।২।২০। এই ব্রহ্মসূত্র-ভাষ্যে আচার্য শঙ্কর বাক্ত করিয়াছেন। ক্ষণিক বিজ্ঞানবাদে যে শ্বৃতি, প্রত্যাভিক্ষা প্রভৃতির অনুপপত্তি হয়, তাহাও শঙ্করাচার্য "অনুস্মৃতেশ্চ"। (ব্রঃ সৃঃ ২।২।২৫) এই ব্রহ্মসূত্রের ব্যাখ্যায় স্পেইতঃ উল্লেখ করিয়াছেন।

আরও কথা এই যে, বিজ্ঞান হইতে পৃথক বিষয়ের সন্তা না থাকিলে, দকল ক্ষেত্রেই জ্ঞানেরই জ্ঞান জন্মিতেছে ইহাই বিজ্ঞানবাদীকে অগত্যা স্বীকার করিতে হইবে। কিন্তু তাহা হইলে জ্ঞানের পরে "আমি জ্ঞানকে জানিলাম," এইরূপ বোধ কেন জন্মে না ? আমি ঘটপ্রমুখ বিষয়কে জানিলাম, এইরূপ জ্ঞান কেন জন্মে ? তাহার যুক্তিসঙ্গত উপপাদন বিজ্ঞানবাদীকে অবশ্যই করিতে হইবে। জ্ঞানের ক্ষেত্রে দর্বত্র কল্লিত বাহ্যপদার্থে জ্ঞানাকার বা অন্তক্ষের্থ বস্তরই বাহিরের তথাকথিত সত্যবস্তর স্থায় (বহিব্ধ) ভাতি হইয়া থাকে, এইরূপ বলিলেও, কল্লিত বাহ্যপদার্থের কাল্লনিক সত্য বিজ্ঞানবাদীকে মানিতেই হইবে। কিন্তু তাহা হইলেই বিজ্ঞানবাদী কল্লিত বাহ্যপদার্থকে আর সত্য বিজ্ঞান হইতে অভিন্ন বলিয়া ব্যাথা করিতে পারিবেন না। কেননা, সত্য ও মিথ্যার, কাল্লনিক ও পারমার্থিক বস্তর অভেদ হয় না, হইতে পারে না।

তারপর, বিজ্ঞানবাদী স্বপ জ্ঞানকে দৃষ্টান্তরূপে উপভাস করিয়া, জ্ঞানস্বহেতুর দ্বারা জাগরিত অবস্থার ব্যাবহারিক সতাজ্ঞানকে ভ্রম বলিয়া যে সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন ঐরপ কোন সিদ্ধান্ত যে গ্রহণের অযোগ্য তাহা আচার্য শঙ্কর—

> নাভাব উপলব্ধেঃ। ত্রঃ সূঃ হাহাহ৮। বৈধর্ম্যাচ্চ ন স্বপ্নাদিবৎ। ত্রঃ সূঃ হাহাহ৯।

এই দকল সূত্রভাষ্টো নিঃদংশয়ে প্রকাশ করিয়াছেন। শঙ্কর বলেন, দৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চ জ্ঞান হইতে পৃথক্রপেই প্রত্যক্ষের গোচর হয়। দেই দকল প্রত্যক্ষকে ভ্রম বলিয়া দাব্যস্ত করার অনুকুলে কোন কারণও দেখা যায় না। স্কুতরাং অবাধিত প্রত্যক্ষমূলে উৎপন্ন বিশ্বসন্তাকে প্রত্যক্ষবাধিত অনুমানের দাহায্যে স্বপ্নপরিদৃষ্ট বস্তার গ্রায় বিভ্রমাত্মক বলিয়া বিজ্ঞানবাদী কিরপে অনুমান করিতে পারেন ? মোট কথা, বিজ্ঞানবাদীর জগদ্বিভ্রমের অনুমানের দাধ্য এবং দৃষ্টান্ত উভয়ই অসিদ্ধ বিধায়, প্রক্রপ হেত্বাভাস কলুষিত অনুমান

কোন স্থুখী দার্শনিকই গ্রহণ করিতে পারেন না। দ্বিতীয়তঃ বিজ্ঞানবাদের পিদ্ধান্তে কোন বস্তুই সত্য নহে। ফলে, প্রমাণেরও এইমতে কোনরূপ সত্যতা নাই। প্রমাণ-প্রমেয়ভাব প্রভৃতি সমস্তই কল্লিত এবং মিথা। এইরূপ মিথা প্রমাণের সাহায্যে প্রত্যক্ষ পরিদৃষ্ট বহির্বস্তরাজির মিথাার এবং একমাত্র ক্ষণিকবিজ্ঞানের সত্যতা বিজ্ঞানবাদী প্রমাণিত করিবেন কিরপে ? এই বিজ্ঞান তাঁহার (বিজ্ঞানবাদীর) মতে স্বতঃপ্রকাশ। অনাদি সংস্কার বা বাসনার বৈচিত্রা বশতঃই বিবিধ বিচিত্র বিজ্ঞানের উৎপত্তি হইয়া থাকে। জলস্রোতের স্থায় বিজ্ঞানপ্রবাহ চলিতেছে। সমস্ত বিজ্ঞানই ক্ষণস্থায়ী 'সর্বংক্ষণিকম্'। পূর্বজাতবিজ্ঞান অপর বিজ্ঞান উৎপাদন করিয়া পরক্ষণেই বিনফ হয়। এইরূপে বিজ্ঞানের ধারা চলিতে থাকে। তন্মধ্যে 'অহম', 'মম', আমি, আমার, এইরপ বিজ্ঞানধারার নাম আলমবিজ্ঞান—এই আলমবিজ্ঞানই আত্মা বলিয়া পরিচিতি লাভ করে। এতদ্ব্যতীত নীল, পীত, ঘট, পট প্রভৃতি বিজ্ঞানমাত্রই প্রবৃত্তিবিজ্ঞান। পূর্বোক্ত আলয়বিজ্ঞান হইতেই প্রবৃত্তি বিজ্ঞানতবঙ্গ উৎপন্ন হইয়া থাকে। আলম্বিজ্ঞান প্রবৃত্তিবিজ্ঞান ধারার মূল উৎস। এইজন্মই ঐ উৎসকে আলয়বিজ্ঞান বলা হইয়া থাকে।

"ওঘান্তরস্থানীয়াদালয়বিজ্ঞানাৎ প্রবৃত্তিবিজ্ঞানতরঙ্গ উৎপগ্যতে।" লঙ্কাবতার সূত্র, ৪৪ পৃষ্ঠা।

জলাধার স্থানীয় আলয়বিজ্ঞান হইতে প্রবৃত্তিবিজ্ঞান-তরঙ্গসমূহ জন্মলাভ করিয়া থাকে। এই প্রবৃত্তিবিজ্ঞান-তরঙ্গমালার উৎপত্তি ব্যাখ্যা করিয়া লঙ্কাবতার বলিয়াছেনঃ—

"তরঙ্গান্থাদধের্যদৎ প্রনপ্রতায়েরিতাঃ।
নৃত্যমানাঃ প্রবর্তন্তে ব্যুচ্ছেদশ্চ ন বিছতে॥
আলয়েযি স্তথা নিত্যং বিষয়প্রনেরিতঃ।
চিত্রৈস্তরঙ্গবিজ্ঞানৈনৃ ত্যমানঃ প্রবর্ততে॥
উদধেঃ পরিণামোহসো তরঙ্গাণাং বিচিত্রতা।
আলয়ং হি তথা চিত্রং বিজ্ঞানাখ্যং প্রবর্ততে॥

লঙ্কাবতার ২য় অধ্যায়, ৪৬ পৃঃ, ৯৯, ১০০ ও ১০৩ কারিকা। তাৎপর্য এই, মহাবারিধির বীচিমালা যেমন বায়ুবেগে চালিত হইয়া নাচিতে নাচিতে অগ্রসর হয়, আলয়বিজ্ঞান-উদ্ধিও দেইরূপ বিষয়-প্রনবেগে সঞ্চালিত হইয়া বিবিধ বিচিত্র প্রবৃত্তি-তরঙ্গমালা উৎপাদন করতঃ নৃত্যের ছন্দে অবিরাম গতিতে চলিতে থাকে। তরঙ্গলহরী মহাবারিধিরই পরিণাম, প্রবৃত্তি-বিজ্ঞান-তরঙ্গমালাও ঐসকল তরঙ্গলহরীর উৎস আলয়বিজ্ঞান-মহোদ্ধিরই পরিণাম বলিয়া জনিবে।

এই আলয়বিজ্ঞানই বিজ্ঞাতা আত্মা। 'বিজ্ঞানাতীতি বিজ্ঞানম্'। স্থিরমতিক্তভাগ্য। প্রাদিদ্ধ বিজ্ঞানবাদী আচার্য বস্তুবন্ধু তদীয় "ক্রিংশিকাবিজ্ঞপ্তিকারিকা"য় উল্লিখিত বিজ্ঞানের 'বিপাক', 'মনন' ও বিবয়বিজ্ঞপ্তি নামে তিনপ্রকার পরিণাম ব্যাখ্যা করিয়াছেন। আলয়বিজ্ঞান বস্তুবন্ধুর মতে বিপাক, পরিণাম এবং কল্লিত সর্বধর্মের, সর্বপ্রকার বিজ্ঞানের মূল স্থান—'সর্ববীজকম্'।' এইভাবেই বস্তুবন্ধু এবং লক্ষাবতার বিজ্ঞানবাদ সমর্থন করিয়াছেন।

জগদ্দ্রমের ব্যাখ্যায় বিজ্ঞানবাদী আত্মথ্যাতিবাদী। বিজ্ঞানবাদী বলেন, জ্ঞানবাতীত কোন বিষয়েরই সন্তা প্রমাণ করা যায় না। জ্ঞানে ভাসিলে তবেই জাগতিক বস্তুর অস্তিত্ব প্রমাণিত এবং সমর্থিত হয় । ও ইহা হইতে সহজেই বুঝা যায় যে, জ্ঞানই বস্তুতঃ জ্ঞেয়। তাহার খণ্ডল অন্তরের অবস্থিত জ্ঞানই জ্ঞেয়াকারে রূপায়িত হইয়া থাকে। বাহ্ববস্তু বলিয়া কিছুই নাই। করিত বাহ্মশুক্তিতেই অন্তর্জেয় রজতের ভ্রম হইয়া থাকে। অন্তর্জেয় ঐ জ্ঞান বা বুদ্ধিই আত্মা। কল্লিত বাহ্মশুদার্থে প্রকৃতপক্ষে আত্মারই ভ্রম হয়। এইজন্মই এই মত 'আত্মথ্যাতি' বলিয়া প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে।

## )। (ক) বিপাকো মননাখ্যক বিজ্ঞপ্তি বিবয়য় চ। ত্তালয়াখ্যং বিজ্ঞানং বিপাকঃ সর্ববীজকম্॥

বস্ববন্ধত ত্রিংশতি বিজ্ঞপ্তি কারিকা।

উক্ত কারিকার ব্যাখ্যায় আচার্য স্থিরমতি তদীয় ভাষ্যে বলিয়াছেন—

আলয়াথ্যমিত্যালয়বিজ্ঞানদংজ্ঞকং যদ্ বিজ্ঞানং স বিপাক পরিণামঃ। তত্র সর্ব-সাংক্রেশিকধর্মবীজস্থানত্বাদালয়ঃ। আলয়ঃ স্থানমিতি পর্যায়ো। অথবা আলীয়স্তে উপনিবধ্যন্তেহস্মিন্ সর্বধর্মাঃ কার্যভাবেন ইত্যাদি ভাষ্যাংশ দ্রষ্টব্য।

- ২। যদন্তজ্ঞেয়িক্লপন্ত বহির্বদবভাসতে। সোহর্থো বিজ্ঞানক্রপত্বান্তথপ্রত্যয়াপি চ॥
  - —কমলশীলকভূকি তত্ত্বদংগ্রহ পঞ্জিকায় (৫৮২ পৃঃ) উদ্ধৃত দিঙ্নাগের কারিকা।

বিজ্ঞানবাদী বাছণ্ডক্তিতে জ্ঞানাকার রজতের বিভ্রম স্বীকার করিয়া এ বাহাশুক্তিও বিজ্ঞানবাদীর মতে বস্ত্রতঃ জ্ঞানহইতে কোন ভিন্ন পদার্থ নহে। উহা জ্ঞানেরই আকারবিশেষ। ঐ মতের হইলে প্রকৃতপক্ষে একটি জ্ঞানপদার্থে অপর জ্ঞানপদার্থেরই সমালোচনা ভ্রম হইয়া থাকে ইহাই বলিতে হয়। এইরূপ বিভ্রমে কোন-রূপ বাহিরের বস্তুর সম্পর্ক নাই বা থাকিতে পারে না। এই অবস্থায় 'বহির্বৎ প্রকাশতে' বাহিরের বস্তুর তায় প্রকাশিত হয়, এইরূপ উপমার সার্থকতা কোথায় 
প্রত্যান্তর্যাল কর্ম জ্ঞানরূপ সংপদার্থ ই অপর জ্ঞানস্বরূপ সৎপদার্থের বিভ্রমের অধিষ্ঠান, এইরূপ দিদ্ধান্তই বিজ্ঞানবাদীকে স্বীকার করিতে হয়। বিজ্ঞানবাদী কিন্ত তাহা করেন না। তিনি অন্তরের বাহিরে বিরাজমান এই দৃশ্যমান বিশের প্রতীতির অপলাপ বা নিষেধ করিতে না পারিয়া, কল্লিত বাহ্য পদার্থেই আন্তর বিজ্ঞানের আরোপ স্বীকার করিয়াছেন। তাঁহার মতে কল্লিত বাহ্যশুক্তি প্রভৃতি জ্ঞানহইতে ভিন্নরূপেই অসং। ঐরূপ অসৎ কল্লিত রজতেই রজতাকার জ্ঞান বা জ্ঞানাকার রজতের বাহ্যবৎ প্রকাশ হইয়া থাকে। কিন্তু কথা এই যে, বাহুত্বৰূপে বাহুবস্তু যদি একেবারেই অসৎ বা অলীক হয়, তবে 'বাহ্যবং প্রকাশতে', ইহা কিছুতেই বলা যায় না। বাহ্যবস্তুর স্থায় প্রকাশিত হয় ইহা বলিতে গেলেই, বাহ্যবস্তুর সতা অবশ্যই বিজ্ঞানবাদীকে মানিয়া লইতে হয়। সেই অবস্থায় বিজ্ঞানবাদীর নিজের বাণে নিজেরই অপমৃত্যু ঘটিবে নাকি ?

আর এক কথা এই, বিজ্ঞানবাদী ভ্রমের ক্ষেত্রে দর্বত্রই কল্লিত বাহ্য পদার্থে অন্তর্জের বস্তুর, জ্ঞানাকার রজত প্রভৃতিরই ভ্রম স্বীকার করেন। জ্ঞানরূপ আত্মাই তাঁহার (বিজ্ঞানবাদীর) মতে অন্তর্জের। দকল ভ্রমের ক্ষেত্রে অন্তর্জের আত্মারই খ্যাতি বা প্রকাশ হইয়া থাকে বলিয়া, এই মত 'আত্মথাতি' আখ্যা প্রাপ্ত হইয়া থাকে। কিন্তু প্রশ্ন এই, দর্বত্র অন্তর্জের আত্মারই খ্যাতি হইলে, 'আমি রজত' এইরূপ জ্ঞান না হইয়া, 'ইহা রজত' এইরূপ জ্ঞান হয় কেন ? ইহা সাপ এইরূপ জ্ঞান না হইয়া, আমি সাপ এইরূপ জ্ঞানোদয় হইতেই বা বাধা কোথায় ? ভ্রমের স্থলে অন্তর্জের জ্ঞানেরই ভ্রম হইলে, তাহাতে অবশ্য জ্ঞানরূপ আত্মাই প্রকাশিত হইবে। আত্মা 'অহম্রুপেই প্রকাশিত হইয়া থাকে। অত্যেব আলোচ্য আত্মথ্যাতি–

বাদেও আলা 'অহম্' আকারেই প্রকাশ পাইবে। 'আমি রজত', আমি দাপ, এইরূপেই আত্মার প্রকাশ ঘটিবে। এইরূপে আত্মার প্রকাশ বিজ্ঞানবাদীও স্বীকার করেন না। স্থতরাং তাঁহার আলুখ্যাতিবাদকেও নির্বিবাদে মানিয়া লওয়া যায় ন।। শঙ্করোক্ত অধ্যাসভায়্যের ভাষতীতে বিভিন্ন খ্যাতিবাদের গণ্ডনপ্রদঙ্গে বাচস্পতি মিশ্রাও উল্লিখিত যুক্তিবলেই আত্মথ্যাতিবাদের অদারতা প্রদর্শন করিয়াছেন। আত্মথ্যাতিবাদ, অসংখ্যাতিবাদ প্রভৃতি বিভিন্ন খ্যাতিবাদের পরিবর্তে অদৈত্বেদান্তী অনির্বচনীয়খ্যাতিবাদ গ্রহণ করিয়াছেন। পরিদৃশ্যমান এই ঘটাদি জগৎপ্রপঞ্চ এবং শুক্তিরজত প্রভৃতি প্রাতিভাষিক বস্তুরাজি সকলই সংও নহে, অসংও নহে, সদসংও নহে। জগৎপ্রপঞ্চকে সং, অসং প্রভৃতি কোনরূপেই নির্বচন করা চলে না, স্থাতরাং উহা অনির্বচনীয়। অনাদি অবিভাবশে সত্য সনাতন পরব্রেক্ষ ঐ অনির্বচনীয় জগতের ভ্রম হইয়া থাকে। এইজন্মই এই বিভ্রম 'অনির্বচনীয়-খ্যাতি' বলিয়া অভিহিত হইয়া থাকে। শুক্তিতে যে রজতের ভ্রম হয় তাহার মূল অবিভা। অবিভা স্বয়ং অনির্বচনীয়, স্থুতরাং অবিভার কার্যমাত্রই অদৈতবেদান্তে অনির্বচনীয় আখ্যা লাভ করে। তবে শুক্তিরজতের শুক্তি অসৎ নহে, উহা ব্যাবহারিক ভাবে সৎ। জাগতিক ঘটাদি বস্তুও ব্যাবহারিক দৃষ্টিতে সত্য, পারমার্থিকভাবে নহে। শুক্তিতে প্রতীয়মান রজতও অলীক নহে, উহা প্রাতিভাদিক দৎ। আত্মখ্যাতিবাদী জগৎপ্রপঞ্চকে স্বপ্নপ্রপঞ্চের ভাষ প্রাতিভাদিক বা প্রতীতিকালীন সং বলিয়া গ্রহণ করিলেও, অদৈতবাদী আত্মথ্যাতিবাদীর দিদ্ধান্ত অনুমোদন করেন নাই। ইহা আমরা "বৈধর্মাচ্চ ন স্বপ্নাদিবৎ"। ত্রঃ সৃঃ ২।২।২৯। এই সূত্রের ব্যাখ্যায় পূর্বেই উল্লেখ করিয়াছি। অদ্বৈতবেদান্তী তাঁহার অনির্বচনীয়খ্যাতির সমর্থনে ও অপরাপর

<sup>&</sup>gt;। ৰিজ্ঞানাকারতা রজতাদেরস্থলাদ্বা ব্যবস্থাপ্যেতাস্মানাদ্বা। অস্থলেহিপি রজতপ্রতায়ো বা স্থাদ্ বাধকপ্রতায়ো বা। ন তাবদ্ রজতাস্থলবঃ; সহীদং-কারাস্পদং রজতমাবেদয়তি, ন ত্বান্তরম্, অহমিতি হি তদা স্থাৎ, প্রতিপজু; প্রত্যয়াদব্যতিরেকাৎ।

অধ্যাদভাষ্য-ভামতী ২৬ পৃষ্ঠা, নির্ণয়দাগর পং।

মহানৈয়ায়িক জয়ন্ত ভট্ট তদীয় স্থায়মঞ্জরীতে বাচস্পতির উল্লিখিত যুক্তির অহুরূপ যুক্তিবলেই আত্মথ্যাতিবাদ খণ্ডন করিয়াছেন। স্থাপাঠক স্থায় মঞ্জরীর আলোচনা দেখিবেন।

খ্যাতিবাদের খণ্ডনে বিশেষ তৎপরতা প্রদর্শন করিয়াছেন। ব্রহ্মসূত্র-ভাষ্মের প্রারম্ভে আচার্য শঙ্কর অধ্যাদের স্বরূপের ব্যাখ্যায় আত্মখ্যাতি, অন্মখান খ্যাতি প্রভৃতি বিভিন্ন খ্যাতিবাদের উল্লেখ ও খণ্ডন করতঃ অনির্বচনীয় খ্যাতিবাদেই সিদ্ধান্তরূপে প্রকাশ করিয়াছেন। ঐ ভাষ্যোক্তির বিশ্লেষণে সর্বতন্ত্রস্বতন্ত্র বাচস্পতি মিশ্র তদীয় ভামতী টীকায় বিভিন্ন খ্যাতিবাদের বিস্তৃত সমালোচনা করিয়া ঐ সকল মতের অসারতা প্রদর্শন করিয়াছেন এবং শঙ্করোক্ত অনির্বচনীয় খ্যাতিবাদ সমর্থন করিয়াছেন।

বিজ্ঞানবাদে জ্ঞানের জ্ঞেয়বিষয়াকারে পরিণতি এবং বিজ্ঞানাতিরিক্ত জ্ঞেয়বিষয়ের অম্বীকৃতি প্রতিবাদী দার্শনিকগণের অন্তর স্পর্শ করে নাই। জ্ঞানের জেয় <sub>বিষয়া</sub> বিজ্ঞানবাদীর সিদ্ধান্তে বিভিন্ন ক্ষণিকবিজ্ঞান প্রতিনিয়ত বিভিন্ন জ্রেয়বিষয়ের আকারে পরিণতি লাভ করে। কারে পরিণতি অসন্তব পরিকল্পনা বিজ্ঞানাতিরিক্ত জ্ঞেষ বিষয় বলিয়া কিছুই নাই। ঘট প্রমুখ জ্ঞেয় বিষয়মাত্রই বিজ্ঞানের পরিণাম। বিজ্ঞানের ঐরপ বিষয়াকারে পরিণাম বিজ্ঞানবাদীর মতে স্বভাবদিদ্ধ। বিজ্ঞানের স্বভাব অনুসারেই বিজ্ঞান দৃশ্যমান বিশের আকারে পরিণাম প্রাপ্ত হইয়া থাকে। বিজ্ঞানের স্বভাব-বশতঃই শুক্তি-রজতাদি বিভ্রমের ক্ষেত্রে শুক্তি-বিজ্ঞান রজতাকারে পরিণত হইয়া থাকে। বিজ্ঞানের এইরূপ বিষয়াকার পরিণামে বিজ্ঞানের স্বভাব বা শক্তিবিশেষই কারণ, অন্সকোনও কারণ নাই। এজন্ম জিজ্ঞাস্ম এই, বিজ্ঞানের ঐরপ স্বভাব বা শক্তিটি কি বস্তু ? বিজ্ঞানের ঐ স্বভাব বা শক্তির নিয়ামক অপর কোনও বস্তু আছে কি না ? না থাকিলে, বিজ্ঞানের সর্বদা ভ্রেয় বিষয়ের আকারে পরিণাম ঘটিতেই বা আপত্তির কি কারণ থাকিতে পারে ? সেরূপ ক্ষেত্রে বিজ্ঞানের বহির্বিশ্ব হইতে বিমৃক্তি বা বির্তি এবং শুদ্ধ বিজ্ঞানরূপে অবস্থিতি অসম্ভব হইয়া দাঁড়ায় নাকি ? বিজ্ঞানের ঐরপ (বিষয়াকারে পরিণতি) স্বভাব যদি অপর বিজ্ঞানস্বরূপ হয়, তবে সেই বিজ্ঞানও সতত পরিণামশীল বলিয়া, তাহারও নিয়ামক অপর বিজ্ঞান অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে। এইরূপে বিজ্ঞানবাদীর মতে অনন্ত বিজ্ঞানের

১। অনিব্চনীয় খ্যাতিবাদের সমর্থনে বাচস্পতির আলোচনার সহিত পরিচিতিলাভের জন্ম জিজ্ঞাস্থ পাঠককে আমরা অধ্যাসভাষ্যের ভামতী, কল্পতক, পরিমল প্রভৃতি দেখিতে অমুরোধ করি।

অনন্ত স্বভাব বা শক্তির পরিকল্পনা না করিয়া গতান্তর থাকিবে না। অনন্ত শক্তিকল্পনার আশ্রেয় লইতে হয় বলিয়াই, সাকারবিজ্ঞানবাদ অচল হইয়া দাঁড়ায়।

শৃত্যবাদী মাধ্যমিকও বিজ্ঞানবাদীর সাকারবিজ্ঞান কল্পনা সমর্থন করেন নাই। শৃত্যবাদই সমর্থন করিয়াছেন। মাধামিক বৌদ্ধ শৃত্যবাদ বলিয়া কি বলিতে চাহেন তাহা এই প্রসঙ্গে বিচার করা আবশ্যক। আমরা "অভাববাদ" বলিয়া এক নাস্তিত্ববাদের পরিচয় পাই। তাহার থণ্ডন তাহাই শূতাবাদ কি ? তাায়দশনে মহর্ষি গৌতম "দর্বমভাবঃ।" ন্যায় সৃঃ ৪।১।৩৭। সূত্রে অভাববাদের পরিচয় লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। উহাকে বাৎস্থায়ন, বাচস্পতি প্রভৃতি দার্শনিকগণ শূত্যবাদীর মৃত বলিয়া ন্যায়-ভাষ্যু, ন্যায়বর্তিক-তাৎপর্যটীকা প্রভৃতিতে বিবৃত করিয়াছেন। তাঁহাদের ব্যাখ্যানুদারে "দর্বং নাস্তি", এই নাস্তিত্ববাদ বা দর্বাভাববাদই শৃভাবাদ বলিয়া পরিচিতি লাভ করিয়াছে। বৌদ্ধতার্কিক নাগার্জুন তদীয় মাধ্যমিককারিকা, বুত্তি প্রভৃতিতে শূতাবাদের যে পরিচয় লিপিবদ্ধ করিয়াছেন, তাহা কিন্তু গোতমোক্ত দর্বাভাববাদ নহে। দর্বাভাববাদীর মতে দমস্ত পদার্থই অসৎ। সর্বাভাববাদী অসংখ্যাতিবাদী। তাঁহাদের মতে ভ্রমস্থলে সর্বত্র অসতের উপরই অসৎ পদার্থের আরোপ হইয়া থাকে। জ্যেও অসৎ, জ্ঞানও অসৎ। সর্বাংশে অসতের ভ্রম স্বীকায় করায় সর্বশূন্মতাবাদী অসৎখ্যাতিবাদী বলিয়া প্রসিদ্দিলাভ করিয়াছেন। সর্বশৃহ্যতাবাদী আকাশকুস্থম প্রভৃতি অলীক বস্তুর প্রতাক্ষাত্মক বিভ্রম স্বীকার করিয়া থাকেন। সর্বপ্রকার ভাবপদার্থকেই সর্বশূন্যতাবাদী নান্তিকসম্প্রাদায় আকাশকুস্থম প্রভৃতির স্থায় অলীক বলিয়া কল্লনা করিয়াছেন---

> আকাশং শশশৃঙ্গঞ্চ বন্ধ্যায়াঃ পুত্র এব চ। অসন্তশ্চাভিব্যজ্যন্তে তথা ভাবেষু কল্পনা॥

> > নাগার্জুনের মাধ্যমিকা কারিকা, ১৯৬ পৃষ্ঠা।

সমস্ত ভাবপদার্থকেই নাগার্জ্বন চক্রাকারে ঘূর্ণায়মান মশালের (অলাতচক্রের) ন্থায়, স্বপ্নে পরিদৃষ্ট মায়াকল্লিত বস্তুর স্থায়, নির্মল জলাধারে প্রতিবিদ্ধিত ছন্দ্রবিদ্ধের স্থায়, মরীচিজলের স্থায় অসৎ বলিয়াই বর্ণনা করিয়াছেন।' ভাববস্তুর কোন স্বকীয় স্বভাব নাই, স্থতরাং তাহাদের কোনরূপ সত্তাও নাই—

"ভাবানাং নিঃস্বভাবত্বান্ন সত্তা বিছতে যতঃ।

মাধামিকা বৃত্তিঃ, ২৩ পৃষ্ঠা।

নিঃস্বভাব ভাবসকল সৎ নহে, অসৎ। এখানে লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, নাগার্জুনের শূভাবাদ কিন্তু সর্বাভাববাদ বা পূর্ণ নাস্তিরবাদ নহে। তাঁহার চরম ও পরম তত্ত্বের বিশ্লেষণ পর্যালোচনা করিলে বুঝা যায় যে, 'সর্বং নাস্তি', এইরূপ সর্বশূভাতাবাদ তাঁহার অনুমোদিত নহে। পরমতন্তকে নাগার্জুন বলিয়াছেন—

"নির্বিকল্প মনানার্থমেতত্ত্বস্থ লক্ষণম্।"

মাধ্যমিকা বৃত্তি, ১৩৩ পৃষ্ঠা।

যাহা নির্বিকল্প এবং নানাপ্রকার নহে, তাহাই তত্ত্ব বলিয়া জানিবে। এই তত্ত্বের ব্যাখ্যায় নাগার্জুন বলেন—

"যাহার নিরোধ নাই, উৎপত্তি নাই, উচ্ছেদ নাই; যাহার আগমনও নাই, নির্গমনও নাই, যাহা একরপ নহে, অনেকরপও নহে, দর্ববিধ প্রপঞ্চের উপরতি বা নির্ত্তি যেখানে আছে, দেই পরমশিবকে শৃত্যবাদীর শৃত্য বলিয়া বুঝিবে।" শৃত্য কিরপ তত্ত্ব পু এই প্রশ্নের উত্তরে নাগার্জুন বলেন,

"সদসং সদসচ্চেতি নোভয়ং বেতি কথাতে।"

মাধ্যমিকা কাঃ ১৩২ পৃষ্ঠা।

শৃন্ম বস্ততঃ "(১) সৎও নহে, (২) অসৎও নহে, (৩) সৎ ও অসৎ, এই উভয় প্রকারও নহে, (৪) সৎ ও অসৎ হইতে ভিন্ন কোন প্রকারও নহে। "সর্বদর্শনসংগ্রহে" মাধবাচার্যও উক্ত শৃন্মবাদের ব্যাখ্যায় পূর্বোক্ত চতুদ্বোটি

নাগাজুনিকত মাধ্যমিকাবৃত্তি, ৪ পৃষ্ঠা।

১। অলাতচক্রনির্মাণস্বপ্রমায়াস্কুক্রকৈ:। ধূমিকান্তঃ প্রতিশ্রুৎকা মরীচ্যুগ্রে: স্মোভব:॥ নাগার্জুন মাধ্যমিক কারিকা, ২০৬ পু:।

২। অনিরোধমসুৎপাদমসুচ্ছেদমশাখতম্। অনেকার্থমনানার্থমনাগমমনির্গমম্। যঃ প্রতীত্য সমুৎপাদং প্রপঞ্চোপশমংশিবম্॥

বিনিমৃত্তি শৃত্যকেই "তর" বলিয়াছেন। উক্ত শৃত্যবাদের ব্যাখ্যায় "সমাধিরাজ সূত্রে" স্পান্ট ভাষায় উক্ত ইইয়াছে—"অস্তীতি নাস্তীতি উভেইপি মিণ্যা" অর্থাৎ পদার্থের অস্তিত্ব ও নাস্তিত্ব, উভয়ই মিণ্যা। "মাধ্যমিক কারিকা"য়ও দেখা যায়,--"আত্মনোইস্তিমনাস্তিমে ন কথঞ্চিচ সিধাতঃ।" (মাঃ কাঃ তৃতীয় খণ্ড, ৫৫ পৃষ্ঠা দ্রুফব্য ) "আলার অস্তিহণ্ড কোন প্রকারে শিদ্ধ হয় না, নাস্তিরও কোন প্রকারে শিদ্ধ হয় না। স্কুতরাং নাস্তিতাই শৃশ্যতা নহে। অতএব উক্তমতে সকল পদার্থই অসৎ বলিয়া নির্দারিত না হওরায় শৃত্যবাদী মাধ্যমিকদম্প্রাদায়কে কিরূপে অসংখ্যাতিবাদী বলা যায় ?" নাগার্জুনোক্ত শৃত্যবাদের ব্যাখ্যায় দেখা যায় যে, আলোচ্য চতুকোটিবিনিমুক্তি 'শৃত্য'ই একমাত্র তর। আমরা যে-সকল বিশ্বপ্রপঞ্চকে মতা বলি, তাহা পরমার্থতঃ মতা নহে, উহা কাল্লনিক মতা। এই কাল্লনিক সত্যেরই অপর নাম 'সংরৃতি' সত্য বা আবিভাক সত্য। সংরুতি শব্দের অর্থ অজ্ঞান বা অবিহা। ও বৌদ্ধগ্রান্থে সংবৃতি, বা সাংবৃত এই উভয় শব্দেরই ভূরি প্রয়োগ দেখিতে পাওয়া যায়। যেখানে লৌকিক কল্পনা প্রমার্থ তরকে আবৃত করিয়াছে, সেই কাল্পনিক সত্যকেই বৌদ্ধ-গ্রন্থৈ সংবৃতি সত্য বা সাংবৃতিক সত্য বলিয়া ব্যাথ্যা করা হইয়াছে। শূভাবাদী মাধামিক সাংবৃতিক বা কল্লিত সত্য এবং পাথমার্থিক সত্য, এই তুই প্রকার সতাই স্বীকার করিয়াছেনঃ—

(ক) দ্বে সত্যে সমুপাশ্রিত্য বুদ্ধানাং ধর্মদেশনা। লোকে সংবৃতি সত্যঞ্চ প্রমার্থতঃ॥

মাধামিক কারিকা।

(খ) সংবৃতিঃ পরমার্থশ্চ সতাদ্বয়মিদং স্মৃত্য। বুদ্ধেরগোচরস্তবং বুদ্ধিঃ সংবৃতিরুচাতে॥

শান্তিদেবকৃত বোধিচর্যাবতার।

১। অতন্তত্ত্বং দদসত্বিয়াত্মক চতুকোটি বিনিম্কিং শৃন্তমেব।
—স্বদর্শনসংগ্রহে—বৌদ্দর্শন।

২। মঃ মঃ ৮ফণিভূষণ তর্কবাগীশের ভাষদর্শনের টিপ্পনী, ৪আঃ ২য় আঃ ৩৭ স্ত্র।

৩। সমস্তাদ্ বরণং সংবৃতিঃ। অজ্ঞানং হি সমস্তাৎ সর্বপদার্থতত্ত্বাবচ্ছাদনাৎ সংবৃতি রুচ্যতে। চন্দ্রকীতির মাধ্যমিকাবৃত্তি, ১ম পরিঃ, ১৮০ পৃষ্ঠা।

আলোচ্য সংবৃতি সত্য ও পারমার্থিক সত্যকে যদি অবৈতবেদান্তোক্ত ব্যাবহারিক ও পারমার্থিক সত্য দৃষ্টিতে ব্যাখ্যা করা যায়, তবে এই মত এই অংশে যে অবৈতবেদান্তের কাছাকাছি গৌছিবে তাহাতে সন্দেহ কি ?

অদৈতবেদান্তীর ব্রহ্ম চতুকোটিবিনিমুক্ত শৃশু নহেন, ক্ষণিকও নহেন। ব্রহ্ম দংস্বরূপ, অকর ও ভূমা। পরমার্থতবের ব্যাখ্যায় একজন ক্ষণিকবাদী, আর একজন নিতা সত্যব্রহ্মবাদী। স্কৃতরাং শৃশুবাদীর শৃশুই ব্রহ্ম, এইরূপ অভিনব সিদ্ধান্ত কিরূপে গ্রহণ করা যায় ? আচার্য শঙ্কর তাঁহার ব্রহ্মবাদে বিজ্ঞানবাদেরই ব্যাখ্যান্তর প্রদর্শন করিয়াছেন, এইরূপ কল্পনাও উদ্ভট। শঙ্কর প্রচন্থর এইরূপ যাঁহারা প্রচার করেন, তাঁহারা সত্যের অপলাপই করিয়া থাকেন। নাগার্জুন চতুক্ষোটিবিনিমুক্তে শৃশুতার যে ব্যাখ্যা করিয়াছেন তাহার সহিত অদৈতবেদান্তীর মায়াবাদের সাদৃশ্য পরিস্ফুট। মায়াও যেমন সংও নহে, অসংও নহে, সদসংও নহে, সদসদ্ ভিন্নও নহে, নাগার্জুনের শৃশুতাও সেইরূপ সংও নহে, অসংও নহে, সদসং এই উভয় প্রকারও নহে। সদসদ্ ভিন্ন অন্ত কোনও প্রকারও নহে।

## 'চতুকোটি বিনিমু ক্তিং শৃত্যমিত্যভিধীয়তে'।

ইহা আমরা পূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। অনেকে মনে করেন শক্ষরের মায়াবাদ বোদ্দাক্ত মায়াবাদ বা চতুক্ষোটি বিনিমুক্ত শৃশুবাদ হইতে গৃহীত হইয়ছে। অনির্বাচ্যবাদ শক্ষরের উদ্ভাবিত নহে। 'লক্ষাবতারসূত্রে' 'প্রজ্ঞা-পারমিতা' প্রভৃতি গ্রন্থে অনির্বাচ্য মায়াবাদের বিবরণ দেখিতে পাওয়া যায়। ঐ সকল প্রাচীন বৌদ্ধগ্রন্থ হইতেই আচার্য শক্ষর মায়াবাদ এবং জগন্মিথ্যাত্বাদ গ্রহণ করিয়া, তাঁহার অদৈতবেদান্তমত প্রচার করিয়াছেন, অদৈতদর্শনের ব্যাখ্যায় শক্ষরের নিজস্ব কোনও দান নাই। আমরা এই প্রসঙ্গে শক্ষরমত ও বৌদ্ধ মতের তুলনামূলক যে আলোচনা করিলাম, সেই আলোচনা হইতে ভারতীয় দর্শনিচিন্তায় শক্ষরের অবদান কতথানি তাহা স্থবী পাঠক খুঝিতে পারিবেন। স্বীকারই করিলাম যে অনির্বাচ্য মায়াবাদ শক্ষরের উদ্ভাবিত নহে। কিন্তু তাহার জন্ম বৌদ্ধের নিকট ধার করিতে হইবে কেন ? ঝগ্বেদীয় প্রসিদ্ধ 'নাদদীয় সৃক্তে'ই অনির্বাচ্যবাদের মূল সূত্র নিহিত আছে দেখা যায়।

"নাসদাসীয়োসদাসীত্তদানীম্"॥ ঋগ্বেদ ১০মঃ, ১৩৯ সূক্ত, ১ম মন্ত।

আনীদবাতং সধয়া তদেকং তন্মাদ্ধাগুলপরং কিঞ্চাদ। ঐ ২য় মন্ত্র।

উন্নিখিত মন্ত্রের ব্যাখ্যায় সায়নাচার্য স্পান্টই বলিয়াছেন যে, স্থির উষায় জাগতিক বস্তুসকল সতারূপেও নিধারণের যোগ্য ছিল না, আবার আকাশকুস্থমের হ্যায় অসৎও ছিল না। সমস্ত বস্তুরাজিই তথন অনির্বাচ্য ছিল—"উভয়বিলক্ষণমনির্বাচ্যমাসীৎ" সায়নভাষ্য। আলোচ্য শ্রুতিতেই অনির্বাচ্যবাদের স্পান্টতঃ নির্দেশ আছে। আচার্য মধুসূদন সরস্বতী উল্লিখিত শ্রুতিবয়কেই অনির্বাচ্যের শ্রোত প্রমাণরূপে 'অবৈতিসিদ্ধিতে' উল্লেখ করিয়াছেন।

শূভাবাদের ব্যাখ্যা প্রদক্ষে ইহাও অবশ্য লক্ষনীয় যে, প্রাচীনকালে সর্বপ্রকার পদার্থের নান্তির বা সর্বাভাববাদও শূভাবাদ আখ্যা লাভ করিয়া-ছিল। ঐ মতবাদ যাঁহারা সমর্থন করিতেন, তাঁহারা অভাব হইতে তথাকথিত ভাব জগতের উৎপত্তি ব্যাখ্যা করিতেন এবং সর্বাভাববাদী বা সর্বশৃভাতাবাদী বলিয়া অভিহিত হইতেন। ঐরপ নান্তিকাবাদ স্থুখী দার্শনিকের হৃদয় স্পর্শ করে নাই, ইহা আমরা পূর্বেই বলিয়াছি। উপরে আচার্য নাগার্জুনের ব্যাখ্যাত শূভাবাদের যে পরিচয় দেওয়া গেল, ঐরপ শূভাবাদেই মাধ্যমিক দার্শনিকস্প্রোদায়ের অনুমোদন লাভ করিয়াছে। মাধ্বাচার্য 'সর্বদর্শনসংগ্রাহে' যে শূভাবাদের পরিচয় লিপিবদ্ধ করিয়াছেন, তাহাও স্বাভাববাদ নহে। তিনি চতুক্ষোটি বিনিমুক্তি শূভাবাদের ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ইহা আমরা ইতঃপূর্বেই আলোচনা করিয়াছি। বৌদ্ধদর্শনের পরিসমাপ্তিতে মাধ্বাচার্য 'বোধিচিত্তবিবরণের' যে শ্লোকগুলি উদ্ধৃত করিয়াছেন তন্মধ্যে নিম্নোক্ত শ্লোকটি দেখিতে পাওয়া যায়ঃ—

আকার সহিতা বুদ্ধির্যোগাচারস্থ সম্মতা। কেবলাং সংবিদং স্বস্থাং মহান্তে মধ্যমাঃ পুনঃ॥

শাকার বিজ্ঞানই যোগাচার দর্শনের অভিপ্রেত; নিরাকার বিজ্ঞান মাধামিক শৃশুবাদীর অভিলবিত তত্ত্ব। নাগার্জুনের বিশ্লেষণের সহিত উক্ত শ্লোকের আলোচনা করিলে শৃশুবাদ যে সর্বাভাববাদ নহে তাহা নিঃসন্দেহে বুঝা যায়। শৃশুবাদ সম্পর্কে নানারূপ ভ্রান্ত ধারণা স্থুধী চিত্তকে আবিল করিতেছে। স্থুতরাং এই মতের গভীর আলোচনা আবশ্যক। আমরা এখানে দিগ্দর্শনমাত্র করিয়াই বিরত রহিলাম।

বৌদ্ধোক্ত শৃহ্যবাদ ও বিজ্ঞানবাদের সহিত অদ্বৈতবেদান্তের কোন কোন অংশে সাদৃশ্য অনস্বীকার্য। বহির্জগতের পারমার্থিক সত্যতা খণ্ডনপ্রসঙ্গে এই সাদৃশ্য বিশেষভাবে লক্ষণীয়। শূক্সবাদী মাধ্যমিক এবং অধৈতবেদাস্তমত বিজ্ঞানবাদী যোগাচারদর্শনের সহিত প্রমৃতত্ত্বে (Final বৌদ্ধমতের তুলনা Metaphysical stand) অদৈতবেদান্তের বিপুল বৈদাদৃশ্য পরিলক্ষিত হইলেও, যে যুক্তিতর্কের দারা অদৈতাচার্যগণ পরিদুশ্যমান বিশ্ব-প্রপঞ্চের পারমার্থিক সত্যতা খণ্ডন করিয়াছেন, তাহার পিছনে নাগার্জুন প্রভৃতি বৌদ্ধাচার্যগণের স্থানিপুণ বিচারশৈলী নিঃদন্দেহে অনুপ্রেরণা সঞ্চার করিয়াছে। অদৈতচিন্তা-জগতের অপ্রতিদন্দী সমাট্ আচার্য শঙ্কর তাঁহার বেদান্ত-ভাষ্যে বৌদ্ধমত খণ্ডন করিতে যথেষ্ট তৎপরতা প্রদর্শন করিয়াছেন. ইহা স্থুধীমাত্রেই অবগত আছেন। কিন্তু তাহা সত্ত্বেও আচার্য শঙ্করের সমসাময়িককালে ব্রহ্মসূত্রের ভাস্করভাষ্য প্রণেতা আচার্য ভাস্কর, পরবর্তীকালে বিশিষ্টাদ্বৈতবাদী শ্রীরামানুজাচার্য, দ্বৈতবেদান্তী মধ্বাচার্য, সাংখ্যাচার্য বিজ্ঞানভিক্ষ প্রভৃতি আচার্য শঙ্করকে প্রচ্ছন্ন বৌদ্ধ বলিয়া অভিযুক্ত করিয়াছেন। এই অভিযোগটি এতই ব্যাপক যে ইহাকে সম্পূর্ণ অমূলক বলিয়া উড়াইয়া দিতে অনেক মনীষীই দ্বিধাবোধ করিবেন। এই পরিস্থিতিতে বর্তমান প্রবন্ধে বৌদ্ধদর্শন ও অদৈতদর্শনের কোথায় কোন অংশে ঐক্য, আর কোথায় অনৈক্য, তাহার তুলনামূলক বিচার ও বিশ্লেষণ আমরা বিশেষ প্রয়োজন এবং প্রাসঙ্গিক বলিয়াই মনে করি।

অদৈতদর্শন মাধামিক ও যোগাচারদর্শনের ছায়ামাত্র; উহা বৌদ্ধদর্শনেরই একটি প্রচন্থর রূপ—এই অভিযোগ সম্পর্কে অদ্বৈত দার্শনিকগণ
সচেতন। এসম্পর্কে তাঁহাদের বক্তব্যও পরিষ্কার এবং পরিচন্থর। অদৈতবেদান্তী বলেন, রামানুজ, মধ্ব, ভাস্করাচার্য প্রভৃতি প্রতিবাদী দার্শনিকগণ
বৌদ্ধদর্শন ও অদ্বৈতদর্শনের কেবলমাত্র একটা দিক্ দেখিয়াই একটি
অনভিপ্রেত সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন। সেই দিক্টি হইল 'নেতিবাচক'
দিক্। মাধামিক, যোগাচার ও অদ্বৈতবেদান্তে পরিদৃশ্যমান বিশের বাস্তব
সত্যতা স্বীকৃত হয় নাই, ইহা অবশ্য সত্য কথা। এই নিষেধাত্মক
(negative) দিক্টিতে মহাযান বৌদ্ধমত ও অদ্বৈতবেদান্ত-মতের অংশতঃ
মিল দেখিয়াই, বিভিন্ন খাতে প্রবাহিত ছুইটি দার্শনিক চিন্তাধারাকে এক ও

অভিন্ন বলিয়া সিদ্ধান্ত করা বিভ্রান্তির পরিচায়ক সন্দেহ নাই। নির্পেক্ষ্ সংস্কারমূক্ত পরিচছন মন লইয়া বস্তুত্ত বিচার করিতে গেলে, চুইটি বিশিষ্ট দার্শনিকমত কোন্ তত্ত্ব অস্বীকার করিল, শুধু তাহা দেখিলেই চলিবে না; কোনু তর স্বীকার করিল তাহাও আলোচনা করিতে হইবে। অস্বীকারের ক্ষেত্রে মিল থাকিলেও, স্বীকারের ক্ষেত্রে যদি গুরুতর পার্থক্য দেখা দেয়, তবে চুইটি ভিন্নপথগামী দর্শনকে মূলতঃ এক বলিয়া অভিযোগ উত্থাপন করা নিতান্তই অদমীচীন। 'নেতিবাচক' ও 'ইতিবাচক' (Negative and Positive) দুইটি দিক সমানভাবে বিচার করিয়াই সিদ্ধান্তে গৌছিতে হইবে। অদৈতবেদান্তের দিদ্ধান্তে বিজ্ঞানাতিরিক্ত বিজ্ঞেয় জগতের কোনরূপ বাস্তব সতা নাই; কিন্তু এই বিজ্ঞান এক অদ্বিতীয় শাশত ও প্রব। এই বিজ্ঞান বিশেঘ্য-বিশেষণ, জ্ঞান-জ্ঞাতা-জ্ঞেয় প্রভৃতি সর্বপ্রকার সম্বন্ধের অতীত, কৃটস্থ ব্রহ্মস্বরূপ। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধমতে বিজ্ঞানই একমাত্র সৎ হইলেও, এই বিজ্ঞান ক্ষণিক। 'উৎপত্ম বিনশ্যতি', ইহাই বৌদ্ধোক্ত বিজ্ঞানের স্বভাব। সততচঞ্চল ক্ষণিক বিজ্ঞানের নিরবচ্ছিন্ন প্রবাহকেই স্থির মনে করিয়া মানুষ ভুল করে। গতিচঞ্চল দীপশিখায় অনন্ত বহ্নিকণিকার স্রোত বহিষা চলে। একের পর এক আলোর কণাগুলি উৎদারিত হইষা মৃহুর্তে মিলাইয়া যায়, তবু মনে হয়, একটি দীপ, একটি শিখা। এই একত্ব বা স্থিরত্ববোধ বিভ্রমমাত্র। বৌদ্ধসিদ্ধান্তে সৎ বা সন্তামাত্রই ক্ষণিক এবং ক্ষণিক অর্থই অনিত্য; স্থত্রাং সৎ বা অস্তিত্বের অর্থই দাঁড়াইতেছে অনিতা। নিতাবস্তর এইমতে কোনরূপ অস্তিত্বই নাই। স্পার্থতমত ইহার সম্পূর্ণ বিপরীত। অদৈতসিদ্ধান্তে অস্তিত্ব অর্থই নিতা। অনিতা বস্তুর কোনপ্রকার বাস্তব অস্তিত্ব থাকিতেই পারে না। যাহা বাস্তবিকই দৎ, তাহার বিলোপ, বিকার বা বিবর্তন ঘটিতে পারে না। এই অব্স্থায় দৃশ্যমান বিশ্বপ্রপঞ্চের তাত্ত্বিক অস্তিত্ব অস্বীকার করায় এবং একমাত্র ভূমা বিজ্ঞানেরই

সর্বদর্শনসংগ্রহে মাধবাচার্য কর্তৃক উদ্ধৃত বৌদ্ধাচার্য জ্ঞানশ্রীর কারিকা।

যৎসত্তৎক্ষণিকং যথা জলধরঃ সন্তশ্চভাবা অমী

সন্তাশক্তিরিথার্থকর্মণি মিতেঃ সিদ্ধেরু সিদ্ধা ন সা।

নাপ্যেইকব বিধান্থথা পরক্তবেনাপি ক্রিয়াদির্ভবেৎ

দ্বেধাপি ক্ষণভঙ্গ সঙ্গতিরতঃ সাধ্যে চ বিশ্রাম্যতি ॥

সত্যতা স্বীকার করায় যদি অদৈতবেদান্তীকে বিজ্ঞানবাদী বলিয়া ধরিয়াই नरे, তথাপি একথা মানিতেই হইবে যে, বিজ্ঞানবাদীবৌদ্ধ অদৈতবাদী নহেন, তাঁহারা বহুত্বাদী। অপরপক্ষে, অদৈতবাদীরাই কেবল অবিমিশ্র একত্ববাদী—যাহা বৌদ্ধসন্মত বহুত্ববাদের সম্পূর্ণ বিপরীত। অদ্বৈতবাদী Monist, বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ Pluralist। শৃত্যবাদের সহিত অদৈতবাদের বৈসাদৃশ্য আরও পরিফুট। শৃহ্যবাদীর মতে বিজ্ঞান বা বিজ্ঞেয় (Subject and Object) কাহারও কোনরূপ বাস্তব সতা নাই। বিজ্ঞানের অতিরিক্ত বিজ্ঞের ( দৃশ্য ) বস্তুর অস্তিত্ব যেমন প্রমাণ করা যায় না, সেইরূপ বিজ্ঞেয় বস্তুর সম্পর্কবাতীত বিজ্ঞানের কোন ধারণাই করা যায় না। বিজ্ঞেয় বিষয়ই জ্ঞানকে রূপ দিয়া থাকে। বিজ্ঞেয় বিষয় না থাকিলে বা বিজ্ঞেয় মিথ্যা বলিয়া প্রমাণিত হইলে, বিজ্ঞান দাঁডাইবে কাহার ভিত্তিতে 

ত একদিকে প্রমাণ অসম্ভব, আর অন্যদিকে ধারণাই অসম্ভব। স্ততরাং প্রমাণের অসম্ভাব্যতা ও স্বরূপের অসম্ভাব্যতা, এই চুই মিলিয়া যে সিদ্ধান্তে পৌছিতে হয় তাহা হইল এই—পারমার্থিক তত্ত্ব বলিয়া কিছুই নাই; কোন তত্ত্ই নাই। তত্ত্বের রাজ্যে মহাশৃহাতাই বিরাজ করে। এই শৃহাই একমাত্র তব। এই Absolute negation বা সর্বাত্মক নিরস্কুশ নিষেধকে শুধু আমর। Bradleyর ভাষাতেই Metaphysics বলিতে পারি—"A man who is ready to prove that Metaphysics is impossible is a brother Metaphysician with a rival theory of his own."\*

কোন Metaphysical Reality বা প্রমার্থতর না মানাটাও এক প্রকার Metaphysics বা বিশেষ তর কিনা, এই প্রদঙ্গ আমরা পরে আলোচনা করিব। এখানে এইটুকু অবশ্য বলিয়া রাখা ভাল যে, 'তর্ব' কথাটি ছুইটি বিভিন্ন অর্থে আমাদের দর্শনে ব্যবহৃত হইয়া থাকে বলিয়া, ঐ ছুইটি বিভিন্ন অর্থসম্পর্কে আমাদের বিভ্রান্তি উপস্থিত হওয়া খুবই স্বাভাবিক। কোনও বস্তুর যথাযথ অস্তিত্বকেই 'তর্ব' বলা হয়। পক্ষান্তরে, সুক্ষম বিচার ও বিশ্লেষণের দ্বারা উপস্থাপিত কোনও দার্শনিক মতবাদকেও

<sup>\*</sup>Professor A. J. Ayer-Language, Truth and Logic-p.p. 34.

অধ্যাপক Ayer এখানে নিজের ভাষায় Bradleyর বক্তব্য সংক্ষিপ্তাকারে উপস্থিত করিয়াছেন—

Bradley-Appearance and Reality-Introduction দুইব্য ৷

'তর্ব' আখ্যা দেওয়া হইয়া থাকে। কোনও বস্তুর অস্তিত্ব এবং সেই বস্তু-সম্পর্কিত কোন মতবাদের অস্তিহ এক কথা নহে। বস্তুর সতা বা সত্যতাই বস্তুতত্ত্ব। সেই তত্ত্বে পোঁছিবার পথ হইল দার্শনিক মতবাদ। স্তুতরাং মতবাদ হইল তত্ত্বের আলোচনা ও বিশ্লেষণের সারসংকলন। বলেন যে, বিজ্ঞান বা বিজ্ঞেয় বিশ্বপ্রপঞ্চ কাহারও পারমার্থিক সত্যতা নিরূপণ করা যায় না। স্থতরাং metaphysics is impossible. তর্বনিরূপণ চুরুই। শূভাবাদীর ঐক্নপ মতবাদে পারমার্থিকতত্ত্বের কোন স্থান নাই। পারমার্থিক-তর নাই, শৃত্যবাদীর এই উক্তিও পরমার্থ কিনা; দকলই শৃত্য, 'দর্বংশৃত্যম্', এই মতবাদও শুলু কিনা ? বৌদ্ধতার্কিক নাগার্জুন তাঁহার 'বিগ্রহব্যাবর্তনী' গ্রন্থে উল্লিখিত প্রশাের স্থানিপুণ সমাধান প্রদর্শন করিয়াছেন। শ্রীহর্ষ প্রমুখ অদৈতাচার্যগণ নাগাজুনের যুক্তি ও বিচারশৈলী হইতে যথেট অনুপ্রেরণা ও সাহায্যলাভ করিয়াছেন। কারণ, অদৈতবাদের বিরুদ্ধেও অনুরূপ প্রশুই উঠিয়াছে—'জগৎ মিথ্যা', এই উক্তিটিও মিথ্যা কিনা ? এই উক্তি মিথ্যা হইলে জগৎ সত্যই হইয়া দাঁড়ায়; সত্য হইলেও জগৎ সত্যই হয়। কেননা, ঐরপ উক্তিটিও তো জগতেরই অন্তর্গত, জগতেরই অংশ, জগতের বাহিরে নহে। ফলে, জগৎ যে অন্ততঃ অংশতঃ সত্য হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ? জগতের এই অংশটিই কেবল সত্য হইবে, আর বাকী সব মিথ্যা হইবে, এইরূপ কোনও থামখেয়ালী নিয়ম বা অনুশাদন তর্কের ভিত্তিতে স্থগঠিত দর্শনের রাজ্যে অচল। শব্দাদৈতবাদী মহাবৈয়াকরণ ভর্তৃহরি তাঁহার 'বাক্যপদীয়'গ্রন্থে, শ্রীহর্ষ 'থণ্ডনথণ্ডথাছে', আচার্য মধুসূদন সরস্বতী 'অদ্বৈত-সিদ্ধিতে' আলোচ্য প্রশ্নেরউত্তর দিয়াছেন। । তাঁহাদের উত্তর ও বিচারের ধারা, বিশেষতঃ খণ্ডনখণ্ডথাত্য গ্রন্থে শ্রীহর্ষের বিচারপদ্ধতি নাগাজুনের তর্কলহরীর কথাই স্বধী পাঠককে স্মরণ করাইয়া দেয়। শ্রীহর্ষের খণ্ডনরীতি যে অনেকাংশে নাগাজুনের থণ্ডনশৈলীরই অনুরূপ, এবং এইর্ছ যে বৌদ্ধতার্কিক নাগাজুনের প্রভাবে প্রভাবিত হইয়াছিলেন তাহাতে সন্দেহের অবকাশ নাই। আচার্য শঙ্করের অদ্বৈতবাদকে প্রচ্ছন্ন বৌদ্ধমতবাদরূপে অভিযুক্ত ইহাও একটা কারণ বলিয়া আমাদের মনে হয়। স্থানির্দিষ্ট বিচারাংশে শৃত্যবাদ

১। নাগাজুনের বিগ্রহব্যাবর্তনী দ্রষ্টব্য।

<sup>\*</sup>এই সম্পর্কে পূর্ববর্তী অধ্যায়ে জগতের মিথ্যাত্ব-মিথ্যাত্ব-নিরুক্তি পর্যায়ে আমরা বিস্তৃত আলোচনা করিয়াছি। স্বধী পাঠক সেই আলোচনা দেখিবেন।

ও অদৈতবাদের মধ্যে পদার্থবিশ্লেষণের পদ্ধতিতে (Logical method) মিল থাকিলেও, পরমার্থতত্ত্বের ধারণা ও ভাবনার ক্ষেত্রে উভয়মতের বৈসাদৃশ্যও লক্ষণীয়। শূতাবাদের সিদ্ধান্তে বস্তুতব্বের সত্যতা (Metaphysical Reality) অসম্ভব পরিকল্পনা। আমরা শুধু বস্তুর ব্যবহারিক (Conventional) অস্তিত্বকেই মানিতে পারি। ইহার পিছনে কোনও নিরস্কুশ, নিরপেক্ষ স্বাধীন বস্তুসত্তা স্বীকার করিতে পারি না। যুক্তির ক্ষেত্রে তাহা অচল। অদৈতবাদে পরমার্থ সত্যতা (Metaphysical Reality) শুধু সম্ভব তাহাই নয়। ইহা স্বয়ংভব, স্বয়ংজ্যোতিঃ, ধ্রুব, নিত্য এবং আনন্দঘন। ইহাই বিজ্ঞান-স্বরূপ ব্রহ্ম। আধুনিক পাশ্চাত্য দর্শনের অন্যতম প্রধান স্তম্ভ হইল— Logical Positivism। এই মৃতবাদেরও দার সংকলন করিলে দাঁড়ায় এই যে, তত্ত্ববিজ্ঞান অসম্ভব-Metaphysics is impossible। Philosophy বা দর্শনের একমাত্র কর্তব্য হইল আমাদের ধারণা ও ভাবনাকে বিচার ও বিশ্লেষণের (Logical analysis) মাধ্যমে যাচাই করা এবং সংশোধন করা। যেখানে তর্কের আলোকপাত সম্ভবপর হয় না, এমন কোন তত্ত্ব নাই বা থাকিতে পারে না। এই সর্বাত্মক নিষেধের পূজারী পাশ্চাত্য দার্শনিকর্ন্দ (Absolute negativists) তাঁহাদের মূল প্রতিপাগ্য সম্পর্কে ১৮ শত বৎসর পূর্বের ভারতীয় দার্শনিক নাগার্জুনের নিকট দর্শনের প্রথম পাঠ গ্রহণ করিতে পারেন। মাধ্যমিক বৌদ্ধাচার্য নাগার্জুনও তত্ত্বের ব্যাখ্যায় বিচার ও বিশ্লেষণের গণ্ডীর বাহিরে যাইতে চাহেন নাই। তর্কের বাহিরে তর নাই, ইহাই তাঁহারও অভিমত। অদৈতদিদ্ধান্তে তর তর্কের শীমার বাহিরে। তর্কের দ্বারা তত্ত্বের নিরূপণ ও মীমাংসা সম্ভবপর নহে। তর্কের পটভূমিতে সত্যের প্রতিষ্ঠা সম্ভবপর নহে বলিয়াই, অদৈতবেদান্তী দৃশ্যমান অনির্বচনীয় বিশ্বপ্রপঞ্চের আধাররূপেও এক অদ্বিতীয় স্বপ্রকাশ বিজ্ঞানময় তত্ত্ব স্বীকার করিয়াছেন। ঐ বেদান্তবেগু তত্ত্ব তর্কের অগম্য। তর্কের যেখানে শেষ, তত্ত্বের দেখানেই প্রকাশ। বহিমুখি ইন্দ্রিয়রাজির সাহায্যে দৃশ্যমান প্রপঞ্চের কথঞ্চিৎ পরীক্ষা-নিরীক্ষা সম্ভবপর হইলেও. ইন্দ্রিয়ের অগমা, অবাঙ্মনসগোচর জগদাধার সচ্চিদানন্দ তত্ত্বকে তর্কের

<sup>&</sup>gt;। তর্কাপ্রতিষ্ঠানাদন্তথানুমেয়মিতিচেদেবমপ্যবিমোক্ষপ্রদঙ্গ:।

বঃ হঃ ২।১।১১। এই হুত্রের ভাষ্য ও ভাষতী দুইবা।

পথে জানিবার সম্ভাবনা কোথায় ? তর্ক হইতে তত্ত্বে পৌছিবার পথ তার্কিকস্থলভ নহে। তত্ত্ববিজ্ঞানের পথ উপলব্ধি বা অনুভৃতির পথ। [From Logic to Metaphysics, the step is not logical but Alogical.]

চুইটি সম্পূর্ণ বিভিন্ন দার্শনিক প্রস্থানের মধ্যে কোন কোন সিদ্ধান্তে আংশিক দাদৃশ্য থাকিলেই যদি চুইটি দর্শন এক হইয়া যাইত, তবে পৃথিবীর সকল দার্শনিক মতবাদই মিলিয়া মিশিয়া একাকার হইয়া যাইত। দার্শনিক চিন্তারাজ্যে এমন কোনও চুইটি দার্শনিক প্রস্থান দেখান সম্ভবপর নহে. মধ্যে কোনও ক্ষেত্রে কোনও রূপেই কোন মিল নাই। স্থ্রপ্রসিদ্ধ অদ্বৈতাচার্য প্রকাশাত্ম্বতি তাঁহার 'পঞ্চপাদিকা বিবরণ' গ্রন্থে এই প্রদঙ্গ উত্থাপন করিয়া বলিয়াছেন—তুইটি দার্শনিক মতবাদের মধ্যে কোন অংশে দামা থাকিলেই যদি মৌলিক চুইটি দার্শনিক দিদ্ধান্ত এক ও অভিন্ন বলিয়া ধরিয়া লইতে হয়, তাহা হইলে প্রভাকর, কুমারিল, জৈন, বৌদ্ধ, চার্বাক প্রভৃতি সকল দর্শনই একাকার হইয়া মিলিয়া যাইবে। চার্বাক স্বষ্টিকর্তা ঈশর মানেন না। পূর্বমীমাংদকেরাও বিশ্বস্রফ্টা দর্বজ্ঞ ঈশ্বর স্বীকার করেন না। চার্বাক স্বর্গ, দেবতা, পরলোক মোক্ষ স্বীকার করেন না। প্রভাকরও শরীরী দেবতা, স্বর্গ ও মোক্ষ স্বীকার করেন না। চার্বাক বেদের প্রামাণ্য মানেন না, পূর্বমীমাংসকগণ বৈদিক কর্মকাণ্ডের বিধিবাক্যসমূহের স্বাধীন প্রামাণ্য মানেন বটে, কিন্তু বৈদিক মন্ত্রসংহিতার স্বতন্ত্র প্রামাণ্য স্বীকার করেন না। যজ্ঞীয় বিধিব্যবস্থায় বিনিযুক্ত হয় বলিয়াই বৈদিকমন্ত্রসমূহের গৌণ প্রামাণ্য মীমাংসক আচার্যগণ সমর্থন করিয়া থাকেন। প্রভাকরের মতে অনুভৃতিই প্রমাণ। বৌদ্ধ এবং জৈনমতেও জ্ঞানই প্রমাণ। অনুভূতি ক্ষণিক, স্কুতরাং প্রমাণ প্রমেয় প্রভৃতি সম্পূর্ণই ক্ষণিক। জৈনগণ ভেদাভেদবাদী, কুমারিলও ভেদাভেদবাদী। । অতএব যেই

স্বরূপ পররূপাভ্যাং নিত্যং সদসদাত্মকে। বস্তুনি জ্ঞায়তে কিঞ্চিদ্রূপং কৈশ্চিৎকদাচন॥

নহাত্যন্তমভেদোহন্তি ক্লপাদিবদিহাপি নঃ। অত্যন্ত ভিন্নতাম্মাভি নৈৰ্ব কম্চচিদিয়াতে। সৰ্বং হি বস্তুক্রপেণ ভিন্নতে ন পরস্পরম্॥ শ্লোক বাঃ শৃত্যবাদ ১২ শ্লোক। শ্লোক বাঃ, শৃত্যবাদ ১৯ কাঃ।

লোক বা: শৃত্যবাদ ১০৫ লোক।

<sup>\*</sup> শ্লোকবাতিক অভাব পরিচ্ছেদ দ্রষ্টব্য।

যুক্তিতে অদৈতবেদান্তদর্শন ও বৌদ্ধদর্শন এক। সেই একই যুক্তিতে প্রভাকর অর্ধেক চার্বাকপন্থী এবং অর্ধেক বৌদ্ধপন্থী। কুমারিল অর্ধেক জৈনপন্থী ও অর্ধেক চার্বাকপন্থী। এইরূপে প্রতিবাদীর যুক্তির অসারতা প্রদর্শন করিয়া, যাঁহারা অদ্বৈতমতবাদকে প্রচহন বৌদ্ধমত বলিয়া উপহাস করিয়াছেন, তাঁহাদিগকে প্রকাশাত্মতি কঠোর ভাষায় তিরস্কার করিয়াছেন।

প্রকাশাত্মযতি বলিয়াছেন—

প্রতিবাদী বলিতে পারেন যে, বিজ্ঞানের আধারে বিশ্বপ্রপঞ্চরাত। স্থৃতরাং বহির্জগতের অস্তিত্ব বাস্তবিক নহে, কাল্পনিক। এইরূপ অভিমত বিজ্ঞান-বাদী বৌদ্ধ এবং অদ্বৈতবেদান্তী তুল্যভাবেই পোষণ করেন। অতএব এই অংশে উভয় মতের দাম্য স্থধী দার্শনিক অস্বীকার করিতে পারেন না, ইহা সত্য কথা। কিন্তু এথানে প্রশ্ন এই, আপনারা অদৈতবাদের প্রতিদৃদ্দী হৈতবাদীরাও স্বীকার করিয়া থাকেন যে, বিজ্ঞানে বিজ্ঞেয় বিষয় প্রতিভাসিত হয়। স্বতরাং আপনারা ( দ্বৈতবাদীরা )ইবা বিজ্ঞানবাদী হইবেন না কেন ? আপনারা অবশ্য বলিতে পারেন যে, আমাদের (হৈতবাদিগণের) মতে বিজ্ঞানে বিজ্ঞেয় বিষয় প্রতিভাসিত হয় ঠিকই, তবে এই প্রতিভাস কথনও হয় সত্য, কথনও বা হয় মিথ্যা। ফলে, আমরা ( দৈতবাদীরা ) সত্যজ্ঞান ও মিথ্যাজ্ঞানের পার্থক্য ব্যাখ্যা করিতে পারি। কিন্ত আপনাদের (অদৈতবাদী এবং বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধের) সিদ্ধান্তে জাগতিক সর্ববিধ জ্ঞানই যথন স্বপ্নতুলা, তথন সতা ও মিথ্যা জ্ঞানের প্রভেদ আপনারা করিবেন কেমন করিয়া ? জগৎসত্যতাবাদীর এইরূপ আপত্তির উত্তরে আমরা বলিব—জাগতিক বস্তুজ্ঞানের ব্যাপারে আপনারা দ্বৈতবাদীরা যেরূপে সত্য ও মিথার তফাৎ করেন, আমরাও অনুরূপভাবেই সত্য ও মিথা-জ্ঞানের তফাৎ করিয়া থাকি। আপনারা ব্যাবহারিক অভিজ্ঞতার ভিত্তিতে সত্য ও মিথ্যার প্রভেদের রেখা টানিয়া থাকেন। যে সকল ক্ষেত্রে পূর্ব অভিজ্ঞতার ভিত্তিতে আপনাদের অভীষ্ট ফল লাভ হয়, সেই জ্ঞানকে আপনারা সত্য বলেন, অভীষ্ট ফল লাভ না হইলেই জ্ঞানকে মিথ্যা সংজ্ঞায় অভিহিত করেন। ফলের দ্বারা জ্ঞানের যাচাই করিয়াই মানুষকে লৌকিক জগতে চলিতে হয়, ইহা অস্বীকার করিবার উপায় নাই। স্থুতরাং জ্ঞানের অর্থ ক্রিয়াকারিত্ব—ব্যবহারিক জীবনে আপনাদের (দৈতবাদিগণের)

ন্যায় আমরা অদৈতবাদীরাও মানিয়া চলি। তবে, আমরা শুধু এইটুকুই বলি যে, সতা ও মিথ্যার এই ধারণা কেবল ব্যবহারিক জগতের জ্ঞানগরিমার মধ্যেই সীমাবদ্ধ। অনাদিকাল প্রচলিত এই লৌকিক ব্যবহারপদ্ধতির ভিতর দিয়াই জাগতিক জীবনের দৈনন্দিন কাজকর্ম চলিয়া যায়। সমাজ ও সংসারজীবনে চলার পথে কোনরূপ বাধাই উপস্থিত হয় না। এইজন্মই ফলের দারা যাচাই করিয়া সংসারী জীব সত্যকে বলে সত্য, মিথ্যাকে বলে মিথ্যা। জ্ঞানের এইরূপ সত্য ও মিথ্যার ব্যাখ্যা দার্শনিকের যুক্তি-তর্ক, বিচার ও বিশ্লেষণের উপর নির্ভর করে না ; নির্ভর করে জীবনের গতির উপর। নিখিল বিশ্বব্রুগাণ্ডকে একটা বিরাট কল্লনার বিলাস বলিয়া ধরিয়া লইলেও ব্যবহারিক সত্য ও মিথ্যার ক্ষেত্রে কোনও প্রকার ইতরবিশেষ ঘটে না। সত্য ও মিথ্যার এই লৌকিক ধারণা কল্লিত বিশের একটা কাল্লনিক রীতিমাত্র। যুক্তির দারা এই রীতিকে অভ্রান্ত বলিয়া প্রতিষ্ঠিত করাও যেমন সম্ভবপর নহে, আবার অনাদিকাল সঞ্চিত এই কল্পনার সূত্রকে সহজে ছিন্ন করাও কর্টসাধ্য। সংসারজীবনে কাজ চলাইবার একটি চিরাচরিত প্রথা হিসাবেই ইহা মানিয়া লওয়া সম্ভবপর। অদৈতীরাও দেই হিসাবেই ইহা মানিয়া লইয়াছেন। এই মুহূর্তে আমার জ্ঞানের পরিধিতে যাহা রূপা বলিয়া প্রতিভাসিত হইল, পরমুহূর্তে তাহাই আবার একখণ্ড ঝিনুক হিসাবে প্রতিভাত হইল। প্রথম জ্ঞানটিকে বলিলাম মিথ্যা, দ্বিতীয়টিকে বলিলাম সত্য। কিন্তু কেন ? যাহাকে এতদিন ঝিতুক বলিয়া ধারণা করিয়াছি, ইহার দারা সেই ধরণের কাজ চলে বলিয়াই তো প আর দশজনেও ইহাকে ঝিলুক হিসাবে দেখিয়া থাকে বলিয়াই তো ? অনন্ত কালের মাপকাঠিতে অনন্তব্রক্ষাণ্ডে ইহাই চিরন্তন সত্য, একথা শপথ করিয়া কে বলিতে পারে ? অদীম বিশ্বের ক্ষুদ্রাদপি ক্ষুদ্র পৃথিবী নামক একটি বিন্দৃতে ততোধিক ক্ষুদ্র মানুষনামক কয়েকটি প্রাণী সত্য ও মিথাার যে ধারণা লইয়া সংসারের হাটে বেচা কেনার কারবার চালাইতেছে, নিখিল-বিশ্বও দেইমতে চলিয়াছে, চলিতেছে এবং চলিবে, ইহা কি রাজার আদেশ প আমার জ্ঞানে রূপা ও ঝিনুক যেইরূপ যেইক্রমে প্রতিভাগিত হইল, এই প্রতিভাদের বাহিরের রূপা বা ঝিনুক, কে সত্য, কে মিখা।, ইহাদের

১। পঞ্চপাদিকা বিবরণ—Lazarus Edition p. 84, তত্ত্বদীপন p. 296 দুইব্য।

বাস্তবরূপই বা কি, তাহা আমি কি করিয়া বলিব ? ইহাদের প্রাতিভাসিক সত্তাসম্পর্কে আমি নিঃসংশয়। এই প্রতিভাগের বাহিরের কোন স্বতন্ত বস্তুরূপকে আমি সত্য বা মিথ্যা কিছ্ই নিশ্চয় করিয়া বলিতে পারি না। রূপার রূপে রূপায়িত ঝিতুক সন্তার খণ্ডিত অভিজ্ঞতাকে যখন সামগ্রিকভাবে জগতের ক্ষেত্রে প্রয়োগ করি, তখন আমরা ব্যবহারিক সন্তার রাজ্যেই বিচরণ করি। ঝিলুকে রূপার জ্ঞান নিছক আমার ব্যক্তিগত বিভ্রম। ব্যবহারিক সতার ব্যাপারে তফাৎ এই যে, আরও দশজন আমার মতই ঝিসুককে রূপা বলিয়া ভ্রম করে, আমিও আরও দশজনের মতই ভূল করি। এইরূপে ব্যক্তিগত বিভ্রম সামগ্রিক ভ্রমে পরিণত হইলে, প্রাতিভাসিক সত্তা ব্যবহারিক সতায় রূপান্তরিত হয়। ভ্রম যেখানে ব্যাপক ও সামগ্রিক রূপ পরিগ্রহ করে সেখানে একের অভিজ্ঞতা দশের অভিজ্ঞতার সহিত মিলিয়া যায়। কিন্তু এই অভিজ্ঞতার মিলনের ফলে ভ্রম সত্যে পরিণত হয় না। ভ্ৰম ভ্ৰমই থাকে। (That an error is collective does not make it true)। স্থতরাং পারমার্থিকভাবে জগৎ সৎ কি অসৎ তাহা বলিবার উপায় নাই। এইজন্মই অদ্বৈতমতে জগৎকে বলা হয় অনিৰ্বচনীয়। কেবলমাত্র জগতের ব্যবহারিক সত্যতাই এই মতে স্বীকৃত হইয়া থাকে। দৈতবাদীও এই ব্যবহারিক সত্তার বাহিরে যাইতে পারেন না। আর, ব্যবহারিক সত্তাতো প্রাতিভাসিক সত্তারই সামগ্রিক উন্নততর সংস্করণমাত্র। (The collective elevation of an individual illusion) এই অবস্থায় বিজ্ঞানে বিজ্ঞেয় বিষয়ের প্রাতিভাসিক সত্তা দ্বৈতবাদীকেও নত মস্তকে স্বীকার করিতে হইবে। এই প্রাতিভাসিক সন্তার ক্ষেত্রে তাহা হইলে দ্বৈতবাদী, অদ্বৈতবাদী, বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ প্রভৃতি দকলেই একমত। বিজ্ঞেয় বিষয়ের প্রাতিভাসিক সত্তার অতিরিক্ত পারমার্থিক সত্তার প্রশ্নে দৈতবাদের সহিত অদৈত ও বৌদ্ধ মতের মত্ত্বিধ আছে সন্দেহ নাই। কিন্তু অন্ততঃ একটি ক্ষেত্রে (প্রাতিভাসিক সন্তার ব্যাখ্যায়) তো সকল মতেরই অনুমোদন রহিয়াছে দেখা গেল। অতএব বিজ্ঞানের আধারে জগৎ-কল্লিত, এই সিদ্ধান্তের জন্ম অদৈতবেদান্তবাদ ও বিজ্ঞানবাদ যদি অভিন্ন হয়, তবে বিজ্ঞানে জ্ঞেয় বিষয়ের প্রাতিভাসিক সত্তা আছে, এইরূপ সিদ্ধান্ত স্বীকার করারজন্ম দৈতবাদীকেও বিজ্ঞানবাদী বলিতে আপত্তি কি প

দৈতবাদীর অভিযোগের বিরুদ্ধে প্রকাশাত্মযতি তদীয় 'বিবরণে' যে প্রভাতর দিয়াছেন, ইহাই তাঁহার (প্রকাশাত্মযতির) নিগৃঢ় রহস্ত বলিয়া মনে হয়। প্রকাশাত্মযতির বক্তবাের সহিত আমরা আরও একটু যােগ করিয়া বলিতে পারি – বহির্জগতের বস্তুসতা অস্বীকার করারজন্ত যদি বিজ্ঞানবাদ ও অদৈতবাদ এক হইয়া যায়, তবে পরিদৃশ্যমান বিশের বাস্তব সতা স্বীকার করার জন্ত চার্বাকদর্শন ও দৈতদর্শন এক বা অভিন্ন হইয়া যায় না কেন ? দৈতবাদীরা কি নিজেদের চার্বাকপন্থী বলিতে রাজী হইবেন ?

এই প্রদঙ্গে আমরা আরও একটি গুরুতর প্রশ্নের প্রতি পাঠকের দৃষ্টি আকর্ষণ করা প্রয়োজন মনে করি। ব্রহ্মসূত্রভাষ্যের দিতীয় অধ্যায়ের দিতীয় পাদে আচার্য শঙ্কর বৌদ্ধসন্মত বিজ্ঞানবাদ খণ্ডন করিতে সমত্র তৎপরতা প্রদর্শন করিয়াছেন। কিন্তু এখানে অসতর্ক পাঠকের বিভ্রান্তি স্টিরও যথেষ্ট কারণ রহিয়াছে।

'নাভাবউপলব্ধেং'। ত্রঃ সৃঃ ২।২।২৮। 'বৈধর্মাচ্চ ন স্বংশদিবৎ'। ত্রঃ সৃঃ ২।২।২৯।

এই তুইটি ব্রহ্মসূত্রের ভাষ্যে শঙ্করাচার্য বিজ্ঞানবাদের খণ্ডন প্রসঙ্গে যে দকল যুক্তিতর্কের অবভারণা করিয়াছেন, তাহা অনেকাংশে দ্বৈতবাদীর যুক্তিতর্কেরই অনুরূপ। বহিবিধের পারমার্থিক অন্তিত্ব প্রমাণ করিবার জন্য দ্বৈতবাদীর মুখেও ঐ দকল কথাই আমরা শুনিতে পাই। ইহা কেবল মুখবদল মাত্র। অদৈতবাদী যদি বলেন, বিজ্ঞানাতিরিক্ত স্বতন্ত্র বিজ্ঞেয় বস্তুর ব্যবহারিক সত্যতা প্রদর্শন করিবার জন্মই আমরা (অদ্বৈতবাদীরা) ঐ দকল সূত্রভাষ্যোক্ত যুক্তিবিন্যাদের আশ্রয় গ্রহণ করিয়াছি, তাহা হইলে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধও বলিতে পারেন, আপনারা (অদ্বৈতবেদান্তীরা) যাহাকে ব্যবহারিক সত্তা বলেন, আমরা (বিজ্ঞানবাদীরা) তাহাকেই সাংবৃত্তিক বা সাংব্যবহারিক সন্তা বলি। ছুইটি শব্দের অর্থ একই। আমরা যাহাকে সাংব্যবহারিক বলিয়াছি, আপনারা তাহাকেই ব্যবহারিক বলিয়া বিবৃত্ত করিয়াছেন। শুধু কথার যোর-ফের ছাড়া আমাদের ও আপনাদের অভিমতের মধ্যে বাস্তবভেদ

১। নহ বিজ্ঞানে প্ৰপঞ্চ কল্লিতত্বং তব তম্ম চ তুল্যম্। সত্যম্। বিজ্ঞানে প্ৰতিভাষ্য-মানত্বং চ তব তম্ম চ তুল্যমিতি বিজ্ঞানবাদস্তদীয়ং দৰ্শনং কিং ন স্থাৎ ?

পঞ্চপাদিকা বিবরণ, ৮৪ পৃঃ ল্যাজারাস্ সং ।

তো কিছুই নাই। এই অবস্থায় আমাদের মত (বিজ্ঞানবাদ) খণ্ডন করিয়া। আপনাদের কি প্রয়োজন সিদ্ধ হইল ? বিজ্ঞানবাদীর পক্ষ হইতে এইরূপ সম্ভাব্য প্রত্যুত্তর সম্পর্কে আচার্য শঙ্কর সম্পূর্ণ সচেতন। আচার্যের বিজ্ঞানবাদ-খণ্ডনের এই আপাতবিরোধী প্রচেষ্টার তাৎপর্য অম্যদিক দিয়া বিচার করিতে হইবে। দেখানেই বিজ্ঞানবাদ ও অদৈতবাদের মৌলিক প্রভেদ পরিস্ফুট হইয়াছে। 'নাভাব উপলব্ধেং'। ব্রঃ সৃঃ ২।২।২৮। এই সূত্রভাষ্যের উপসংহারে ভাষ্যকার নিজেই বলিতেছেন— বিজ্ঞানবাদী অবশ্য জিজ্ঞাসা করিতে পারেন— আমরা (বিজ্ঞানবাদীরা) যাহাকে স্বয়ংসিদ্ধ স্বপ্রকাশ বিজ্ঞান বলি, আপনারা ( অন্বয়ব্রহ্মবাদীরা ) তাহারই স্থানে স্বয়ংভব জ্যোতিঃস্বরূপ দাক্ষি-চৈতগ্যকে আনিয়া দাঁড করাইলেন। স্থতরাং আমাদের দিদ্ধান্তই তো আপনারাও (অদৈতবাদীরাও) গ্রহণ করিতেছেন। বলার ভঙ্গিটুকুই আলাদা। শুধু নাম লইয়া বিবাদ করিতেছেন কেন ? উত্তরে বলিব, না; শুধু কেবল কথার তফাৎই নহে। বস্তুতত্ত্বের বিচারেও উভয় মতের মধ্যে গুরুতর পার্থক্য বিশ্বমান। আপনাদের বিজ্ঞান ক্ষণিক: উৎপত্তি ও বিনাশ উহার স্বভাবধর্ম। কাজেই উহা এক নহে, বহু। আমাদের ব্রহ্মবিজ্ঞান এক অদ্বিতীয় শাশুত চৈতন্মরূপ। ভাষ্মের নিগৃঢ উক্তির ব্যাখ্যায় ভামতীকার বাচস্পতি মিশ্র বলিতেছেন—"আপনারা (বিজ্ঞানবাদীরা) বিজ্ঞানের উৎপত্তি ও বিনাশরূপ ধর্ম স্বীকার করেন। তাহা হইলেই বিজ্ঞান ফল বা কার্য হইয়া দাঁডায়। যে নিজেই ফলম্বরূপ, তাহার জ্ঞাতৃত্ব থাকিতে পারে না; অর্থাৎ ক্ষণিক বিজ্ঞান কোনমতেই জ্ঞাতা হইতে পারে না, উহা স্বপ্রকাশ এবং স্বয়ংসিদ্ধও হইতে পারে না। বাচম্পতির উক্তির তাৎপর্য এই যে. ক্ষণিক বিজ্ঞানে বিজ্ঞেয় বহির্জগতের দামগ্রিক অধ্যাদের কল্পনা সম্ভবপর নহে। সেরূপক্ষেত্রে বিজ্ঞেয় জগতের বস্তুসত্তাই স্বীকার করিয়া লইতে হয়। ভাষ্যকার শঙ্কর এই কথা বিচার করিয়াই বলিলেন—প্রদীপ যেমন অন্ম জ্ঞাতার জ্ঞানে ভাদে এবং প্রকাশিত হয়, বৌদ্ধোক্ত ক্ষণিক বিজ্ঞানও সেইরূপ অপরের জ্ঞানে ভাসিবে এবং প্রকাশিত হইবে। বিজ্ঞান স্বপ্রকাশ নহে, পরপ্রকাশ: জ্ঞানস্বরূপ নহে জ্ঞেয়। এইরূপ বিজ্ঞান অদৈতবেদান্তীর ব্রহ্মবিজ্ঞানের মর্যাদা লাভ করিতে পারে কি করিয়া ?

১। নাভাব উপলব্ধে:। ব্রঃ সংং হাহাহ৮ এই স্ত্রের ভাষ্য, ভামতী প্রভৃতি দুইব্য।

শুলুবাদের খণ্ডন প্রদঙ্গে বাচস্পতি মিদ্রা ভামতীতে এই সম্পর্কে আরও স্পান্ট কথা বলিয়াছেন। প্রমাণ-প্রমেয়াদি বাবস্থাও দূলতঃ বাবহারিকমাত্র। প্রামাণ্য বলিয়া কোনও পারমার্থিক ধর্ম নাই, এবিবয়ে শুল্যবাদী ও অদৈত্বাদী একই মত পোষণ করেন। কিন্তু কোন একটা স্থান্থির বা ধ্রুব তর না থাকিলে, কাহার ভিত্তিতে কল্পনা রূপায়িত হইবে ? দিকে দিকে প্রদারিত এই কল্যাণময়ী বিচিত্র ধরিত্রী একটা নিরংকুশ সর্বাত্মক নিয়েধের দারা পরিব্যাপ্ত হইলে, 'নাই নাই' ইহাই বস্তুত্ত্ব হইলে, সঙ্গতভাবেই প্রশ্ন উঠিতে পারে. কি নাই ? কোথায় নাই ? নিয়েপের যেমন একটা বিষয় থাকা প্রয়োজন, সেইরূপ একটা আধার থাকাও প্রয়োজন। ইহা রূপা, ঝিনুক নহে; ইহা সূর্যকিরণ, জল নহে। একেত্রে শুক্তিতে ভ্রান্ত রজতের, সৌর কিরণমালায় ভ্রান্ত জলের নিযেধ করা হইতেছে। এই দৃষ্টিতে বিচার করিলে সহজেই বুঝা যাইবে যে, কোনও প্রকার স্থায়ী ভিত্তি (Positive background) না থাকিলে, নিয়েধের (Negationএর) ধারণাই জন্মিতে পারে না। নিয়েধকে (negationকে) প্রমাণ করিবার জন্মই ভিত্তির আবশ্যকতা অনস্বীকার্য। শুতাবাদীর দর্শনে ভ্রমের বা নিষেধের কোনও প্রকার নিশ্চিত ভিত্তি বা Positive background নাই। সবই শৃত্ত ; স্কুতরাং এইমতে 'সংবৃতি'ও শৃত্ত। অতএব শৃহ্যবাদে বস্তুর সাংবৃতিক সত্যের কল্পনাও অচল। নাম-জাতি-গুণ-ক্রিয়া প্রভৃতি বিকল্পের উৎপত্তি, স্থিতিরও শৃগ্যবাদে কোন স্থান নাই। এই অবস্থায় অসংখ্যাতিবাদে বা শৃন্তবাদে ভ্রমের যুক্তিযুক্ত ব্যাখ্যা প্রদর্শ করা সম্ভব হইবে কিরূপে 

অদৈতবাদের দিদ্ধান্তে এইরূপ দোষের কোনই সম্ভাবনা নাই। কারণ, অদৈতবেদান্তী ভ্রমের অধিষ্ঠানরূপে এক অদিতীয় ভূমা বিজ্ঞানদত্তা স্বীকার করিয়াছেন। দেই শাশত দচ্চিদানন্দেই জগৎ অধ্যস্ত হইয়া থাকে এবং তাহারই ফলে জগদাধার পরব্রন্দোর সন্তায় অনুপ্রাণিত বিশের জীবের দৃষ্টিতে ভাতি হইয়া থাকে। এই ভাতি তথাকথিত সত্য

বৈধর্যাচ্চ ন স্বপ্লাদিবং। ত্রঃ সুঃ হাহাহল

এই ব্রহ্মস্থতের তাৎপর্যও এইদিক হইতেই বিচার করিতে হইবে। পরব্রহ্মে অধ্যস্ত ব্রহ্মসন্তায় অনুপ্রাণিত জগতের ব্যবহারিক সত্যতা থাকিলেও ক্ষণিক বিজ্ঞান-বাদীর সিদ্ধান্তে ক্ষণিক বিজ্ঞানে বিজ্ঞেয় জগতের সামগ্রিক অধ্যাস কল্পনা অসম্ভব বিষয়, জগতের ব্যাখ্যায় অদ্বৈতবাদ ও ক্ষণিক বিজ্ঞানের বৈষম্য অবশ্য লক্ষণীয়।

ও মিথ্যা, এই উভয় ক্ষেত্রেই তুলা। অধিষ্ঠান বা আশ্রয়ের সত্য জ্ঞানোদয়ে ঐ ভাতির বিলোপও অবশ্যস্তাবী। প্রমাণ প্রমেয় ব্যবহারের ফলে উৎপন্ন সত্য ও মিথ্যা এই উভয়বিধ জ্ঞানের ক্ষেত্রে পার্থক্য শুধু এইটুকু যে, মিথ্যাজ্ঞান অল্লকাল স্থায়ী, সত্যজ্ঞান কিছু অধিককাল স্থায়ী। এই কালিক তকাৎ বাদ দিলে ব্যবহারিক সত্য ও মিথাার মধ্যে ভেদের রেথাটানা চুক্ষর। জ্ঞান সতাই হউক, কি মিখ্যাই হউক, জ্ঞেয় বিষয়ের আপেক্ষিক সতা অধিষ্ঠান যে আবশ্যক, সে বিষয়ে কোনই সন্দেহ নাই। কোনও আধার না থাকিলে কোথায় কাহার আরোপ করিবে ? শুক্তি না থাকিলে রজতের আরোপ হইবে কোথায় ? 'নেতি'বাচক আরোপের অধিষ্ঠানে 'ইতি'বাচক তত্ত্বের উপস্থিতি একান্ত প্রয়োজন। ক্ষণিক বিজ্ঞানকে তব্ব বলিয়া ধরিয়া লইলেও এই সমস্থার সমাধান হইবে না। একটি ক্ষণিক বিজ্ঞানে একটি ক্ষণিক বিষয় শুধু একক্ষণের জন্মই প্রতিভাত হইতে পারে—একথা মানিয়া লইলেও, অনন্ত দেশ-কালপরিব্যাপ্ত সমগ্র বিশ্বপ্রথের ভ্রান্তির অধিষ্ঠানে একটি নিরবচ্ছিন্ন সমগ্র তাত্ত্বিক সতার আবশ্যকতা অস্বীকার করা চলে না। তাহা না হইলে, অসংখ্য ক্ষণিক বিজ্ঞানে অসংখ্য ক্ষণিক বিষয় অসংখ্য ক্ষণে অসংখ্য আকারে প্রতিভাষিত হইবে এক ক্ষণের বিজ্ঞানবিধ্নত বিষয়ের সহিত অন্তব্ধনের বিষয় প্রতিভাসের কোনরূপ মিল থাকিবে না। এক ব্যক্তির জ্ঞানের দহিত অন্ম ব্যক্তির জ্ঞানের কোনও দামঞ্জন্ম খুঁজিয়া পাওয়া না গেলেও তাহাতে বিশ্বয়ের কিছু থাকিবে না। আমার প্রত্যক্ষে যাহা চন্দ্র-সূর্য, অন্মের কাছে তাহা চুইটি নিস্প্রভ ধূলিকণা বলিয়া প্রতিভাত হইতেও কোন বাধা থাকিবে না। আমার একমুহূর্ত পূর্বের পুস্তকাধারটি পরমূহতে কুকুরের মত শব্দ করিয়া ধাবিত হইলেও আশ্চর্যান্বিত হইবার কোনও কারণ ঘটিবে না। কিন্তু বহুদেশের বহুকালের বহুমানুষের অভিজ্ঞতার বিবিধ বৈচিত্র্য থাকিলেও, অনস্বীকার্য সাদৃশ্যও রহিয়াছে। উপলব্ধির এই দাদৃশ্যকে বাদ দিলে, ব্যবহারিক জগতের সকল কার্যধারা একদিনে বিপর্যন্ত হইয়া যাইত। নিখিল বিশ্ব একটা উন্মাদাগারে পরিণত হইত। ব্যবহারিক জগতের এই সাদৃশ্য, সামঞ্জস্থা, নিয়ম ও

১। আরোপন্চ তত্বাধিষ্ঠানো দৃষ্টো যথা শুক্তিকাদির রজতাদে:। নচেৎ কিঞ্চিদন্তি তত্বং কস্থা কম্মিরারোপ:। তম্মানিপ্রপঞ্চং পরমার্থসদ্বন্ধানির্বাচ্যপ্রপঞ্চাত্মনা-রোপ্যতে ক্রেম্প্রক্রম্পশ্যাম:। ভামতী—বঃ স্থা ২।৩২।

শুখলাকে ব্যাখ্যা করিতে হইলে, ইহার পশ্চাদ্ভূমিতে একটি ঐহিক দামগ্রিক তত্ত্বের স্বীকৃতি অপরিহার্য। এক বহুরূপে প্রতিভাত হয়। এই বহুদ্বের সত্তা ব্যবহারিক, কিন্তু এই বহুদ্বের ভিতর দিয়া যে ঐক্যের সূত্রের দক্ষান পাওয়া যায়, তাহাই বহুদ্বের পটভূমিতে অধিষ্ঠানরূপে একটি দামগ্রিক সত্তার ইঙ্গিত বহন করিয়া আনে। অগণিত ক্ষণিক বিজ্ঞানের অসংখ্য উচ্চুগুল প্রবাহের দারা ব্যবহারিক জগতের স্থম্ম দামঞ্জ্যু ব্যাখ্যা করা চলেনা।

এখন খুব দঙ্গত কারণেই একটি অনিবার্য প্রশ্ন আদিয়া পড়িবে—পরমার্থ তত্ত্বের ক্ষেত্রে Metaphysical দৃষ্টিভঙ্গিতে অদ্বৈতমত ও বৌদ্ধ মতের মধ্যে যখন এতবড় একটা বিরাট প্রভেদ রহিয়াছে; শুধু প্রভেদই নহে, ছুইটি মত যখন দম্পূর্ণ বিরুদ্ধগামী, তখনও দ্বৈতাচার্যগণ অদ্বৈতমতকে প্রচ্ছন্ন বৌদ্ধমত বলিয়া অভিযুক্ত করিতেছেন কেন ? তাঁহারা কি এতবড় একটা মৌলিক পার্থক্য লক্ষ্য না করিয়াই তাঁহাদের অভিযোগ উত্থাপন করিয়াছেন ? এই প্রশ্নের উত্তর দিতে হইলে অদ্বৈতবাদ ও বৌদ্ধবাদের মধ্যে যতটা মিল বহিয়াছে, তাহার গুরুত্ব কতথানি তাহাও বিচার করিয়া দেখা আবশ্যক। দ্বৈতাচার্যগণ অন্ধ অবিবেচক নহেন। স্কৃতরাং একথা নিঃসন্দেহেই বলা যায় যে, দ্বৈতবাদী দার্শনিকগণ অদ্বৈতমত ও বৌদ্ধমতের মধ্যে যতথানি দাদৃশ্যের সূত্র আবিষ্কার করিয়াছেন, তাহার উপর তাঁহারা অত্যধিক গুরুত্ব আবোপ করিয়াছেন। উভয়মতের সাদৃশ্যাংশের উপর এইরূপ অসীম গুরুত্ব আরোপের কারণ কি ?

দকল দার্শনিক মতবাদের পিছনেই চুইটি প্রধান জিজ্ঞাসাসূত্র বর্তমান রহিয়াছে—একটি হইল মানুষের মনোজগতের সহিত দৃশ্যমান এই বহিবিশ্নের সম্পর্ক কি ? দ্বিতীয়টি হইল, অন্তর্জগৎ এবং বহির্জগৎ ইহাদের পটভূমিতে কোনও স্থাস্থির বস্তুতত্ত্বের ধারণা করা যুক্তিসঙ্গত কিনা ? প্রথম প্রশ্নের উত্তরে আমরা দেখিতে পাই যে, বৌদ্ধাক্ত শৃশুবাদ ও বিজ্ঞানবাদের সহিত অদ্বৈতবাদের অত্যাশ্চর্য সাদৃশ্য বা সামঞ্জন্ম রহিয়াছে। অথচ দ্বিতীয় প্রশ্নের উত্তরে রহিয়াছে অলঙ্ঘনীয় বৈপরীত্য বা অসামঞ্জন্ম। দৈতবাদী দার্শনিকগণের মতে এই বৈপরীত্য অবাঞ্ছনীয়। কারণ, দ্বিতীয় প্রশ্নটির উত্তর বহুলাংশে প্রথম প্রশ্নের উত্তরের উপর নির্ভরণীল। প্রথম প্রশ্নটি হইল Epistemology

বা প্রামাণাবাদের প্রশ্ন। দিতীয়টি হইল পরমার্থতত্ত্ব বা Metaphysicsএর প্রশ্ন। জ্ঞানের প্রামাণ্য এবং জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের সম্বন্ধ স্বষ্ঠু নিরূপিত না হওয়া পর্যন্ত, পরমার্থতবের যথার্থ নিরূপণ সম্ভবপর হয় না। এইজন্ম আমরা দেখিতে পাই যে, দার্শনিক চিন্তাজগতে চিন্তানায়কগণ সম্গ্র দার্শনিকচিন্তাকে মোটামুটি তুইভাগে বিভক্ত করিবার পক্ষপাতী—বিজ্ঞানবাদ ও বস্তুবাদ— Idealism and Realism। যে-শ্যামলা ধরিত্রীর রূপ-রস-বর্ণ-গন্ধ মাতৃ-গর্ভ হইতে মৃত্তিকাশয়ন পর্যন্ত আমাদের জীবননদের দতা ও গতিধারা নিয়ন্ত্রিত করে। হিমগিরিকিরীটিনী জগল্লক্ষ্মীর যে বিরাট বৈচিত্র্য প্রতি-মুহুর্তে আমাদিগকে বিপুল বিসায়ে ও আনন্দে অভিভৃত করে, দেই বিশ্ব-বৈচিত্রোর মৌলিক অস্তিত্বকে যাঁহারা স্বীকার করেন, তাঁহাদের মধ্যে চিন্তার অপরাপর ক্ষেত্রে শত সূক্ষা মতভেদ থাকিলেও, তাঁহারা সকলেই বস্তবাদী বা Realist. আর, দৃশ্যমান্ বিশ্বপ্রপঞ্চের অন্তির্কেই ঘাঁহারা সন্দেহ করেন, অথবা অস্বীকার করেন, দেই দকল দার্শনিকগণের নিজেদের মধ্যে মতভেদ সত্ত্বেও তাঁহারা সকলেই একই পথের পথিক। তাঁহাদের মৌলিক দার্শনিক চিন্তাকুস্থম একই সূত্রে গ্রাথিত। তাই তাঁহারা সকলেই বিজ্ঞানবাদী বা Idealist. বিজ্ঞানের এক অথও চিরন্তন সতাই স্বীকার করুন, অথবা খণ্ড খণ্ড ক্ষণিক বিজ্ঞানধারাই স্বীকার করুন, কিংবা বিজ্ঞান ও বিজ্ঞেয় বিশ্বপ্রপঞ্চের অস্তিত্বকেই আদে অস্বীকার করুন, তাহাতে কিছুই আদে যায় না। তবুও বলিব আপনাদের যাত্রাপথ এক এবং অভিন্ন। আপনাদের দার্শনিক চিন্তার প্রকৃতি এবং গতি একটিমাত্র দৃষ্টিভঙ্গি দারা নিয়ন্ত্রিত— আপনারা কেহই এই স্থল্বী জগলক্ষীর তাত্ত্বিক অন্তিত্ব স্বীকার করেন না। সূর্বকালের সর্বলোকের অভিজ্ঞতায় আরুত এই বহিবিশকে আপনারা (বিজ্ঞানবাদীরা) কোন্ দৃষ্টিতে দেখিয়া থাকেন, তাহাই হইবে আপনাদের দার্শনিক দলানুগত্যের মাপকাঠি। যেহেতু আপনারা সকলেই অগ্রিত জন-সাধারণের অনাদিকাল সঞ্চিত দৃঢ়মূল বিশ্বাদের পরিপন্থী তর প্রচারের ত্রত গ্রহণ করিয়াছেন, দেইজন্য আপনাদের মধ্যে নানা বিষয়ে বিবিধ মতভেদ সত্ত্বেও আপনাদিগকে একই দার্শনিকগোষ্ঠীর অন্তর্ভুক্ত করিলে, তাহাতে অসঙ্গতির কথা কিছুই নাই। অদৈতমতকে প্রচ্ছন্ন বৌদ্ধমত বলিয়া প্রতিপন্ন করার পিছনে দ্বিতাচার্যগণের ইহাই অন্যতম প্রধান যুক্তি বলিয়া মনে হয়।

সম্ভবতঃ তাঁহার। (দৈতবাদী আচার্যেরা) আরও মনে করেন যে, বৌদ্ধমতের প্রতি আনুগতাকে স্থকৌশলে আড়াল করিবার জন্মই অদৈতবাদী দার্শনিকগণ বিজ্ঞানবাদীর অসংখা ক্ষণিক বিজ্ঞানের স্থানে এক অখণ্ড বিজ্ঞানসন্তাকে দাঁড় করাইবার প্রয়াস করিয়াছেন।

পরিদৃশ্যমান বিশ্বের অস্তির্থওনের বিরুদ্ধে দৈতবাদী দার্শনিকগণ একটি কৌশলপূর্ণ যুক্তির প্রয়োগ করিয়াছেন। তাঁহাদের ঐ যুক্তি একই ভঙ্গিতে শুন্মবাদী এবং অদৈতবাদী এই উভয়েরই মূল প্রতিজ্ঞার অবৈত্ৰসত বিরুদ্ধে প্রযুক্ত হইতে পারে। শৃত্যবাদীর প্রতিজ্ঞা হইল-সবই শৃত্য। অদৈতবাদীর প্রতিজ্ঞা হইল—জগৎ মিথা।। বৌদ্ধমতের যুক্তির সাদৃগ্য এই দুইটি প্রতিজ্ঞার বিরুদ্ধে দ্বৈতবাদীর প্রশ্ন হইল—'সব শূহা' শূহাবাদীর এই উক্তিটিও শৃহা কিনা ? অদৈতবেদান্তীর 'জগৎ মিথ্যা' এই প্রতিজ্ঞা-বাক্যটি মিথ্যা কিনা ? আমরা এখানে প্রথম প্রশ্নটির রহস্তই স্বাত্রে আলোচনা করিতেছি। মাধ্যমিক আঢার্য নাগাজুন তাঁহার 'বিগ্রহ-ব্যাবর্তনী' গ্রন্থে এই প্রশ্নটি লইয়াই স্থগভীর আলোচনা করিয়াছেন। তিনি তাঁহার ক্ষুরধার মনীযা, অপূর্ব বিচার ও বিশ্লেষণী শক্তির দারা বিরুদ্ধবাদীর সর্বপ্রকার যুক্তি খণ্ডন করতঃ শৃহ্যবাদীর সিদ্ধান্ত স্থাদৃঢ় ভিত্তিতে স্থাপন করিয়াছেন। আচার্য নাগাজুন তদীয় 'বিগ্রহব্যাবর্তনী'র প্রথম বিশটি কারিকায় ও তাহাদের ব্যাখ্যায় বিরুদ্ধবাদীর (হৈতবাদী ও জগৎসত্যতাবাদীর) বক্তব্য ও যুক্তিলহরী অতি প্রাঞ্জল ভাষায় উপস্থাপিত করিয়াছেন। প্রতিবাদীর যুক্তিকে তিনি নিজের প্রয়োজনে বিন্দুমাত্রও কলুষিত করেন নাই। বিরুদ্ধ-বাদীর সমগ্র প্রতিরোধশক্তিকে সম্মুখে দাঁড় করাইয়া, প্রতিবাদীর প্রত্যেকটি প্রশ্নের তিনি অপূর্ব সমাধান করিয়াছেন।

প্রতিবাদীর (দৈতবাদীর) প্রশ্নের তাৎপর্য দাঁড়ায় এই—'সব শৃশু' শৃশুবাদীর এই উক্তিটি শৃশু কিনা ? 'সব শৃশু' এই প্রতিজ্ঞাটিই যদি শৃশু হয়, তবে শৃশুবাদী কাহার দ্বারা কোন্ প্রমাণের সাহায্যে তাঁহার সর্বশৃশুতার প্রতিজ্ঞা উপপাদন করিবেন ? প্রমাণ প্রমেয় প্রভৃতি সবকিছুই তো এই মতে (সর্বশৃশুতাবাদী মাধ্যমিকের মতে) শৃশু। শৃশ্যের দ্বারা শৃশ্যের প্রতিষ্ঠা হইবে কিরূপে ? যে নিজেই নাই, সে কি করিয়া পরিদৃশ্যমান্ এই বিশ্বপ্রথের প্রতিষেধ করিবে ? দ্বিতীয়তঃ সবই শৃশু হইলে, 'সব শৃশু' শৃশু-

বাদীর এইরূপ উক্তিও শৃত্য হইতে বাধ্য। কারণ, উহাও তো 'সকলের'ই অন্তভুক্তি। যদি বল যে, 'দব শৃশু' এই কথাটি শৃশু নহে, এতদ্ব্যতীত বাকী সকলই শৃন্য, তাহা হইলে বলিব যে, তোমার (মাধামিকের) 'সব-শূন্য' এইরূপ প্রতিজ্ঞাই মিথাা। 'সকল' হইতে একটি বাদ পড়িলেও 'সকল' আর দেক্ষেত্রে 'দকল' রহিল না। 'কিছু শৃন্তা, কিছু শৃন্তা নয়' এইরূপ অর্থই আসিয়া দাঁড়াইল। এক্ষেত্রে শুক্তবাদী যদি বলেন, বেশ তাহাই হউক, আমার কথার উহাই অর্থ। তবে আমরা (প্রতিবাদীরা) বলিব, কেবল মুখে বলিলেই তো চলিবে না। এইরূপ অর্থ করার অনুকূলে কি যুক্তি বা প্রমাণ আছে তাহা দেখাইতে হইবে। প্রত্যক্ষ অসম্ভব হইলে অনুমানের আশ্রয় নইতে হইবে। অনুমানের হেতু, সাধ্য, পক্ষ, দৃষ্টান্ত প্রভৃতির উপন্যাস করিতে হইবে। কিন্তু কোথায় হেতু, কোথায় দৃষ্টান্ত ? যেখানে হেতু এবং দৃষ্টান্ত খুঁজিবে, দেই বহির্বিশ্বই তো নাই। সারা চুনিয়ার মধ্যে কেবল 'দব শৃন্য' এই প্রতিজ্ঞা-বাকাটিই শুধু আছে। দীন চুনিয়ার আর তো কিছুই অবশিষ্ট নাই। এই অবস্থায় প্রতিবাদী মাধামিকের প্রতিজ্ঞা-বাকাটি অর্থহীন প্রলাপের মতই শুনাইবে। উহাকে সিদ্ধান্তের মর্যাদায় প্রতিষ্ঠিত করা কোনমতেই সম্ভবপর হইবে না।

তারপর, আলোচ্য শৃহ্যবাদে কোনরূপ প্রমাণ-প্রয়োগের দ্বারা সিদ্ধান্তে পৌছিবার সম্ভাবনাই বা কোথায় ? সবই যদি শৃহ্য হয়, তবে প্রমাণ, প্রমোয়, প্রমাতা, প্রামাণ্য প্রভৃতিও শৃহাই হইবে। শৃহ্যের দ্বারা শৃহ্য প্রমাণিত হইতে পারে কি ?

তৃতীয়তঃ 'সব শৃন্য' এই কথার দারা কে কাহার প্রতিষেধ করিতেছে ? সর্ব কালে সর্ব দেশে যে বস্তু অসৎ, তাহার নিষেধ করা চলে কি ? যেই বস্তুর নিষেধ বুঝায়, সেই বস্তু যদি কদাচ কোথায়ও না থাকে, তবে উহার নিষেধের ধারণাই জন্মে না, নিষেধেরও কোন অর্থ হয় না। 'মাটিতে ঘট নাই' বলিলে ঘটের মাটিরূপ একটি আধার থাকা চাই, এবং ঘট নামক একটি বস্তু এখানে এই মুহূর্তে না থাকিলেও, কোনও দেশে কোনও কালে ঘটের সত্তা একান্ত আবশ্যক। ঘটকে না জানিলে ঘটের অভাবকে জানা যায় না। আর অভাবের প্রতিযোগী ঘট সর্ব দেশে এবং সর্ব কালে অসৎ হইলে, ঘটের অভাবের ধারণাই কাহারও জন্মিতে পারে না। শুক্তি ও রজত

বলিয়া যদি কোন বস্তু না থাকিত, তবে বুদ্ধিমান ব্যক্তির শুক্তিতে রজতের ভ্রম সম্ভবপরই হইত না। প্রশ্ন হইতে পারে যে, আকাশ-কুস্তম বলিয়া তো কোন বস্তু কেহ কখনও দেখে নাই, আকাশ-কুস্তম অত্যন্ত অসৎ বস্তু। কিন্তু আকাশ-কুসুম বলিলে আমাদের একটা অর্থের ধারণা তে। জন্ম। তাহা কি করিয়া সম্ভবপর হয় ? এই আপত্তির উত্তরে বলিতে পারা যায় যে, আকাশ ও কুসুমের জগতে অস্তিত্ব আছে বলিয়াই, আকাশ-কুসুম শব্দ শোনামাত্রাই একটা শব্দার্থবোধ উদিত হইয়া থাকে। আকাশ-কুস্থম নামে কোন বস্তু আছে কি না? আকাশের সহিত কুস্তুমের সম্পর্ক কি? এই সকল কথা তথন শব্দার্থের জ্ঞানোদয়ের মুহূর্তে শ্রোতার মনের মধ্যে ভাষে না। পরবর্তী সময়ে বস্তুবিচারের ক্ষেত্রেই আকাশ-কুস্তুম বলিয়া কোন বস্তু আছে কি না, এই সকল প্রশ্ন স্থুণী শ্রোতার মনে জাগরূক হয় এবং স্থুণী বুঝিতে পারেন, এরূপ শব্দজন্য একটা অর্থবোধ সাম্যাকভাবে উদিত হইলেও আকাশ-কুত্বম বলিয়া কোনও বস্তু নাই। আকাশ-কুত্বম অসৎ, অলীক বিকল্পমাত্র—'শব্দজ্ঞানানুপাতী বস্তুশৃহেচা বিকল্প'। যোগসূত্রঃ—১৮৮ এইরূপ শ্শকের শুঙ্গ না থাকিলেও, শশক ও শুঙ্গের অন্তিত্ব আছে বলিয়াই শৃশশুঙ্গ প্রভৃতি কথার অর্থবোধ হইয়া থাকে: কিন্তু কোনদিন কোথায়ও যখন কিছুই নাই, দবই শৃত্য, দবই ফাঁকা, এই অবস্থায় 'দর্বং শৃত্তম্' এই শৃত্যবাদীর প্রতিজ্ঞা নির্থক, কথার কথামাত্র ইইয়া দাঁড়ায় নাকি ?

জগতের সত্যতাবাদী দৈতাচার্বগণের উলিখিত আপত্তি আপাতদৃষ্ঠিতে তুর্বার বলিয়া মনে হইলেও, আচার্য নাগার্জুন ঐ সকল প্রশ্নের যে সমাধান করিয়াছেন, যুক্তির দৃঢ়তায়, ভাবের গভীরতায়, এবং চিন্তার নাগার্জুনের উত্তর পাবলীল গতিতে তাহা অনবত্ব হইয়াছে। নাগার্জুনের উক্তির স্থানভাবি তাৎপর্য অদৈতবাদীর হৃদয় জয় করিয়াছে। আদৈতাচার্যগণ নাগার্জুনের সারগর্ভ সংক্ষিপ্ত উক্তিতে আরও বিস্তৃতত্ব করিয়া বিরুদ্ধবাদীর সর্বপ্রকার আপত্তির স্থানমঞ্জন সমাধানের পথের নির্দেশ দিয়াছেন। ইহা আমাদের ক্রমিক আলোচনায় প্রকাশ পাইবে। দৈতবাদীর আক্রমণের বিরুদ্ধে নাগার্জুন বলিয়াছেনঃ—

যেই অর্থে আমি (নাগাজুন) সব কিছুই শৃন্য বলিতেছি, সেই অর্থে

১। অত্যন্তমদতি হর্থে জ্ঞানং শব্দঃ করোতি হি। ভর্তৃহরির বাক্যপদীয়।

. 'সব শৃন্ত' এই প্রতিজ্ঞাবাক্যটিও নিঃসন্দেহে শৃন্ত। অন্তর্জগৎ ও বহির্জগৎ সবই শূন্য বলিয়া, আমার পূর্বোক্ত প্রতিজ্ঞাও শূন্য হইতে বাধা। জগতের কোন তাত্ত্বিক সত্তা নাই বলিয়াইতো আমার কথাটিরও তাত্ত্বিক সত্যতা নাই। কিন্তু প্রশ্ন এই যে, তাহা দারা জগতের অস্তিত্ব কিরূপে প্রমাণিত হইল ? যদি আমার কথাটির তাত্ত্বিক সত্যতা থাকিত এবং জগতের শৃগ্যতা আমার কথার উপরে নির্ভর করিয়া সিদ্ধ হইত, তবেই আপনাদের ( দ্বৈত্বাদী আচার্যগণের ) আপত্তির অর্থ বৃঝিতাম। জগতের সতাতা আমার কথার উপরেই নির্ভরশীল কি ? তাহা তো নহে। এই অবস্থায় আমার কথাটি নিরর্থক হইলেই বা জগৎ নির্থক বা শূন্ত হইবে কেন্ গু আমি বলিতেছি 'দব শৃতা', দব নির্থক, আমার কথাও শৃতা, কথাও নিরর্থক। আমার এই কথায় জগতের কি আদে যায় ? জগৎ যাহা আছে তাহাই। আমার কথায় জগতের কিছুই আদে যায় না। বালকেরা শব্দ করিয়া গোলমাল করে, বয়োরুদ্ধেরা শব্দ করিও না, গোলমাল করিও না বলিয়া वालकशंगरक निःभक्त कतिया एमन । भक्त कतिया भक्तित निरुष करतन । किल्ल আমি নাগাজুন তো শব্দ করিয়াই জগতের নিষেধ করিতেছি না। সজগতের কোন ভাবস্বভাব নাই—এই বিষয়টি আমি কথা দারা জ্ঞাপন করিতেছি মাত্র। আসল কথা, বস্তবাদী আপনারা দৃশ্যমান বিশের পারমার্থিক অস্তিত্ব ধরিয়া লইয়া তর্কে অবতীর্ণ হইয়াছেন। আমি কোন কিছুই ধরিয়া লইয়া বিচার করিতেছি না। কোন কিছু ধরিয়া লওয়া অর্থই বিশের শৃন্মতা স্বীকার করা। প্রশ্ন হইতে পারে, কোন কিছু ধরিয়া না লইয়া লোকে কিভাবে তর্ক করিতে পারে 

প্রত্যে আমি বলিব, যাহা কিছু চারিদিকে দেখিতেছি তাহার ব্যবহারিক অন্তিত্বই শুধু ধরিয়া লইতেছি। ব্যবহারিক অন্তিত্বের ক্ষেত্রে আপনাদের সহিত আমার কোনরূপ বিবাদ নাই। জগতের ব্যবহারিক সত্তা আমিও মানি। কেবল বাস্তব সত্যতা জগতের যাহা আপনারা ধরিয়া

<sup>&</sup>gt;। या भक्त पिछि नायः पृष्टी त्या प्या म्यातकः।

শব্দেন তচ্চ শব্দস্থ বারণং, নৈবমেবৈতৎ ॥ বিগ্রহ ব্যাবর্তনী, ২৫ পৃঃ।
যথা কশ্চিশা শব্দং কার্যীরিতি ক্রবন্ শব্দমেব করোতি, শব্দঞ্চ প্রতিষেধয়তি, তহ্বৎ
তচ্চুন্থং বচনং ন শৃন্থতাং প্রতিষেধয়তি।

নাগাজু নিক্বত বিগ্ৰহ ব্যাবৰ্তনী, ২৫ পৃ: ;

লইয়াছেন, তাহাই আমি মানি না। 'দবই শূন্ত' আমার এই প্রতিজ্ঞা-ব্যকাটিরও ব্যবহারিক সত্যতাই শুধু আছে, বাস্তব সত্যতা কিছু নাই। আলোচ্য প্রতিজ্ঞার ব্যবহারিক সত্যতা পর্যন্ত অস্বীকার করিলে শুন্সবাদীর শূক্ততত্ত্বের উপদেশ দেওয়াও অসম্ভব হইয়া পড়ে নাকি ? এখানে আচার্য নাগার্জুন বিশেষ ব্যাখ্যা করিয়া না বলিলেও 'বিগ্রাহব্যাবর্তনী'র আলোচনায় আমরা বুঝিতে পারি যে, নাগাজুনের ব্যবহারিক দত্তা এই কথাটির ভিতরে দুইটি দত্তা মিশ্রিত রহিয়াছে। তন্মধ্যে একটি হইল প্রকৃত ব্যবহারিক সত্তা অর্থাৎ Pragmatist or Conventional existence. বহির্জগত, ও মনোজগতের যেই দতা বা অস্তিত্ব ধরিয়া লইয়া বিশাল মানবগোষ্ঠীর ব্যবহারিক জীবন প্রবাহ, লৌকিক কর্মকাণ্ড প্রভৃতি স্মরণাতীত কাল হইতে চলিয়া আদিতেছে। দ্বিতীয়টি হইল—অভিধেয় দত্তা বা Logial existence. পরবতী যুগে প্রদিন্ধ বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য ধর্মকীতি এবং শন্দাদৈতবাদী মহাবৈয়াকরণ ভতৃহরি এই অভিধেয় সন্তার বিবরণ আমাদিগকে শুনাইয়াছেন। ধর্মকীতির মতে "ম্বলক্ষণ"রূপ ক্ষণিকবস্তু বা বস্তু-বিজ্ঞানই একমাত্র প্রমার্থ-সত্য তর। ইহা কোন শব্দবাচ্য নহে। শব্দের দ্বারা স্বলক্ষণকে স্পর্শ করা যায় না। শব্দ বা শব্দসমষ্টি দারা গ্রাথিত বাক্যের অর্থ বিকল্পমাত্র—অর্থাৎ শব্দার্থের Logical existence বা ভাষানুগ সত্ত। আছে ইহা আমাদের মান্সিক এক প্রকার বোধমাত্র। গো-শব্দের অর্থ গোসামান্ত (Cow in general)—উহা যে-কোন গরুতেই সমানভাবে প্রযোজ্য। কিন্তু গো-দামান্ত বলিয়া পৃথিবীতে কোন বস্তু নাই। যাহা আছে তাহা বিশেষ বিশেষ গোব্যক্তি, individual cow. তাহাও আবার প্রতিক্ষণে উৎপত্তি বিনাশশীল ভিন্ন ভিন্ন স্বলক্ষণের প্রবাহমাত্র। স্থতরাং দেখা যাইতেছে যে, এই স্বলক্ষণকে ধরিয়া

নাগাজু নক্বত বিগ্রহব্যাবর্তনী, ২৮ পৃঃ।

শ্রীহর্ষ তদীয় 'খণ্ডনখণ্ডখালে'র প্রারম্ভে জগতের বাস্তব দত্যতার দমর্থক স্থায়-বৈশেষিক প্রভৃতি দৈতবাদীর প্রশ্নের উত্তরে নাগার্জুনের অহরূপ যুক্তির অবতারণা করিয়া তাহারই বিশদ আলোচনা করিয়াছেন। স্থা পাঠক শ্রীহর্ষের আলোচনা দেখিবেন।

রাথিবার কোনও দামর্থ্য শব্দের নাই বা থাকিতে পারে না। এইজন্যই বলিতে হয় যে, শব্দার্থ বস্তুতপক্ষে বিকল্পমাত্র। ইহা শুক্তিরজত বিভ্রমের ন্থাম বিপর্যয়ও নহে। বৈয়াকরণ ভর্তৃহরি তাঁহার 'বাক্যপদীয়'গ্রান্থে এবং ভতৃহরির মতানুবর্তী নাগেশভট্ট তদীয় 'লঘুমঞ্চা'য় শব্দ ও অর্থের সম্বন্ধ বিচার করিতে গিয়া যেই সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন, তাহার (সেই শিদ্ধান্তের) শহিত বৌদ্ধাচার্য নাগার্জুন প্রভৃতির শিদ্ধান্তের স্বস্পাইট শাদৃশ্য আছে। নাগাজুনির ভাষ ভর্ত্রিও বলিয়াছেন, মুখ্য দত্তা বা পারমার্থিক সতা শব্দের অর্থ নহে; শব্দের প্রকৃত অর্থ ওপচারিক সতা,, গোণসভা বা অভিধেয় দত্তা। এই অভিধেয় দত্তা বুদ্ধ্যারত দতা; এই বুদ্ধ্যারত দতাই শব্দের বাচ্য। কোনও শব্দ বা বাকা প্রয়োগ করিলে আমাদের মনের মধ্যে একটা অর্থ জাগরুক হয়। ঐ অর্থবোধ্য বস্তু না থাকিলেও মান্স অর্থবোধ কোনরূপ ব্যাঘাত ঘটে না। ঐ্ররূপ বস্তু বাস্তবজগতে থাকুক বা নাই থাকুক তাহাতে শব্দের অভিধেয় সত্তার কিছুই আসে যায় না। শশুদের ব্যাকরণে বাক্যের উদাহরণ দেওয়া হইয়াছে—'বালিকাটি দৌডাইতেছে'। যাহার সাধারণ শব্দার্থজ্ঞান আছে এমন বালকই ঐ বাক্যটির অর্থ বুঝিতে পারিবে, যদিও তথন সে কোন বালিকাকেই দোড়াইতে দেখিতেছে না। মুখ্য সত্তানিরপেক্ষ এই যে মানসিক অর্থবোধ ইহাকেই অভিধেয় সত্তা বা

তত্মান্ বিশেষবিষয়া সর্বৈবেল্রিয়জা মতি:।

ন বিশেষেযু শব্দানাং প্রবৃত্তাবন্তি সম্ভবঃ॥ ১২.৭। অনম্যাদ বিশেষাণাং সংকেতস্থাপ্রবৃত্তিঃ।

বিষয়ো যক্ষ শব্দানাং সংযোজ্যতে সূত্র তৈঃ ॥ ১২৮।

ধর্মকীতির প্রমাণবাতিক প্রত্যক্ষ পরিচ্ছেদ, ১২ ৭-১২৮ কা:।

ধর্মকীর্তির উক্ত কারিকার উপর মনোরথ নন্দীর টীকাও প্রজ্ঞাকর গুপ্তের ভাষ্য দ্রষ্টব্য।

২। ব্যপদেশে পদার্থানামন্তা দক্তেপিচারিকী। দ্বাবস্থাস্থ দ্বেষামাত্মরপস্ত দ্শিকা॥ ৩৯

প্রবৃত্তিহেতুং দর্বেষাং শব্দানামৌপচারিকীম্। ৫০ এতাং দন্তাং পদার্থোহি ন কশ্চিদতি বর্ততে॥ ৫১

ভর্ত্রের বাক্যপদীয়, ৩য় কাণ্ড, দম্বন্ধ সমুদ্দেশ পরিচ্ছেদ (১১৫-১১৬, ১২১-১২২ পৃষ্ঠা)

এবং হেলারাজের টীকা দেখুন।

Logical existence বলা যাইতে পারে। পাণিনি মতাবলদ্বী গৌড়ীয় বৌদ্ধ বৈয়াকরণ পুরুষোত্তম তাঁহার 'কারকচক্রে' এই কথার প্রতিধ্বনি করিয়াই বলিয়াছেন—সতা চুইপ্রকার বস্তুসতা এবং অভিধেয়সতা। ভূত, ভবিশ্যুৎ বা অত্যন্ত অসুৎ বস্তু ও অভিধেয়সতাকে অতিক্রম করে না।

এই অভিধেয় দতার পরিপ্রেক্ষিতে নাগার্জুনের অভিপ্রায় আমরা আরও সহজে বুঝিতে পারি। নাগাজুনের 'দর্বংশূতাম', 'দবই শূতা', এই প্রতিজ্ঞা বাকাটির চুইটি দিক আছে। একটি শুধু শারীর ব্যাপার (Physical fact), অর্থাৎ কণ্ঠ, তালু প্রভৃতি বাগ্যন্তের বিভিন্ন অংশে বায়ুর অভিঘাতের ফলে উৎপন্ন শব্দ-তরঙ্গ। কানন-কুন্তলা, গিরিকিরীটিনী এই ধরণীর যেমন ব্যবহারিক সতা আছে, কিন্তু পারমার্থিক সত্যতা নাই, বাগ্যন্তের বায়ুর অভিঘাতের ফলে সমুৎপন্ন শব্দতরঙ্গেরও সেইরূপ ব্যবহারিক সত্যতাই আছে, তাত্ত্বিক সত্যতা নাই। ঐ শব্দ-তরঙ্গও শৃহাস্বরূপই বটে। শব্দতত্ত্বের এই দিকটির কথা নাগার্জুন উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্ত ইহার আর একটি দিক তিনি উহু রাথিয়াছেন। 'সর্বংশূন্তম্' এই কথাটির একটি সামগ্রিক অর্থ আছে। বাকাটি উচ্চারণ করিলেই আমাদের সেই সামগ্রিক বাক্যার্থের বোধ জন্মে। এইরূপ বাক্যার্থই বাক্যটির অভিধেয় সন্তা। এই বাক্যার্থেরও কোন পারমার্থিক সত্তা নাই, তাহাও শৃহ্য। এখন কথা এই, জগতের বাস্তব সত্যতাবাদী কোন্ সত্তাকে লক্ষ্য করিয়া প্রশ্ন করিতেছেন— 'সর্বং শূন্যুম্' শূন্যুবাদীর এই উক্তিটি শূন্য কিনা ? যদি পারমার্থিক সত্তাকে লক্ষ্য করিয়া প্রশ্ন করিয়া থাকেন, তবে উত্তরে আমরা (শূতবাদীরা) বলিব— হাা, সবই শৃন্তা, এই উক্তিটিও শৃন্তা বৈ কি ? কেননা, জগতে কোন বস্তুরই কোনরূপ পারমার্থিক সত্যতা নাই। যদি অভিধেয় সত্তা বা ব্যবহারিক সত্তাকে লক্ষ্য করিয়া প্রশ্নটি উঠিয়া থাকে, ততুত্তরে বলিব 'সর্বং শূন্সম্' এই প্রতিজ্ঞারও ব্যবহারিক মত্যতা এবং অভিধেয়-মত্যতা অবশ্যই আছে। কিন্তু বাস্তব সত্যতা নাই। বাস্তব দৃষ্টিতে জ্ঞান-জ্ঞাতা-জ্ঞেয়, অভিধা, অভিধাতা, অভিধেয় প্রভৃতি কিছুই নাই। সবই শৃন্ত। এই তাত্ত্বিক সত্যতার অভাবই মহাশূন্যতা বলিয়া জানিবে। ব্যবহারিক দৃষ্টিতে বহির্জগতের শূন্যতা

সন্তা হি দিবিধা বস্তাসতা অভিধেয় সন্তা চ.....ভূতং ভবিয়দ্ অত্যন্তমদদ্ বা বস্তা
 অভিধেয়সত্তাং ন ব্যভিচরতি।

পুরুষোত্তমকৃত কারকচক্র, ১০২ পৃঃ বরেন্দ্ররিদার্চ দোদাইটি।

কোনমতেই ব্যাখ্যা করা যায় না ; তাহাতে আমাদের ব্যবহারিক জীবন অচল হইতে বাধ্য। স্কুতরাং জগতের মহাশূন্সতা তাত্তিক দৃষ্টিতেই বুঝিতে হইবে।

শূহ্যবাদীর 'জগৎ শূহ্য' এই প্রতিজ্ঞা বাকাটি শৃষ্য হইলে, জগৎ পূর্ল হইয়া যাইবে, দৈতবাদীর ইহা কি ধরণের যুক্তি ? জগৎ শৃষ্য, এইরূপ প্রতিজ্ঞাও শৃষ্য; ইহার অর্থ কি এইরূপ দাঁড়াইবে যে, জগৎ শৃষ্য নহে, পরিপূর্ণ। দৈতবাদীর এইরূপ যুক্তির তো কোন মূল্য দেওয়া যায় না। 'আকাশকুস্থম নাই' এইরূপ একটি কথা যদি না থাকিত, তবে কি প্রমাণ হইয়া যাইত যে, আকাশকুস্থম আছে ? 'আকাশকুস্থম নাই' এই বাক্যটির অভিধেয় সতা আছে। কারণ, 'আকাশকুস্থমং নান্তি' ইহা শুনিয়া আমাদের একটি স্থপান্ট বোধের উদয় হইয়া থাকে। এখন যদি বলা যায় যে, 'আকাশকুস্থম নাই' এই বাক্যটির অভিধেয় সতা আছে। অতএব আকাশকুস্থমের তারিক সতা আছে, তবে রামচন্দ্র বনবাদে যাইবার ফলে বেহুলার বিধবা হইতে আপত্তি কোথায় ?

আমরা এখানে নাগার্জুনের বক্তব্য সম্প্রানিত করিলাম এবং দেখিলাম, এই সম্প্রানারণের সূত্র নির্দেশ করিয়াছেন স্থপ্রাচীন অদৈতাচার্য মহাবৈয়াকরণ ভর্ত্হরি। ভর্ত্হরি তাঁহার 'বাক্যপদীয়' গ্রন্থের তৃতীয়কাণ্ডে, সম্বন্ধসমুদ্দেশ পরিচ্ছেদে প্রতিবাদীর এই জাতীয় বহু ছল-কলাপূর্ণ যুক্তি জালের সন্ধান দিয়াছেন এবং তাহাদের সমাধানের পথের ইন্ধিত করিয়াছেন। ভায়োক্ত সমবায়-সম্বন্ধ থণ্ডন করিতে গিয়া ভর্ত্হরি বলিলেন—সমবায় অবাচ্য। ইহা শুনিয়া প্রতিবাদী ছল প্রয়োগ করিলেন—আপনি যে সমবায়কে 'অবাচ্য' বলিলেন, এখন বলুন দেখি আপনার কথিত 'অবাচ্য' শক্টির কোন বাচ্য আছে কিনা ? ভর্ত্হরি এই প্রসঙ্গে আরও একটি ছলের উল্লেখ করিলেন—'কোনলোক বলিল, 'আমি যাহা বলি সবই মিথ্যা।' তখনই প্রন্থ হইবে 'সবই মিথ্যা' এই কথাটি মিথ্যা কিনা ? এই কথাটিও তো 'সবে'রই অন্তর্গত। তারপর, এই কথাটি মিথ্যা হইলে সবই সত্য হইবে কিনা ? এই জাতীয় ছলকলার অপূর্ব সমাধান কোতৃহলী পাঠক ভর্ত্হরির বাক্যপদীয়গ্রন্থে এবং ঐ গ্রন্থের উপর হেলারাজের যে স্থগভীর ব্যাখ্যা আছে তাহাতে দেখিতে পাইবেন।'

অবাচ্যমিতি যদ্বাচ্যং তদবাচ্যতয়া যদা। বাচ্যমিত্যবসীয়েত বাচ্যমেব তদা ভবেৎ॥

অদৈতদিদির মিথাার-মিথাারনিকক্তি পরিচ্ছেদে মহামনীষী মধুসূদন সরস্বতী প্রতিবাদী দৈতবেদান্তীর জগতের মিথ্যার মিথ্যা কি না ? জগতের মিথ্যার মিথ্যা হইলে জগৎ সত্য হইবে কি না ? এইরূপ কৃট প্রশাের স্থুন্দর সমাধান করিয়াছেন। দৈতবেদান্তী ব্যাসরাজ প্রভৃতির আক্রমণের বিরুদ্ধে মধুসূদন সরস্বতীর সমাধানের পদ্ধতি পর্যালোচনা করিলে, স্থুণী পাঠকের এইরূপ মনে হওয়া খুবই স্বাভাবিক যে মধুসূদনের সমাধান পথের সূলসূত্র বৌদ্ধতার্কিক নাগার্জন ও প্রাচীন শব্দাদৈতবাদী বৈয়াকরণ ভর্তুহরির বক্তব্যের মধ্যেই নিহিত রহিয়াছে। শ্রদ্ধাশীল গবেষক তুলনাসূলক বিচার করিলেই দেখিতে পাইবেন যে, মধুসূদন সরস্বতী নব্যত্যায়ের বাচনভঙ্গীতে যাহা বলিতে চাহিয়াছেন, তাহার মৌলিক তাৎপর্য নাগার্জুন ও ভর্তুহরির বক্তব্য হইতে পৃথক্ কিছু নহে। নাগার্জুন ও ভর্তুহরির আলোচিত অভিধেয় সতা বা ঔপচারিক সতার দৃষ্টিকোণ হইতে বিচার করিলে মধুসূদনের বক্তব্য আরও সহজে বুঝা যাইবে।

দৈতবাদীর ঐরপ ছল-কলার প্রয়োগ সম্পর্কে একটি বিষয়ের উল্লেখ করা আমরা অত্যন্ত প্রাসঙ্গিক মনে করিতেছি। দৈতবাদীরা নিজেদের বিরুদ্ধে এই জাতীয় ছল ও চাতুর্বের প্রয়োগকে অন্যায় বলিয়া নিষেধ করিয়াছেন। অথচ তাঁহারাই আবার প্রতিবাদীর বিরুদ্ধে ছলের প্রয়োগ করিতেছেন কোন্ যুক্তিতে? নৈয়ায়িকেরা এক প্রকার জাতির (a type of fallacy) উল্লেখ করিয়াছেন, তাহার নাম "নিত্য সম"। নৈয়ায়িকের একটি প্রতিজ্ঞা হইল—শব্দ অনিত্য। এখানে প্রশ্ন হইল, শব্দের যে অনিত্যন্ত তাহা কি নিত্য, না অনিত্য ? শব্দের অনিত্যন্ত এই বিশেষণটি কি শব্দে সর্বদাই বর্তমান থাকে, না থাকে না ? যদি হাঁা বলা যায়, অর্থাৎ শব্দের অনিত্যন্তরূপ বিধেয় বিশেষণটি নিত্য বলিয়া সাব্যস্ত হয়,

দর্বং মিথ্যা ব্রবীমিতি নৈতদ্বাক্যং বিবক্ষ্যতে।

তম্ম মিথ্যাভিধানে হি প্রক্রান্তোহর্থো ন গম্যতে। উল্লিখিত গ্রন্থের ২৫ কাঃ এই কারিকার উপর হেলারাজের টীকা দেখুন।

বর্তমানকালের বিখ্যাত দার্শনিক মনীষী Bertrand Russel ও দ্বিতীয় ছলটির সমাধানের চেষ্টা করিয়াছেন।

আমরা এই পৃস্তকের ৬ চি পরিচ্ছেদে 'মিথ্যাত্ব-মিথ্যাত্বনিক্ষক্তি'তে এই প্রশ্নের বিস্তৃত
আলোচনা করিয়াছি। অনুসন্ধিৎস্থ পাঠক দেই আলোচনা দেখিবেন।

তবে শব্দ নিতাই হইয়া পড়ে। কারণ, ধর্মী নিতা না হইলে তাহার ধর্ম নিতা হইবে কিরূপে 

পর্যের সর্বদা সন্তাবশতঃ ধর্মী শব্দেরও সন্তা সর্বদা স্বীকার্য। অতএব শব্দ নিত্য ইহাও স্বীকার্য। যদি না বলা যায়, অর্থাৎ অনিতাত্ব সর্বদা শব্দে থাকে না, শব্দের অনিতাত্ব নিত্য নহে, অনিত্য, এইরূপ বলা যায়, তবে শব্দের অনিত্যুত্ব অনিত্যু হওয়ায় শব্দ যে সেক্ষেত্রে নিতাই হইবে তাহাতে সন্দেহ কি ? উভয় প্রকারেই শব্দের নিতাত্বই সিদ্ধ হয়, ইহাই ন্যায়োক্ত নিত্যসম জাতি। প্রত্যেতিসিদ্ধির লঘুচন্দ্রিকা টীকায় ব্রকানন্দ সরস্বতী স্পাইতঃই বলিয়াছেন—"জগতের মিথাাত্ব মিথাা কি না ? প্রতিবাদী দ্বৈতবেদান্তী প্রভৃতির এই শ্রেণির প্রশ্নও ন্যায়োক্ত "নিতাসম" জাতি অর্থাৎ ছল-কলাপূর্ণ fallacy বা যুক্ত্যাভাদেরই অন্তর্গত। এই জাতীয় প্রশ্নের দ্বারা দ্বৈতবাদী যদি জগৎপ্রপঞ্চের বাস্তবদতা প্রমাণ করিতে চাহেন, তবে এই একই যুক্তিতে দ্বৈতবাদী নৈয়ায়িক প্রভৃতিকেও শব্দকে निजा विलयां मानिया लहेरक इहेर्द। रेनयां यिक जाहा मानिर्वन कि १ যে অপকৌশল দ্বৈতবাদীরা নিজেরা সহু করিতে প্রস্তুত নহেন, সেই অপকৌশল তাঁহারা অপরের বিরুদ্ধে প্রয়োগ করিতে অগ্রসর হন কোন যুক্তিতে ? কিন্তু প্রশ্ন হইতেছে এই, দ্বৈতবাদীর ঐজাতীয় প্রশ্নকে দৈতবাদীর মতেও fallacy বা যুক্ত্যাভাস বলিব কেন ? দৈতবাদীরা ইহার কোন সন্তোষজনক উত্তর দিতে পারেন নাই। কারণ, তাঁহারাও ইহার গভীর দার্শনিক রহস্য বিচার এবং বিশ্লেষণ করেন নাই। নাগাজুন, ভর্তৃহরি, ঐহর্ষ এবং মধুসূদন সরস্বতী তাঁহাদের গ্রন্থে ইহার দার্শনিক তাৎপর্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন। আমাদের পূর্বোক্ত আলোচনা হইতে স্থ্যী পাঠক বুঝিয়াছেন যে, অভিধেয় সত্তা ও পারমার্থিক সত্তাকে Logical existence ও Metaphysical existenceকে একাকার করিয়া মিলাইয়া

১। নিত্যমনিত্যভাবাদনিত্যে নিত্যত্বোপপত্তেনিত্যসমঃ। স্থায়ক্ত্র, ৫।১।৩৫। অনিত্যঃ
শব্দ ইতি প্রতিজ্ঞায়তে। তদনিত্যং কিংশব্দে নিত্যমনিত্যম্ ? যদি তাবৎ
দর্বদা ভবতি, ধর্মস্থ দদাভাবাদ্ ধর্মিণোহপি দদাভাব ইতি নিত্যঃ শব্দ ইতি।
অথ ন দর্বদা ভবতি, অনিত্যত্বস্থাভবাত্নিত্যঃ শব্দঃ। এবং নিত্যত্বেন প্রত্যবস্থানং
নিত্যদমঃ। স্থাযভাষ্য, ৫।১।৩৫ ক্ত্র।

এইরূপ কোনও সিদ্ধান্ত গ্রহণ করিলে ছলের আশ্রয় লইতে হয় বলিয়া এই শ্রেণির যুক্তিকে নৈয়ায়িক যুক্ত্যাভাস বা fallacy বলিয়াই ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

ফেলিবার ফলেই এ জাতীয় বিদ্রান্তিকর প্রশোর অবতারণা সম্ভব হইয়াছে। ব্যবহারিক সন্তাকে শেষ পর্যন্ত অভিধেয় সন্তার অন্তভুক্তি করা সম্ভবপর। আচার্য ভর্তৃহরিও তাহাই করিয়াছেন বলিয়া মনে হয়। তবে পারমার্থিক সন্তাবে স্বয়ংসম্পূর্ণ স্বতন্ত্র তর, ইহা ভুলিলে চলিবে না।

এবার আমর। নাগাজুনের মূল বক্তবো ফিরিয়া যাই। বস্তু না থাকিলে আপনি (নাগার্জুন) প্রতিযেধ করিতেছেন কাহার ? আর, দকল ভাববস্তুর প্রতিবেধ যদি পূর্ব হইতেই দিদ্ধ হইয়া থাকে, তবে আপনার (নাগার্জুনের) 'দৰ শৃত্য', এই বাক্যটি বলারইবা প্রয়োজন কি ? উত্তরে নাগার্জুন বলিতেছেন — যিনি প্রতিষেধ বা নিষেধ করিতেছেন, যেই বস্তুর প্রতিষেধ করা হইয়াছে এবং যেই উক্তি দাবা প্রতিষেধ ব্যক্ত করা হইয়াছে, তাহার কোন কিছুই বস্তুত: নাই। বস্তুর নান্তির যে আমার 'দর্বং শূলুম্' এই কথা হইতেই প্রমাণিত হইয়া থাকে, তাহা নহে। স্থামার কথা শুধু পূর্বসিদ্ধ নিষেধ (প্রতিষেধ) জ্ঞাপন করে মাত্র। দেবদত্ত গৃহে না থাকিলেও যদি কেহ বলে, 'দেবদন্ত গৃহে আছে', তথন দ্বিতীয় কোন ব্যক্তি বলিতে পারেন যে, 'না, দেবদত্ত গৃহে নাই'। এখানে দিতীয় ব্যক্তির কথার উপরে দেবদত্তের গুহে থাকা না থাকা নির্ভর করে না, কেবল দেবদত্তের গুহে অনুপস্থিতি বিজ্ঞাপিত হয় মাত্র। এই প্রসঙ্গে আবার আমরা ভর্ত্ররির সাহায্য লইয়া বলিতে পারি যে, দেবদতের গৃহে অভাব বা ভাব (নাস্তিত্ব বা অন্তির) উভয়ই বক্তার (দিতীয় ব্যক্তির) বুদ্ধাার্ক্। অভিধেয় দতার আকারে উপস্থিত অস্তিত্বকে অভিধেয় অভাববুদ্ধির দারা নিষেধ করা হইয়াছে। একমাত্র অভিধেয় সতা বা ঔপচারিক সতার ক্ষেত্রেই এইপ্রকার ভাব ও অভাবরূপ বিপরীতের মিলন সম্ভবপর ৷

বিগ্ৰহব্যাবর্তনী, ৬৪ পৃ:।

নাগাজু নের স্বকীয় বৃত্তি দেখুন।

৩। এবঞ্চ প্রতিষেধ্যেষু প্রতিষেধ প্রক্লিপ্তয়ে।
আপ্রিতেষ্পচারেণ প্রতিষেধঃ প্রবর্ততে ॥
সম্ক্রিবিব বাক্রাপ্রীয় ১৯ ব

ভর্ত্হরির বাক্যপদীয়, ৩য় কাণ্ড, সম্বন্ধসমূদ্দেশপ্রকরণ, ৪২ কা:।

২। যক্ষার্গতে বচনাদসতঃ প্রতিষেধ বচনাগিদ্ধিরিতি তত্র জ্ঞাপয়তে বাগসদিতি তন্ন তচ্চ ন প্রতিনিহন্তি।

নাগার্জুন, ভর্তৃহরি ও মধুসৃদনের উক্তির তাৎপর্য স্থাদ্রপ্রসারী। ভারশান্তের অমোঘ মূলসূত্র বলিয়া স্বীকৃত চুইটি নিয়ম—The Law of Excluded middle এবং Law of Contradiction—সম্পর্কে নৃতন করিয়া চিন্তা করিতে হইবে। হয়তোবা এই নিয়ম চুইটির বহুলাংশে সংস্কারসাধন করাও প্রয়োজন হইবে। সমসাময়িক পাশ্চাত্য দার্শনিক ও নৈয়ায়িকদিগের ভিতরে যাঁহারা এই পথে চিন্তা করিতেছেন, তাঁহারা আমাদের নাগার্জুন, ভর্তৃহরি প্রমুথ প্রাচীন আচার্যগণের নিকট হইতে এই সম্পর্কে প্রভূত সাহায্য লাভ করিতে পারেন।

প্রতিবাদীর আরও একটি প্রশ্ন এই, সবই যদি শৃন্ত হয়, তবে প্রমাণ, প্রমাতা, প্রমেয় প্রভৃতিও শৃন্তবাদীর মতে শৃন্তই হইবে। এই অবস্থায় আপনি (শৃন্তবাদী) আপনার সর্বশৃন্তবাদ প্রমাণ করিবেন কিরুপে ? অন্ততঃ প্রমাণের সত্তা তো মানুন, নতুবা কিসের জোরে আপনি সবই শৃন্তা, এই শৃন্তবাদ প্রমাণ করিবেন ? আমরা (জগৎ সত্যতাবাদীরা) কি ধরিয়া লইতে পারিনা যে, আপনি প্রমাণের প্রামাণিক সত্তা মানিয়াই বিচারে অগ্রসর হইয়াছেন ? উত্তরে শৃন্তবাদী বলেন, আপনারা প্রমাণের কিরুপ সত্তা মানিতে বলিতেছেন ? পারমাথিক সত্তা কি ? প্রমাণ ও প্রমেয়ের পারমাথিক সত্তা পূর্ব হইতে ধরিয়া লইলে, প্রমাণের সাহায্যে প্রমেয় সিদ্ধির প্রয়োজন কি ? শুধু তাহাই নয়, প্রমাণ না হইলে প্রমেয় সিদ্ধ হইবে না;

ভর্হরির বাক্যপদীয়ের উপর হেলারাজের টীকা ১১৭ পৃ: দেখুন :—

"তছ্ক্তং ন সতাং চ নিষেধোহস্তি সোহসৎস্ক্রচ ন বিন্ধতে।

জগত্যনেন ভাষেন নঙর্থ: প্রলয়ং গতং। বাক্যপদীয়
যদাতুপচারসন্তাসমাবিষ্টঃ শব্দার্থ ন্তদা সামান্তেন তাবাতাবসাধারণতয়া
তত্যাপি বৃদ্ধ্যাকারতাবস্থ তাবৈকনিয়তত্বাৎ বৃদ্ধিসন্তবৈব সন্তা
বহীরূপতা ব্যাবহারিকৈ দৃ ভাবিকলৈরাকারাদধ্যবিদিতা তত্ত্বৈব নিষেধঃ ফলতি"।
অসুসন্ধিৎস্থ পাঠক ভর্তৃহরি ও হেলারাজের এই দৃষ্টিকোণ হইতে অবৈতিসিদ্ধির
মিধ্যাত্ব-মিধ্যাত্ব নিক্তির আলোচনা করুন।

মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য ভায়ের উলিখিত ছইটি মৃলক্তের উল্লেখ করিয়া তদীয়
কুস্বমাঞ্জলিতে বলিয়াছেন:—

পরস্পর বিরোধে হি ন প্রকারান্তরক্ষিতি:। নৈকতাপি বিরুদ্ধানামুক্তিমাত্রবিরোধত:॥

আবার, প্রমেয় না থাকিলেও প্রমাণ দিদ্ধ ইইবে না। প্রমাণ দিদ্ধ করিবে কাহাকে ? প্রমেয় থাকিলেই প্রমেয়ের সিদ্ধির জন্ম প্রমাণের আবশাকতা। প্রমেয় না থাকিলে প্রমাণ কাহার সিদ্ধি সম্পাদন করিবে প্রমাণের প্রামাণাই বা দিদ্ধ হইবে কোথা হইতে ? অত্য প্রমাণের দ্বারা কি ? সেই অন্য প্রমাণের সিদ্ধি হইবে, তৃতীয় প্রমাণের সাহাযো, তৃতীয় চতুর্থ প্রমাণের সাহায্যে, এইরূপে 'অনবস্থা' দোষ অবশ্যস্তাবী। এই প্রকার 'অনবস্থা'র ভয়ে প্রমাণের প্রামাণ্য যদি সতঃসিদ্ধ বল, তাহা হইলে আমিও বলিব যে, আমার শৃত্যরও স্বতঃসিদ্ধ। সত্য কথা এই যে, প্রমাণ, প্রমেয় প্রভৃতির কিছুরই পারমার্থিক সত্তা নাই; বাবহারিক সত্যতাই আছে। প্রমাণ-প্রমেয় প্রভৃতি ব্যবহার ও ব্যবহারিক জগতেরই অন্তর্গত। ব্যবহারিক জগতে প্রমাণ-প্রমের প্রভৃতির ব্যবহার আমরা (বাদী ও প্রতিবাদী) সকলেই মানি। এখানে আমাদের Common ground বা মিল আছে। এইজন্ম প্রমাণ, প্রমেয় প্রভৃতির ব্যবহারিক সত্যতার ভিত্তিতে আমাদের উভয়েরই বাদযুদ্ধে অগ্রাসর হওয়া সম্ভবপর। ইহার জন্ম প্রমাণ্ডির সাক্রাতা স্বীকার করার প্রয়োজন হয় না। আচার্য শ্রীহর্ষ তাঁহার 'খণ্ডন-খণ্ডখাছে'র প্রথম পরিচ্ছেদের প্রথম অংশে প্রতিবাদীর এই জাতীয় প্রশাের অনুরূপ সমাধান করিয়াই দ্বৈতবাদীর সহিত তর্ক্যুদ্ধে অবতীর্ণ হইয়াছেন। এই প্রদঙ্গে শ্রীহর্ষের সূক্ষা বিচারশৈলী নাগার্জুনের দিদ্ধান্ত সূত্রের সম্প্রসারণ বলিয়া মনে করিলে তাহাতে আপত্তির কোন কারণ আছে বলিয়া মনে হয় না। শ্রীহর্ষ জিজ্ঞাদা করিতেছেন-প্রতিবাদীর প্রমাণাদির সত্যতা মানিয়া লইয়া বাদে প্রবৃত্ত হওয়া উচিত, এইরূপ কথা কেন বলিতেছেন ? প্রমাণাদির সত্যতা না মানিলে, বাদী ও প্রতিবাদী বস্তু বিচারের চিরাচরিত ব্যবহার প্রয়োগ করিতে পারিবেন না। কারণ, যথনই ব্যবহার মানিতে হয়, তখনই প্রমাণাদির সতা স্বীকার করিতে হয়, এইরূপ নিয়মের ব্যতিক্রম দেখা যায় না। ইহাই প্রতিবাদীর বক্তব্য কি ? প্রতিবাদীর এইরূপ অভিপ্রায় হইলে

১। দ্বাভ্যামপি বাদিভ্যাং বিচার প্রবৃত্ত্যাভিলম্বমাণ তত্ত্ব্যবস্থা জয়মূলত্বেন ব্যবহারনিয়মস্থ স্বেচ্ছয়ৈব পরিগৃহীতত্বাৎ পানিক্রানাদিপারম্পর্যায়াতস্থ লোকবৃ্থপতি-সংগৃহীতসংবাদস্থ তস্থ অভ্যথাভাবাসম্ভাব্য লক্ষণ স্বতঃসিদ্ধিপরিগুদ্ধত্বাৎ। তাদৃশ ব্যবহার নিয়মমাত্রেণৈব কথাপ্রবৃত্ত্যাপত্তেঃ।

গ্রীহর্ষ—খণ্ডনখণ্ডখান্ত, ৩২-৩৫ পু:, চৌখান্বাসং।

তাহার উত্তরে আমরা বলিব, ব্যবহার মানিতে হইলেই প্রমাণাদির সতা স্বীকার করিতে হইবে, ইহা কি রাজার আদেশ যে মানিতেই হইবে ? চার্বাক, মাধামিক প্রভৃতি তো তাঁহাদের দর্শনের যুক্তিযুক্ততা প্রদর্শনের জন্ম প্রতিপক্ষের সহিত যথেষ্ট বিচার করিয়াছেন। কিন্তু তাঁহারা তো প্রমাণাদির সত্যতা স্বীকার করেন নাই। প্রমাণাদির সতাতা না মানিলে যদি বিচার অসম্ভব হয়, তবে আপনারা (প্রমাণের সভ্যতাবাদীরা) চার্বাক মাধ্যমিক প্রভৃতির পক্ষ খণ্ডন করিতেছেন কি করিয়া? যদি বাগ্ব্যবহার (বাক্যের প্রয়োগ) অসম্ভব হয়, তবে বলিব যে, আপনারা বড় চমৎকার বাক্স্তম্ভন মন্ত্র আবিন্ধার করিয়াছেন, যাহার আর তুলনা নাই। আপনাদের এই মন্তপ্রয়োগের ফলে মনে হয়, দেবগুরু বুহস্পতি রুদ্ধবাক্ হইয়া গিয়াছেন। তিনি কোনদিন লোকায়ত দর্শন রচনা করেন নাই। ভগবান তথাগত মাধামিক তত্ত্বের উপদেশ দেন নাই। ভগবৎপাদ শঙ্করও ব্যাসসূত্রের ভাষ্য রচনা করেন নাই। শ্রীহর্ষের এই উক্তি থুবই গুরুত্বপূর্ণ। এীহর্ষের কথাতুসারে লোকায়ত, মাধ্যমিক ও অদ্বৈতবাদ, এই তিন মতেই প্রমাণ, প্রমেয় প্রভৃতির পারমার্থিক সত্যতা প্রত্যাখ্যাত হইয়াছে। কিন্তু চার্বাক তো প্রত্যক্ষ-প্রমাণবাদী। তাঁহাকে মাধ্যমিক প্রভৃতি গোষ্ঠীর অন্তর্ভক্ত করা হইল কেন ? এইরূপ আপত্তির উত্তরে বক্তব্য এই, কোন কোন চার্বাক সম্প্রদায় প্রত্যক্ষপ্রমাণও মানেন নাই; দ্বাত্মক দন্দেহবাদ বা Universal agnosticismই প্রতিপাদন করার চেম্টা করিয়াছেন। জয়রাশি ভট্টের "তত্ত্বোপপ্লবসিংহ" গ্রন্থ আবিন্ধার হইবার পর এই ধারণা অসঙ্গত বলিয়া মনে হয় না।

শ্রীহর্ষ প্রমাণ-প্রমেয় প্রভৃতির অভাব সাধন করিবার জন্য শৃন্থাবাদীর যুক্তি আশ্রয় করিয়াছেন, একথা অনস্বীকার্য। আবার জ্ঞানাতিরিক্ত জ্ঞেয় পদার্থের অস্তিত্ব খণ্ডন করিবার জন্য, এবং জ্ঞানের স্বপ্রকাশত্ব উপপাদনের জন্য তিনি (শ্রীহর্ষ) বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধের যুক্তিসমূহেরও প্রয়োগ করিয়াছেন। ধর্মকীর্তির বিখ্যাত কারিকা উদ্ধৃত করিয়াছেন—"অপ্রত্যক্ষোপলম্বস্থ নার্থদৃষ্ঠিঃ প্রসিধ্যতি। (ধর্মকীতির প্রমাণ লক্ষণ)।

জ্ঞানের স্বপ্রকাশত্ব প্রতিপাদনে আচার্য ধর্মকীর্তি প্রত্যক্ষ পরিচ্ছেদের স্বসংবেদন অংশে অতলম্পর্শী গভীরতার নিদর্শন স্বস্থি করিয়াছেন। জ্ঞানের

১। খণ্ডনখণ্ড খাত্ত, ৮৮ পৃঃ, খণ্ডনের বিভাদাগরী টীকা ৮৯ পৃষ্ঠা, চৌখাম্বাদং দেখুন।

সপ্রকাশদের এই সুগভীর বিচার পদ্ধতি অদৈতাচার্যগণকে নিঃসন্দেহে অনুপ্রাণিত করিয়াছে।

অদৈতাচার্যগণের মধ্যে ই॥গ্র বৌদ্ধাচার্যদিগের নিকট খাণ স্বীকারে কুঠিত হন নাই, বৌদ্ধমনীযিদের প্রতি অসহিফুতাও প্রদর্শন করেন নাই। জ্ঞানের স্বপ্রকাশন উপপাদন করার পর তিনি যেন অনুভব করিলেন, কোনও অসতর্ক পাঠক অদৈতসিদ্ধান্ত ও বৌদ্ধসিদ্ধান্ত এক ও অভিন্ন বলিয়া ভ্রম করিতে পারে। এইজন্ম শ্রীহর্ণ অন্ন কয়েকটি কথাতেই অদৈতমত ও বৌদ্ধমতের প্রভেদ প্রতিপাদন করিতে যত্নশীল হইলেন। এবিয়াে আর অধিক অগ্রসর না হইয়া বিশ্বপ্রপঞ্জের অনির্বাচ্যর-সাধনে মনোনিবেশ করিলেন। এই অনির্বাচারাদের মুখবন্দ্দে আচার্য শ্রীহর্য সংক্ষিপ্তাকারে বৌদ্ধবাদ ও অদৈত বেদান্তবাদের প্রভেদ কোথার, তাহা প্রকাশ করিলেন।

সোগত ও ব্রহ্মবাদীর প্রভেদ এই ষে, সোগতেরা বিজ্ঞান ও বিজ্ঞেয় সবকিছুকেই অনির্বাচ্য ব্লিয়া থাকেন। এইজন্ম লক্ষাবতারে ভগবান্ বলিয়াছেনঃ—

> বুদ্ধ্যা বিবিচ্যমানানাং স্বভাবো নাবধার্যতে। তস্মাদনভিলপ্যাস্তে নিঃস্বভাবাশ্চ দর্শিতাঃ॥

> > লঙ্কাবতার, ২য় আঃ ১১৬ প্রঃ, Bunyiu-edition

বুদ্ধির দার। বিচার করিলে কোন বস্তুরই স্বভাব খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। স্বতরাং দেখা যাইতেছে যে, দৃশ্যমান বস্তুরাজি শব্দের দারা প্রকাশের অযোগ্য, অনির্বচনীয় এবং স্বভাবশূহা। অদ্বৈতবাদীরা বলেন, বিজ্ঞেয় মিথা। হইলেও বিজ্ঞান সত্য, স্বয়ংজ্যোতিঃ এবং ধ্রুব। বিজ্ঞানসতায় অনুপ্রাণিত জগৎপ্রপঞ্চ সহও নহে অসহও নহে, উহা সদসদ বিলক্ষণ অনির্বাচ্য।

এই পর্যন্ত আমরা Epistemology বা জ্ঞানবাদের ক্ষেত্রে জ্ঞান ও জ্ঞেয়ের সম্বন্ধবিচারে অদৈতমত ও বৌদ্ধমতের সাদৃশ্য লইরা আলোচনা করিলাম। Epistemology, অর্থাৎ জ্ঞানবাদ ও প্রমাণবাদ দর্শন চিন্তার রাজতোরণ। দর্শনশাস্ত্রসমূহ এই তোরণ অতিক্রম করিয়াই পরমার্থ তত্ত্ব বিচারে অগ্রাসর লইরা থাকে। তত্ত্বের সাদৃশ্য অনেক অংশে Epistemology বা প্রমাণবাদের সাদৃশ্যের উপরই নির্ভরশীল। জ্ঞানবাদের প্রতিপান্থ বা Corollary হিসাবেই তত্ত্ব (Metaphysics) উপস্থিত হইয়া থাকে।

পক্ষান্তরে, তম্বকে দৃঢ় ভিত্তিতে স্থাপন করিবার জন্মই প্রমাণবাদ (Epistimology) দর্শনের প্রারম্ভেই আলোচিত হইয়া থাকে।

দর্শনচিন্তা-জগতে সমস্তই কার্যকারণ শৃঙ্খলে নিয়ন্ত্রিত। প্রমাণ এবং প্রমেয়ের সম্পর্কও এই কার্য-কারণসূত্রেই গ্রাথিত দেখিতে পাই। স্তুতরাং কোনও দর্শনিচিন্তার মর্গ উপলব্ধি করিতে হইলেই কারণ কার্য ও কারণের ও কার্যের, প্রমাণের সহিত প্রমেয়ের সম্পর্ক প্রভৃতির সম্পর্ক আলোচনা অবশ্য কর্তব্য। শৃত্যবাদ, বিজ্ঞানবাদ, অদৈতবাদ ও লোকায়ত মতবাদে আমরা দেখিতে পাই যে, উল্লিখিত কোন মতেই কার্য-কারণভাবের পারমার্থিক সত্তা কিছু নাই। কার্য-কারণ-সম্পর্কের বাস্তবতার খণ্ডনে উহাদের যুক্তিও অনেকটা একই প্রকার। ন্যায়োক্ত অনুমানের খণ্ডন-প্রদঙ্গে শ্রীহর্ষ তাঁহার 'খণ্ডনখণ্ডখাছে' যে সকল যুক্তিতর্কের অবতারণা করিয়াছেন, তাহাকে চার্বাকোক্ত যুক্তির বিস্তৃততররূপ বলিয়া ব্যাখ্যা করিলে কিছুই অন্তায় হয় না। ব্যাপ্তিজ্ঞানে ব্যভিচারের আশক্ষা দূর হইবার নহে, ইহাই শ্রীহর্যের প্রধান বক্তব্য। লোকায়ত দর্শনেও অনুমানের মূল ব্যস্তিজ্ঞানে ব্যভিচারের শঙ্কা অবশাস্তাবী বুঝিয়াই চার্বাক অনুমান-প্রমাণ গণ্ডন করিয়াছেন। এই প্রসঙ্গে দ্রম্ভবা এই যে, অনুমানের মূল ব্যাপ্তিতে মানসিক ঘটনা হিসাবে (as a psychological events) ব্যভিচারের শক্ষা আছে কিনা, তাহাই বড় কথা নয়। ঐ আশঙ্কা দূর করিবার কোন ভায়ানুগ ভিত্তি বা পথ (Logical ground) আছে কিনা, তাহাই প্রধানতঃ বিচার্য বিষয়। শ্রীহর্ষ দেখাইয়াছেন যে; অব্যভিচার নির্ণয়ের (বা ব্যভিচারের আশক্ষা বিদুরিত করার) কোন ভায়সিদ্ধ পদ্ধতি নাই। নৈয়ায়িকসন্মত সামাভ প্রত্যাসত্তি তিনি খণ্ডন করিয়াছেন। এক ধুমব্যক্তিদারা ধূমত্ব দামান্তের জ্ঞান হয়, ধুমত্ব সামান্তের জ্ঞানের মারফতে ধুমতাবচ্ছিন্নরূপে দকল ধুমের জ্ঞানোদয় হয়। অনুরূপভাবে এক অগ্নিব্যক্তি দারা অগ্নিত্ব দামান্সের মধ্য দিয়া সকল অগ্নির জ্ঞানগত উপস্থিতি সম্ভবপর হয়। ইহাই ক্যায়োক্ত সামান্য প্রত্যাসত্তি প্রত্যক্ষের মূল কথা। তর্কের খাতিরে গৌরবদোষ কলুষিত এইরূপ একটি অলৌকিক সম্বন্ধ যদি মানিয়াও লওয়া যায়, তথাপি তাহাদারা নৈয়ায়িকের অভীষ্ট দিদ্ধির কোন সম্ভাবনা নাই। অগ্নিত্ব সামান্তের মারফত দকল অগ্নির এবং ধূমত্ব দামান্তের মারফত দকল ধ্মের উপস্থিতি হইলেইবা

কি হইল ? ইহাকেইতে। আর ব্যাপ্তি বলে না। প্রত্যেক ধুমব্যক্তির সহিত প্রত্যেক বক্লিব্যক্তির সদান্ধ গ্রাহণ করিতে হইবে। এই সম্বন্ধেরই অপর নাম ব্যাপ্তি। এই দর্ববাপিক ধূম ও বহ্নির দমন্ধের জ্ঞান আদিবে কোথা হইতে ১ এই প্রশেষ উত্তর দিবার জন্ম নৈয়ায়িককে তাঁহার সামান্ত-প্রত্যাসন্তির ধারণাটিকে রবারের মত টানিয়া আরও লম্বা করিতে হইবে এবং বলিতে হইবে যে, সামান্ত প্রত্যাসত্তিরূপ অলোকিক সন্নিকর্ষের দারা কেবল সকল ধম এবং সকল বহ্নিরই উপস্থিতি হয় না, ঐ সঙ্গে উহাদের বিশেষণ হিসাবে প্রত্যেক ধূমের সহিত প্রত্যেক বহ্নির ব্যভিচার শঙ্কানিমুক্তি ( অব্যভিচরিত ) সম্বন্ধেরও জ্ঞানোদ্য হয়। ফলে, ধুম ও বহ্নির ব্যাপ্তিরও দিদ্ধি হয়। এইরূপ স্বীকৃতি নৈয়ায়িকের পক্ষে অত্যন্ত বিপচ্জনক। এইরূপ স্বীকৃতির ফলে কোনও সময়ে যে-কোন চুইটি বস্তু ( যাহাদের মধ্যে ব্যাপ্য-ব্যাপকদম্বন্ধ নাই বা থাকিতে পারে না) একই দঙ্গে দেখিলে আলোচ্য দামাগুলকণা-প্রত্যাসত্তি বলে সেই জাতীয় সকল জ্ঞানোদয় হইতে এবং তাহাদের মধ্যে ব্যাপ্য-ব্যাপক সম্বন্ধের ভাতি হইতেও কোন বাধা থাকিবে না। পুম ও গর্দভ একদঙ্গে দেখিলে প্রত্যক্ষ ধূমব্যক্তির সহিত গর্দভের অব্যভিচারিত সম্বন্ধ বা ব্যাপ্তির জ্ঞান হইতেও নৈয়ায়িকের আপত্তি করার কিছু থাকিবে না। এইরূপে একত্র পরিদৃষ্ট সকল বস্তুর সহিতই সকল বস্তুর ব্যাপ্তিবোধ অবনতমস্তকে স্বীকার করিয়া লইতে হইবে। সেরপ ক্ষেত্রে যেখানে ধূম, দেখানেই বহ্নি এবং যেখানে বহ্নি দেখানেই ধুম; ধুম ও বহ্নির এই সম্বন্ধবয়ের মধ্যে কোনরূপ প্রভেদ বুঝা যাইবে না। সমব্যাপ্তি ও বিষমব্যাপ্তির পার্থক্য অন্তর্হিত হইবে। এই সকল কারণেই ন্থায়ের দিদ্ধান্ত অনুসারে দামান্থলক্ষণ-প্রত্যাদত্তির বলে ধৃম ও বহ্নির বাাপ্তিনির্ণয়ের পদ্ধতিকে শ্রীহর্ষ নির্দোষ বলিয়া গ্রাহণ করেন নাই। শ্রীহর্ষের মতে স্থায়ের অনুসরণ করিলে অনুমানের মূলব্যাপ্তিতে ব্যভিচার শঙ্কার নির্ত্তি সম্ভবপর হয় না। অনুমানের প্রামাণ্য খণ্ডনে চার্বাকও এই কথাই বলিয়াছেন।

'কুস্থমাঞ্চলি' গ্রন্থে উদয়নাচার্য স্থায়ের মত সমর্থন করিয়া, ঐহর্ষ, চার্বাক প্রভৃতির প্রতিবাদের উত্তরে বলিয়াছেনঃ—

'শঙ্কাচেদনুমাস্ত্যেব'

"তৰ্কঃ শক্ষাবধিৰ্মতঃ"। কুসুমাঞ্জলি, ৩।৭।

উদয়নাচার্যের উক্তির তাৎপর্য এই যে, অনুমানের স্থেত ও সাধ্যের ব্যভিচারের আশস্কা যদি থাকে অর্থাৎ পর্বতে বহ্নির অনুমানের হেতু ধূম, বহ্নিকে ছাড়িয়া অন্যত্রও থাকিতে পারে এইরূপ সন্দেহ করিবার যদি উপযুক্ত কারণ থাকে, তবে নিশ্চয়ই অনুমানও আছে। কারণ, এরপ সন্দেহও অনুমানসূলক। বর্তমানে মহানদ (চুলা) প্রভৃতিতে ধূম ও বহ্নির ব্যভিচার না দেখা গেলেও কোন দেশে কোন কালেই যে উহা (ব্যভিচার) দেখা যাইবে না, তাহা কে বলিতে পারে ? হয়তো ভবিয়াতে অনন্ত দেশ ও কালে এমন হইতে পারে যে ধৃম আছে, বহ্নি নাই। এই অবস্থায় হেতু-ধৃম প্রভৃতিতে দাধ্য-বহ্নি প্রভৃতির ব্যভিচারের সংশয় অবশ্যস্তাবী। অনন্ত ভাবী দেশ ও কাল তো প্রত্যক্ষগম্য নহে; অনুমানগম্য। স্তুতরাং অনন্ত দেশে ও কালে হেতুতে সাধ্যের ব্যভিচারের আশস্কা করিলে, অনুমানমূলেই তাহা করিতে হইবে। এইজন্মই উদয়ন কারিকায় বলিয়াছেন—'শঙ্কা চেদলুমান্ত্যেব'। অনন্ত দেশ ও কালে ঐ শঙ্কার উপপত্তির জন্ম যেমন অনুমানকে প্রমাণ বলিয়া স্বীকার করিয়া লওয়া প্রয়োজন হয়; সেইরূপ হেতু ও সাধ্যের ব্যভিচারের আশঙ্কা বর্তমান আছে বলিয়াই অনুমানের প্রামাণ্যসাধনও অসম্ভব হয়। এই সমস্তার মীমাংসার পথ কি, তাহা নির্দেশ করিতে গিয়া উদয়ন **"**তৰ্কঃ শঙ্কাবধিৰ্गতঃ"।

অনুমানের ক্ষেত্রে সর্বত্রই যে হেতুতে সাধ্যের ব্যভিচারের আশক্ষা দেখা দেয় তাহা নহে। যেখানে ব্যভিচারসংশয় জাগরুক হয়, সেই সকল ক্ষেত্রে তর্কের সাহায্যেই ঐ সংশয়ের নিবৃত্তিসাধন সম্ভবপর হয়। তর্কের দারা ব্যভিচার শক্ষার নিবৃত্তি ঘটিলে, হেতু ও সাধ্যের ব্যাপ্তির নিশ্চয়ে কোন বাধা দেখা যায় না। ফলে, ব্যাপ্তিজ্ঞানসূলে অনুমানের প্রামাণ্যও স্থাহির হয়। ধূমে বহ্নির ব্যভিচারের আশক্ষা উদিত হইলে, অর্থাৎ বহ্নি যেখানে নাই, সেখানেও ধূম আছে কি না ? এইরূপ সন্দেহ দেখা দিলে, "ধূম যদি বহ্নির ব্যভিচারী হয়, তাহা হইলে ধূম বহ্নিজন্ম হয় না," এই প্রকার তর্কের সাহায্যে ধূমে বহ্নির ব্যভিচারের আশক্ষা দূরীভূত হয়; এবং ধূম ও বহ্নির ব্যাপ্তি নিশ্চয় হইয়া পর্বতে বহ্নির অনুমান জ্ঞানোদয় হইয়া থাকে।

উদয়নাচার্যের উল্লিখিত উক্তির প্রতিবাদ করিয়া শ্রীহর্ষ খণ্ডনখণ্ডখাছে বলিয়াছেন:
তর্কঃ শঙ্কাবধিঃ কুতঃ ?

আলোচ্য তর্কও তো ব্যাপ্তিমূলক। ব্যাপ্তি থাকিলেই ঐ ব্যাপ্তির মূলে হেতু ও সাধ্যের বাভিচারের শক্ষাও অবশ্যই বিরাজ করিবে। এই অবস্থায় ব্যাপ্তিমূলক "তর্ক" ব্যভিচারশক্ষার নিবৃত্তি করিবে কিরপে ? বহ্নি হইতে ধূমরাশি নিগতি হইতে দেখিয়া ধূমের প্রতি যে বহ্নি কারণ এবং ধূম বহ্নির কার্য, ইহা স্বীকার না করিয়া উপায় নাই। "বহ্নি হইতে যে সকল ধূমের উৎপত্তি দেখা যায়, সেই সকল ধূম বিশেষের প্রতি বহ্নি কারণ, ইহাই মাত্র নিশ্চয় করা যায়। ধূমমাত্রে বহ্নি কারণ, ইহা নিশ্চয় করা যায় না।" অত এব ধূমমাত্রই বহ্নিজন্ম কি না, এইরূপ সংশয় অবশ্যস্তাবী। ঐ প্রকার সংশয় দেখা দিলে, 'ধূম যদি বহ্নির ব্যভিচারী হয়, তবে ধূম বহ্নিজন্ম হয় না' এইরূপ তর্কই জন্মিতে পারে না। এইরূপে তর্ক অমন্তব হওয়ায়, ধূমে বহ্নির ব্যভিচার শক্ষার নিবর্তকরূপে তর্ককে গ্রহণ করা যায় কিরূপে গং

ভায়োক্ত তর্কও চার্বাকোক্ত ব্যভিচারশঙ্কার নিরাকরণে সমর্থ নহে বুঝিয়াই বৌদ্ধ ভিন্ন পথে অগ্রসর হইয়া ব্যাপ্তির নিরূপণের চেফটা করিয়াছেন। বৌদ্ধ বলেন ঃ—

> কার্যকারণ ভাবাদ্ বা স্বভাবাদ্ বা নিয়ামকাৎ। অবিনাভাবনিয়মোইদর্শাল ন দর্শনাৎ॥

ধ্ম ও বহিংর সহচারের দর্শন এবং ব্যক্তিচারের অদর্শনই ব্যাপ্তির নিশ্চায়ক নহে। কার্য-কারণভাবের জ্ঞানের দারা কিংবা সভাব বা তাদাত্মা সম্বর্ধনতঃ অনায়াদেই ব্যাপ্তির নিশ্চয় হইতে পারে। সর্বদেশে এবং সর্বকালে ধূম ও বহিং প্রভৃতির সহচারদর্শন ও ব্যক্তিচারের অদর্শন দেখা বা বোঝা কোন ব্যক্তির পক্ষেই সম্ভবপর নহে বলিয়া, ন্যায়ের পদ্ধতিতে ব্যাপ্তির নিশ্চয় সম্ভবপর হয় না। কিন্তু প্রদর্শিত বৌদ্ধপথ অনুসরণ করিলে ব্যাপ্তির নিশ্চয় অসম্ভব হয় না। যেই তুইটি পদার্থের মধ্যে কার্য-কারণসম্পর্ক আছে, তাহাদের মধ্যে কার্যপদার্থটি যেখানে থাকিবে, তাহার কারণও সেখানে থাকিবেই। কারণ ব্যতীত কার্য জন্মিতে পারে না; কারণশৃত্যস্থানে কার্য

১। এই পৃত্তকের ষষ্ঠ পরিচ্ছেদে 'নিখ্যাত্বনিথ্যাত্বনিক্তি'তে তর্কের স্বরূপ ব্যাখ্যায় ও অনুমানের প্রামাণ্যস্থাপনে উদয়নের বক্তব্য ও শ্রীহর্মের প্রতিবাদের বিস্তৃত আলোচনা করা হইয়াছে, স্বধী পাঠক সেই আলোচনা দেখিবেন।

থাকিতেও পারে না, ইহা দকলেই স্বীকার করিবেন। স্কুতরাং কার্য-কারণ-ভাবের জ্ঞানের দারাই কার্যবস্তুতে কারণের বাাপ্তির নিশ্চয় দহজদাধ্য হয়। দিতীয়তঃ পদার্থদয়ের তাদাঝা বা অভেদ দম্বদ্ধের জ্ঞানের দারাও বাাপ্তির নিশ্চয় করা যাইতে পারে। শ্লোকোক্ত 'স্বভাব'শকে এথানে তাদাঝা বা অভেদ দম্বদ্ধই বুঝায়। দৃষ্টান্তস্বরূপে বলা যায় য়ে, শিংশপাও (শিশু গাছ) এক শ্রেণির বৃক্ষ বিধায় শিংশপা ও বৃক্ষে কোনরূপ ভেদ নাই, ইহারা অভিন্ন। শিংশপা এবং বৃক্ষ অভিন্ন পদার্থ হইলে, শিংশপা হইলে তাহা যে একজাতীয় বৃক্ষই হইবে তাহাতে দন্দেহ কি ? উক্তরূপ অভেদবশতঃ শিংশপায় বৃক্ষের ব্যাপ্তির নির্বচন এবং শিংশপায়ে হক্ষের অনুমান—(অয়ং বৃক্ষঃ শিংশপায়াঃ) অনায়াদেই করা যাইতে পারে। এইজগ্রই বৌদ্ধ তার্কিকগণ কার্য-কারণভাবের স্থায় 'স্বভাব' অর্থাৎ তাদাঝ্য বা অভেদকেও ব্যাপ্তির নিশ্চায়ক বলিয়া দিদ্ধান্ত করিয়াছেন।'

ব্যাপ্তির ঐরপ বৌদ্ধাক্ত নির্বচন নৈয়ায়িকদিগের অনুমোদন লাভ করে নাই। বাচস্পতি মিশ্র, উদয়নাচার্য, শ্রীধরাচার্য, জয়ন্ত ভট্ট প্রভৃতি ধুরন্ধর তার্কিকগণ বৌদ্ধাক্ত ব্যাপ্তিলক্ষণের থণ্ডনই করিয়াছেন। তাঁহারা বলিয়াছেন—"বৌদ্ধ সম্প্রদায় ব্যাপ্তিমূলক তর্ককে আশ্রয় না করিলে কার্যকারণভাব নিশ্চয় করিতে পারেন না। বহ্নিই ধূমের কারণ, সনিহিত থাকিয়াও গর্দভ প্রভৃতি ধূমের কারণ নহে, ইহা বুঝিতে হইলে যে তর্ক আশ্রয়ণীয়, তাহা ব্যাপ্তিমূলক, স্কৃতরাং ব্যাপ্তিনিশ্চয়ে ব্যাপ্তির নিশ্চয়ের অপেকা নিয়ত হইলে আত্মাশ্রয় ও অনবস্থাদোষ অনিবার্য্য"। তারপর, য়েখানে কার্য-কারণভাব নাই, স্বভাব বা তাদাত্যা (অভেদ)ও নাই, এমন স্থলেও ব্যাপ্তির নিশ্চয় হইয়া অনুমানের উদয় হইতে দেখা ধায়। যেমন রসের

১। প্রদিদ্ধ বৌদ্ধ তার্কিক ধর্মকীতি তাঁহার 'হ্যায়বিন্দু' গ্রন্থে কার্য-কারণভাব এবং স্বভাবের ন্যায় অনুপলন্ধিকেও ব্যাপ্তির নিশ্চায়ক বলিয়া ব্যাঝা করিয়াছেন। এখানে ধূম নাই, য়েহেতু তাহা উপলন্ধিগোচর হইতেছে না। এইটিই ধর্মকীতির মতে অনুপলন্ধি-ব্যাপ্তির উদাহরণ। এই অনুপলন্ধি (১) স্বভাবান্থপলন্ধি (২) কার্যান্থপলন্ধি (৩) ব্যাপকান্থপলন্ধি প্রভৃতি একাদশ প্রকার বলিয়া ধর্মকীতি তাঁহার ন্যায়বিন্দুতে উল্লেখ করিয়াছেন। স্বধী পাঠক ন্যায়বিন্দু দেখুন।

২। মঃ মঃ ৺ফণিভূষণ তর্কবাগীশের স্থায়দর্শনের টিপ্পনী, ২। ১।৩৮ স্থত্ত দ্রষ্টব্য।

উপলব্ধি হইলে রসাল ফলাদিতে অন্ধেরও রূপের অনুমান জ্ঞানোদয় ইইতে দেখা যায়। যেই সকল দ্রব্যে রস আছে, সেই সকল দ্রব্যে রূপও আছে। এইরূপে রসাল ফলাদিতে রূপের ব্যাপ্তি নিশ্চয় ইইয়া পূর্বসংক্ষারবশতঃ ঐ ব্যাপ্তির শরণ ইইলে, 'ইদং রূপবৎ রসবরাৎ', এই প্রকারে অন্ধেরও রসাল ফলে রূপের অনুমান জ্ঞান উৎপন্ন ইইয়া থাকে। রস রূপের কার্য নহে, রূপ এবং রস মভিন্নও নহে, বিভিন্ন। এই অবস্থায় বৌদ্ধাক্ত ব্যাপ্তির লক্ষণানুসারে রসেরপের ব্যাপ্তি নিশ্চয় সম্ভবপর না হওয়য়, ঐরপ অনুমান জন্মিতেই পারে না। ঐ প্রকার অনুমান উৎপন্ন ইইয়া থাকে বলিয়াই বৌদ্ধাক্ত ব্যাপ্তির লক্ষণ যে অসম্পূর্ণ তাহা অন্ধীকার করিবার উপায় নাই। বৌদ্ধান্তি বস্তুমাত্রই ক্ষণিক বিধায়, ক্ষণিক বাদে কার্য-কারণভাব, তাদাল্যা বা অভেদ সম্বন্ধের উপপাদন যে কতদুর মুক্তিসহ, তাহাও স্থুধী দার্শনিক এই প্রসঙ্গে বিচার করিবেন।

পুম ও বহ্নির কার্য-কারণসম্পর্কের নির্ণয় যে সম্ভবপর নহে, তাহা শ্রীহর্ষ তাঁহার খণ্ডনখণ্ডখাত্য গ্রন্থে বিশেষভাবে বিচার করিয়া দেখাইয়াছেন। শ্রীহর্ষ বলিয়াছেন, ভবিশ্যতে বহ্নি ছাড়াও যে ধুমের উৎপত্তি দেখা যাইবে না, তাহা কে প্রতিজ্ঞা করিয়া বলিতে পারে ? অনেক অভূতপূর্ব নূতন নূতন আবিষ্কার তো হইতেছে। এমন কোনও নৃতন জিনিষ আবিষ্কৃত হইতে পারে যাহা বস্তুতঃ অগ্নি নহে, কিন্তু অগ্নির ন্যায় ধূম উদ্গীরণ করে। এমনটি যে হইবে না তাহার ভাষানুগ নিশ্চয় বা Logical guarantee কে দিতে পারে ? কেবল ধুম ও বহ্নিরই নহে; কার্য-কারণ-শৃংখলায় নিবদ্ধ যে কোন বস্তুদ্বয় সম্পার্কেই এইরূপ সংশয় আত্মপ্রকাশ লাভ করিবে। ফলে, কার্য-কারণ-শৃংখলাকে ব্যাপ্তির নিয়ামক বলিয়া গ্রহণ করা কোন মতেই সমীচীন বলিয়া বিবেচিত হইবে না। শ্রীহর্ষ খণ্ডনখণ্ডন-খাছোর শেষের অংশে নানা যুক্তিতে কার্য-কারণসম্বন্ধ খণ্ডন করিয়াছেন। <u>্</u> শ্রীহর্ষের ঐ খণ্ডনপদ্ধতি স্বভাবতই বৌদ্ধাচার্যদিগের কথা পাঠককে স্মরণ করাইয়া দেয়। খণ্ডনের শৈলী বিভিন্ন হইলেও অদ্বৈতবেদান্তের ধারক ও বাহক শ্রীহর্ম যে শূন্যবাদী নাগার্জুন প্রভৃতির খণ্ডনের পদ্ধতি দারা অনুপ্রাণিত হইয়াছিলেন, এবং কোন কোন অংশে শূন্যবাদীর সাহায্যও গ্রহণ করিয়াছিলেন, এইরূপ মনে করিবার সঙ্গত কারণ আছে। অবৈদিক সম্প্রাদায়ের সাহায্য এবং অনুপ্রেরণাকে অঙ্গীকার করিয়া লইবার মত উদারতা আচার্য শ্রীহর্ষের আছে দেখিয়া স্থুণী সন্তুষ্টই হইবেন।

আচার্য ধর্মকীর্তির টীকাকার মনোরথ নন্দী, কর্ণকগোমী ও প্রজ্ঞাকর গুপ্ত প্রভৃতি যেই পদ্ধতিতে কার্য-কারণভাব খণ্ডন করিয়াছেন, তাহা আমাদিগকে অনেক অংশে পাশ্চাতা দার্শনিক Hume, Bradley ও Bertrand Russell এর বিচারশৈলীর কথাই স্মরণ করাইয়া দেয়।

"কার্যকারণভাবাদ্ বা সভাবাদ্ বা নিয়ামকাৎ," এই বৌদ্ধাক্ত ব্যাপ্তির গ্রাহক শ্রোকে আচার্য ধর্মকীর্তি যে কার্য-কারণভাবের কথা বলিয়াছেন, তাহা সম্পূর্ণ ব্যাবহারিক দৃষ্টিভঙ্গী হইতে উদ্ভূত। ধর্মকীর্তির মতে শুধু কার্য-কারণ-সম্বন্ধের কেন ? কোনরূপ সম্বন্ধেরই কোনও প্রকার পারমার্থিক সত্তা বা অস্তির নাই। সম্বন্ধমাত্রই বিকল্প। সম্বন্ধ পরীক্ষাপ্রকরণে আচার্য ধর্মকীর্তি সর্বপ্রকার সম্বন্ধেরই পারমার্থিক সত্তা থণ্ডন করিয়াছেন। এই মূল সিদ্ধান্ত মনে রাথিয়াই ধর্মকীর্তির প্রমাণবার্তিকের তাৎপর্য হৃদয়ঙ্গম করিতে হইবে। কৈনদার্শনিক প্রভাচন্দ্র তদীয় "প্রনেয় কমলমার্তণ্ডে" ধর্মকীর্তির 'সম্বন্ধ পরীক্ষা' হইতে শ্রোক উদ্ধৃত করিয়াছেন। পণ্ডিত রাহুল সাংকৃত্যায়ন তাহার প্রজ্ঞাকরভাগ্য সংক্রণের ভূমিকায় তিববতী হইতে সম্বন্ধপরীক্ষার বাইমটি শ্লোক পুনকদ্ধার করিয়াছেন। তিববতী ভাষা হইতে পুনকদ্ধত শ্লোকগুলি এবং প্রভাচন্দ্রের 'প্রমেষ কমলমার্তণ্ডে উদ্ধৃত কারিকাসমূহ অবিকল এক। 'সম্বন্ধপরীক্ষা'য় ধর্মকীর্তি বলিতেছেন':—

দম্বন্ধ অর্থ ই পারতন্দ্রা। তৃইটি সম্পূর্ণ স্বয়ংসিদ্ধ পদার্থের ভিতরে কোনরপ সম্বন্ধই থাকিতে পারে না। কারণ, সম্বন্ধ থাকিলে বস্তু তুইটি স্বতন্ত্রসিদ্ধ হইতে পারে না। সম্বন্ধের উপর নির্ভর করিয়া বস্তু তুইটি সিন্ধ হইবে, আবার তুইটি বস্তু সিদ্ধ না হইলে কাহার ভিতরে সম্বন্ধ হইবে? স্থতরাং দেখা যাইতেছে যে, সম্বন্ধ পদার্থতুইটির স্বাতন্ত্র্য এবং পারতন্ত্র্য উভয়ই থাকা চাই। কিন্তু ইহা ন্যায়বিরুদ্ধ কথা। বিশেষতঃ সম্বন্ধ বলিতে বাদী প্রতিবাদী উভয়েই পারতন্ত্র্য বুঝিয়া থাকেন। কিন্তু স্বাতন্ত্র্য না থাকিলে যখন পারতন্ত্র্যও সন্তব নহে, তখন বুঝিতে হইবে মূলতঃ সম্বন্ধ বলিয়া কিছুই নাই। উহা বস্তুজগৎ ব্যাখ্যা করিবার জন্ম আমাদের বুদ্ধি কল্পিত একটা কোশল বা হাতিয়ার মাত্র। কাজেই সম্বন্ধ হইল বিকল্প বা Logical

১। আমরা এখানে ধর্মকীতির কারিকাগুলির সংক্ষিপ্তদারমাত্র লিপিবদ্ধ করিলাম, অনুবাদ নহে।

construction । উক্তরূপ বিরোধের সমন্বয় কেবল Logical construction এর ভিতরই সম্ভবপর । করেণ, তুই বিরুদ্ধ কোটিকে সমন্বিত করিয়াই সম্বনের গারণা আত্মপ্রতিষ্ঠা লাভ করে । পারমার্থিক বস্তুতে এইরূপ স্ববিরোধ কল্পনা করা যায় না । এই প্রসঙ্গে আমরা আচার্য ভর্তৃইরি-প্রদর্শিত অভিধেয় সত্তা বা উপচারিক সত্তার দিকে স্থুণী পাঠকের দৃষ্টি আকর্ষণ করিতে চাই । আচার্য ধর্মকীতির পক্ষে একথা বলিবার আর যুক্তি আছে । বৌদ্ধ-সিদ্ধান্তে ক্ষণিক সলক্ষণই মূলতর ।

সলক্ষণ কাহাকে বলে ? এই প্রশ্নের উত্তরে আচার্য ধর্মকীতি তাহার "ক্যারবিন্দু"গ্রন্থে স্বলক্ষণের নিম্নোক্ত সংজ্ঞা নির্দেশ করিয়াছেন :—

"যন্ত অর্থন্ত সির্মধানাসরিধানাভাগে জ্ঞানপ্রতিভাস ভেদ সৃৎ সনক্ষণন্"। যেই বস্তুর সির্মধান (নিকটে অবস্থিতি) এবং অসরিধান বা দূরবর্তিতার ফলে জ্ঞান পরিস্ফুট কিন্দা অপরিস্ফুটরূপে প্রকাশ পায়, তাহাকেই সনক্ষণ বলে। আলোচা লক্ষণের ব্যাখ্যায় ধর্মোত্তর বলিয়াছেন—জ্ঞানের বিষয় যে পদার্থ নিকটবতী হইলে জ্ঞান পরিস্ফুটরূপে প্রকাশ পায়, অসরিহিত বা দূরবর্তী হইলে জ্ঞান অস্ফুট আকার প্রাপ্ত হয়, তাহাকেই সলক্ষণ বলিয়া অভিহিত করা হইয়া থাকে। সমস্ত বস্তুই সমীপস্থ হইলে স্পেষ্টরূপে, দূরবর্তী হইলে অস্পষ্ট-রূপে প্রকাশিত হইয়া থাকে। এই পরিস্ফুট, প্রকাশশীল বস্তুই 'সলক্ষণ' বলিয়া জানিবে।'

ধর্মকীতির উল্লিখিত সলক্ষণের লক্ষণ কিন্তু প্রকৃত লক্ষণ নহে। একটু প্রণিধানসহকারে আলোচনা করিলেই স্থুধী পাঠক দেখিতে পাইবেন যে, উহা বিষয়পরিচ্ছিন্ন জ্ঞানের লক্ষণমাত্র। আলোচ্য লক্ষণের দ্বারা বৌদ্ধোক্ত 'সলক্ষণে'র অর্থগত বৈশিষ্ট্য কিছুই প্রকাশ পায় নাই। যে সকল দার্শনিক স্বলক্ষণপদার্থ স্বীকার করেন না, তাঁহারাও জ্ঞানের বিষয়রূপে অবস্থিত বহির্বস্তরও ঐরপ লক্ষণ অনায়াসেই করিতে পারেন। বৌদ্ধোক্ত স্বলক্ষণের সহিত অপরাপর দার্শনিকগণের স্বীকৃত যথার্থ জ্ঞানের বিষয়বস্তর পার্থক্য কোথায়, তাহা ধর্ম-কার্তির উল্লিখিত লক্ষণ দ্বারা প্রকাশ পায় নাই। আপাতদৃষ্টিতে এইরূপই মনে হয়।

থা হি জ্ঞানবিষয়ঃ দয়িহিতঃ দন্ ক্টাভাদং জ্ঞানস্থ করোতি, অদয়িহিতস্ত অক্টং
করোতি, তৎ স্বলক্ষণম্। দর্বাণ্যেব বস্তৃনি দ্রাদক্টানি দৃশ্যন্তে, দয়ীপে ক্টানি।
তান্যেব স্বলক্ষণানি।
ধর্মোত্তরয়ত টীকা।

ধর্মেন্তরের টীকাকার চুর্বেকমিশ্র তাঁহার 'ধর্মোন্তরপ্রদীপে' এই প্রসঙ্গ উত্থাপন করিয়া বলিয়াছেনঃ—

এই প্রদঙ্গে এখানে এইরূপ নিরূপণ করা আবশ্যক যে, যেই বস্তুর উপস্থিতি ও অনুপস্থিতির ফলে জ্ঞানের ভাতি (প্রকাশ) স্বস্পষ্ট অথবা অস্পষ্ট অবস্থা প্রাপ্ত হয়, তাহাকেই 'সলক্ষণ' বলিয়া জানিবে। প্রশ্ন হইতে পারে, এইরূপ সলক্ষণের নির্বচনে স্পর্শ এবং রদ্বোধ স্বলক্ষণ হইতে পারে না। কেননা, স্পর্শ এবং রদবোধ সন্নিহিত না হইলে, অর্থাৎ ত্বগিন্দ্রিয়ের অথবা রদনেন্দ্রিয়ের সহিত বস্তু সংযুক্ত না হইলে, কোনরূপ জ্ঞানই সেক্ষেত্রে জন্মিতে পারে না। এই অবস্থায় স্পর্ণ এবং রসবোধের স্ফুটতা বা অস্ফুটতার কোনই অর্থ হয় না। দিতীয়তঃ, এইরূপ লক্ষণ আত্মঘাতী হয়। এই লক্ষণ অনুসারে বৌদ্ধোক্ত ক্ষণিক বিজ্ঞানই 'স্বলক্ষণ'সংজ্ঞা লাভ করে না। অপর কথায়, স্বলক্ষণ-বৌদ্ধবিজ্ঞানেই উল্লিখিত লক্ষণের অব্যাপ্তি অপরিহার্য হয়। ক্ষণিক বিজ্ঞানের দূর-নিকট ( সরিধান-অসরিধান ) বলিয়া কিছই নাই। কারণ, তাহার কোনরূপ দেশ সংস্পর্শ নাই ( অদেশরাৎ ); দেশ প্রভৃতি বৌদ্ধোক্ত স্বলক্ষণ ক্ষণিক বিজ্ঞানকে স্পর্ণ ই করিতে পারে না। দেশসম্পর্ক থাকিলে জ্ঞানের ক্ষণিকত্বই থাকে না। এইরূপ গুরুতর অব্যাপ্তি ঘটে বলিয়াই স্বলক্ষণের প্রদর্শিত লক্ষণকে প্রকৃত লক্ষণ বলিয়া কোন প্রকারেই গ্রহণ করা যায় না। এখন কথা এই, উল্লিখিত লক্ষণ যদি অব্যাপ্তি কলুষিতই হয়, তবে আচার্য ধর্মকীতি সলক্ষণের ঐরপ সংজ্ঞা নির্দেশ করিলেন কেন ? ধর্মোত্তর এইরূপ চুষ্ট লক্ষণের ব্যাখ্যাই বা করিতে গেলেন কেন ? তাঁহাদের কি বুদ্ধিভ্রম হইয়াছিল ? ইহার উত্তরে ধর্মকীতির অনুগামীরা বলেন—বৌদ্ধতার্কিক ধর্মকীর্তির স্বলক্ষণের লক্ষণটি যেভাবে ধর্মোত্তর ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহাদ্বারা ধর্মকীতির লক্ষণের ্ত্মাশয় পরিস্ফুট হয় নাই। লক্ষণটি যেই ভাষায় ব্যক্ত হইয়াছে তাহাতে সহজ কথায় ধর্মোত্তরের ব্যাখ্যার কথাই মনে আসে সত্য, কিন্তু ধর্মকীতির অভিপ্রায় এখানে অন্যরূপ।

যেই বস্তুর সন্নিধান ও অসন্নিধানের ফলে জ্ঞানের প্রকাশ পরিস্ফুট বা অস্ফুট হয় (জ্ঞানের ভাতিতে ভেদ দেখা দেয়), তাহাই স্বলক্ষণ বলিয়া জানিবে, এইরূপে স্বলক্ষণের যে লক্ষণ করা হইয়াছে তাহাদ্বারা বৌদ্ধোক্ত 'স্বলক্ষণ' ও 'সামাগ্রলক্ষণে'র মধ্যে যে প্রভেদ বিভ্যমান আছে, তাহারই ইন্ধিত করা ইইয়াছে। যাহা নাম, জাতি, ক্রিয়া প্রভৃতি সর্ববিধ বিকল্পগ্রস্থ তাহাকে 'দামান্সলক্ষণ', আর, যাহা সর্বপ্রকার বিকল্পের অতীত অসাধারণ বিষয়, তাহাকে স্বলক্ষণ আখ্যা দেওয়া ইইয়াছে—

"অসাধারণবিষয়ং স্বল্ফণ বিষয়মিতি।" হেতৃবিন্দু টীকা, ২৫ পুঃ।

বৌদ্ধমতে স্বলক্ষণই হইল প্রমার্থতর। 'সামান্ত' বিকল্পমাত্র। সামান্ত-লক্ষণ হইতে স্বলক্ষণের পার্থকা দেখাইবার জন্তই ধর্মকীতি যাহা ব্যক্তান্তর ও বিবিধ বিকল্পের সংস্পার্থইত এইরূপ অসাধারণকে স্বলক্ষণ বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অব্যাপ্তি দোযের ঝিক্ক লইয়াও ধর্মকীতি উপরোক্তভাবে স্বলক্ষণের নির্বচন করিয়াছেন। এখানে বৌদ্ধদর্শনের প্রখ্যাত পণ্ডিত অধ্যাপক সার্বেত্সি (Scherbatsky) আচার্য ধর্মকীতির উল্লিখিত লক্ষণটির যে অনুবাদ করিয়াছেন, তাহার দার্শনিক নিপুণতা স্তথী মাত্রেরই স্ক্রাদ্ধ দৃষ্টি আকর্ষণ করে।

সার্বেত্স্কির অনুবাদ নিম্নরূপ—

"When the mental image varies according as the object is near or remote the object then is the parlicutar" Stcherbatsky—Buddhis Logic—vol II p. 35.

উক্ত অনুবাদের ভিতরে মূলের যন্ত এবং তৎশব্দের স্থানে when এবং then এই শব্দ ছুইটির প্রয়োগ লক্ষণীয়। সার্বেত্দ্রির মতে ও প্রত্যাকের বিষয় স্বলক্ষণ, সামান্তলক্ষণ নহে, ইহা প্রতিপাদন করাই আচার্য ধর্মকীতির উক্ত লক্ষণপ্রণয়নের উদ্দেশ্য। প্রত্যক্ষের বিষয় অসাধারণ। উপরোক্ত লক্ষণবাক্যের পরের বাক্যটিতেই ধর্মকীতি বলিতেছেন—'যাহা অসাধারণ তাহাই পরমার্থসৎ; স্বলক্ষণই একমাত্র পরমার্থসং। সামান্তের পরমার্থ সন্তা নাই।

ধর্মকীর্তির লক্ষণটির আক্ষরিক অর্থ গ্রহণ করিলে পূর্বোক্ত অব্যাপ্তিদোষ অপরিহার্য হয় এবং স্বলক্ষণ-বিজ্ঞানকে আর সেক্ষেত্রে স্বলক্ষণ বলা চলে না।

মুতরাং ভূর্বেকমিশ্রের ব্যাখ্যাই যুক্তিসঙ্গত; এই লক্ষণটি 'অসাধারণ্যে'র উপলক্ষণমাত্র। লক্ষণবাকাটির পূর্ব বাক্যটিতেই ধর্মকীর্তি বলিতেছেন—"তস্ত বিষয় সলক্ষণমাত্র। এই 'সলক্ষণ' কথাটির ধর্মোত্তর ব্যাখ্যা করিতেছেন—

"সম্ অসাধারণং লক্ষণং তবং সলক্ষণম্। বস্তুনো হি অসাধারণং চ তব্মস্তি সামান্যং চ। তত্র যদসাধারণং তৎপ্রত্যক্ষ গ্রাহ্ম"।

প্রমাণের বিষয় তুই প্রকার দেখিতে পাওয়া যায়। এক প্রকার হইল গ্রাফ, দিতীয় অধ্যবদেয় বা প্রাপণীয়। যেইরূপে প্রমাণের বিষয়বস্ত উৎপর হয় তাহাকে গ্রাফ বলে—"গ্রাফশ্চ যদাকারমুৎপছতে"। যেইরূপে উহা জানা যায় তাহাকে বলে অধ্যবদেয় বা জ্ঞেয়। ক্ষণধারা বা সন্তানই জ্ঞেয়। এই জ্ঞেয়ই সামান্ত লক্ষণ; আর বিজ্ঞানের উৎপত্তি ক্ষণ যাহা 'অসাধারণ' বলিয়া পরিচিত, তাহাই বিজ্ঞানবাদীর স্বলক্ষণ তর।

The difference between গ্রাহ্ন and অধ্যবদেষ corresponds to the difference between the sense-datum and the percept in Western philosophy. In the stage of গ্রাহ্ম there must be a form. The Buddhist, it should be noted, does not admit a formless consciousness. The Buddhist is সাকার-বিজ্ঞানবাদী। In the stage of pure sensation there is a form but no interpretation. But in the stage of perception or অধাবদেষ, the pure form of sensation undergoes a transformation with some interpretative additions like universal, name etc.

Quoted from an Essay of the present writer.

আলোচিত ধর্মোত্তরের উক্তির ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে চূর্বেক মিশ্র বলিতেছেন—

যাহা বাহা নিজের স্বভাব, তাহা তাহারই, অত্যের নহে। এই অর্থে
স্বলক্ষণ শব্দের অন্তর্গত স্বশব্দে বস্তর অসাধারণ স্বকীয় স্বভাবকেই বুঝায়। লক্ষণ
শব্দের অর্থ হইল 'তর্ব' বা স্বরূপ। স্বতরাং স্ব এবং লক্ষণ শব্দের কর্মধারয়
সমাসের ফলে (স্বমসাধারণং চ তল্লক্ষণং স্বরূপং চেতি) বস্তর বা বিজ্ঞানের
অসাধারণ স্বরূপকেই "স্বলক্ষণ" কথা দারা বুঝা যায়?।

১। যস্ত যৎ সং তৎ তক্তিব নাভস্তেতি লক্ষণমা স্বশব্দেন অসাধারণমুক্তম্। লক্ষণ শ্বেন

সলক্ষণ বলিতে তাহা হইলে আমরা বুঝিব—"The pure particular of the moment." বিজ্ঞানবাদী যোগাচার মতে এই সলক্ষণ হইল বিজ্ঞানক্ষণ যাহা গ্রাহ্-গ্রাহ্ককল্পনা, নাম-জাতি প্রভৃতি কল্পনা-রহিত (অপোঢ়)।

"The moment of the pure sense-impression—which is absolute particular, completely free from the touch of the name, the universal and such other constructions. It is an absolute moment in the stream of consciousness, because in it the difference between the subject and the object has not yet emerged. This difference emerges in the stage of perception ( অধ্যবদেষ ) which constructs a seeming unity and continuity out of the fleeting moments."

Queted from an Essay of the present writer.

যোগাচার দিদ্ধান্তে এই স্বলক্ষণ ক্ষণিক বিজ্ঞানই হইল একমাত্র পরমার্থতিব। প্রজ্ঞাকরগুপ্ত তাঁহার 'প্রমাণবার্তিকভাষ্যে' এই স্বলক্ষণকে 'অদ্বৈত' বলিয়া বিবৃত্ত করিয়াছেন। তিনি তাঁহার ভাষ্যে দ্বিবিধ অর্থে 'অদ্বৈত' কথাটির প্রয়োগ করিয়াছেন বলিয়া মনে হয়। প্রথমতঃ (i) 'অসাধারণ' অর্থে—অর্থাৎ বিভিন্ন স্বলক্ষণ ক্ষণে অনুগত এক সাধারণ 'সামান্ত' বলিয়া কিছুই নাই। এক একটি স্বলক্ষণ ক্ষণ স্বয়ংসম্পূর্ণ। দ্বিতীয়তঃ (ii) স্বসংবেদন অর্থেও প্রজ্ঞাকরগুপ্ত 'অদ্বৈত' শব্দটির প্রয়োগ করিয়াছেন। এই অর্থে তাঁহার মতে বিজ্ঞানের অতিরিক্ত বাহ্থ বিষয়ের কোনরূপ পারমার্থিক সন্তা নাই। প্রথম অর্থে ব্যবহৃত অদ্বৈত শব্দটি অদ্বৈতবেদান্তের বিপরীত অর্থেই প্রযুক্ত হইয়াছে দেখা যায়। কারণ, ইহা এক সর্বানুগ, সর্বব্যাপী অদ্বৈততত্ত্বের বিরোধী (One universal conscious principle এর বিরোধী)। প্রত্যেক বিজ্ঞানক্ষণ স্বলক্ষণ, অসাধারণ, স্বয়ংসম্পূর্ণ ও অদ্বৈত। কেননা, পূর্বাপর ক্ষণসমূহের সহিত আলোচ্য স্বলক্ষণ ক্ষণের কোন সম্পর্ক নাই।

চ তত্বং স্বরূপং বিবক্ষিতম্। স্বশক লক্ষণ শক্ষােরর্থমিভিধায় তয়ােঃ সমস্তং পদমাহ
—স্বলক্ষণমিতি। অনেন স্বম্সাধারণং চ তল্লক্ষণং স্বরূপং চেতি কর্মধারয়াে দশিতঃ।
ছবেক মিশ্রকৃত ধর্মোত্তরপ্রনীপ, ৭০-৭৫ পুঃ।

প্রজ্ঞাকরের দ্বিতীয় অর্থটি অদৈতবেদান্তের অনুরূপ। পরমার্থসৎ স্বপ্রকাশ ব্রহ্মবিজ্ঞানের অতিরিক্ত বাহ্য বিষয়ের বাস্তব সত্যতা অদৈতবেদান্তীও অস্বীকার করিয়াছেন।

প্রজ্ঞাকর গুপ্ত বলিতেছেন—

পরমার্থতির স্বয়ংসম্পূর্ণ, স্বপ্রকাশ এবং স্বসংবেদন বলিয়া গ্রহণ করিলে তাহা স্বলক্ষণ এবং 'অদৈত'ই হইয়া দাঁড়ায়। স্বলক্ষণ অদৈত না হইলেই তাহা হইবে সামান্তলক্ষণ। এই স্বলক্ষণ-অদৈতই সর্বত্র যথার্থ জ্ঞানে ভাসে, সামান্তলক্ষণ যথার্থ জ্ঞানে ভাসে না। এইজন্ম স্বয়ংসংবেদন প্রত্যক্ষই একমাত্র প্রমাণ, অপর সকলই অপ্রমাণ—

"স্বদংবেদনমেবৈকং প্রত্যক্ষং প্রমাণং নাপরম্। নাদ্বৈতাদপরং তত্ত্বসন্তি।" প্রজ্ঞাকরগুপুকৃত প্রমাণবার্তিক ভাষ্য, ৩১ পৃঃ।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, 'স্বলক্ষণ' প্রত্যক্ষই যদি একমাত্র প্রমাণ হয়, তবে ভগবান্ বৃদ্ধ তাঁহার দেশনায় (উপদেশ) ভেদাবলম্বী দামাত্য লক্ষণ প্রত্যক্ষ, অনুমান প্রভৃতির উপদেশ করিলেন কেন ? এইরপ প্রশ্নের উত্তরে বক্তব্য এই যে, শিশুদিগের ধীশক্তির তারতম্য লক্ষ্য করিয়াই ভগবান্ বিনেয়দিগকে প্ররমণ উপদেশ দিয়াছেন বৃঝিতে হইবে। যেসকল স্থূলমী শিশুকাননকুন্তলা হিমগিরিকিরীটিনী এই ধরণী মিথ্যা শুনিয়া ভয় পান, তাঁহাদের জত্যই ভেদমূলক দামাত্য লক্ষণ প্রত্যক্ষ, অনুমান প্রভৃতি উপদিষ্ট হইয়াছে। দামাত্যের উর্ধের উঠিলে জানা যায়, স্বলক্ষণ অঘৈতই একমাত্র তর—নাদ্বৈতাদপরং তরমন্তি। এই চরম ও পরম উপদেশ স্থবী শিশু গ্রহণ করিতে পারেন। সেই অদৈত্তরে পৌছিবার দোপান হিদাবেই 'দামাত্যে'র উপদেশ করা হইয়াছে, চরম তর হিদাবে নহে।'

১। স্বদংবেদনেন তু গ্রহণে স্বলক্ষণমেব তদিতি স্বলক্ষণ বিষয়মেব প্রমাণম্। যদাত্ পুনরদৈতং তদা ন দামান্তম্। তদা বাহ্যবিজ্ঞানভেদক ভগবতা নিদিই: তদ ইতি। কিমর্থং তহি প্রত্যক্ষাস্মানভেদো বাহ্যবিজ্ঞানভেদক ভগবতা নিদিই: তদ স্বদংবেদনমেবৈকং প্রত্যক্ষং প্রমাণং নাপরম্। প্রপঞ্চবিনেয়ান্তরোধাদ্ যথা যথা বিনেয়ানাং তত্ত্মার্গান্ত্প্রবেশঃ স্ম্ববী তথা তথা ভগবতো দেশনেতি ন বিরোধঃ। কৃত এতৎ "স্বলক্ষণ বিচারতঃ।" বিচার্যমাণং হি দকলমেবাব্দীর্ঘতে। নাদ্যভাদপরং তত্ত্মস্তি। তদেব ক্রমেণ ভগবতা বিচার্যতে। অক্রমেণ বিচারয়িতুমশক্যত্বাং।

প্রজ্ঞকরগুপ্তকৃত প্রমাণবাতিক ভাষ্য, ৩১ পৃষ্ঠা।

প্রজ্ঞাকরগুপ্ত নিঃসন্দেহে বিজ্ঞানবাদী। প্রমাণের সিদ্ধান্ত লক্ষণে ধর্মকীর্তি ভদীয় প্রমাণবাতিকে বলিয়াছেন—

> অজ্ঞাতার্থপ্রকাশো বা স্কর্মাধিগতেঃ প্রম্। প্রাপ্তং দামাগুবিজ্ঞানমবিজ্ঞাতে স্বলক্ষণে ॥ ধর্মকীর্তির প্রমাণবার্তিক, প্রমাণসিদ্ধি পরিঃ ৫ম কাঃ।

বস্তুর স্বরূপের বা যথার্থ তত্ত্বের জ্ঞানোদয় হইলে পরমার্থ অদ্বৈত তত্ত্বেরই জ্ঞানোদয় হয়। যে-পর্যন্ত পরমার্থ তত্ত্বের জ্ঞানোদয় না হয়, দেই পর্যন্তই দামান্মজ্ঞান আত্মপ্রকাশ লাভ করে। কারিকোক্ত 'অজ্ঞাতার্থপ্রকাশঃ,' এই পদটির তাৎপর্য ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে প্রজ্ঞাকরগুপ্ত বার্তিকের ভায়্যে বলিতেছেন—

"অর্থ শব্দেন প্রমার্থ উচ্যতে। অজ্ঞাতার্থপ্রকাশ ইতি প্রমার্থপ্রকাশ ইতার্থঃ। পরমার্থশ্চ অদৈতরূপতা। তৎপ্রকাশনমের প্রমাণম।"

ধর্মকীর্তির প্রমাণবার্তিকের ৫ম কারিকার প্রজ্ঞাকর গুপ্তকৃত ভায়। আলোচ্য পঞ্চম কারিকার পূর্ববাক্যে 'প্রামাণ্যং ব্যবহারেণ', এবং চতুর্থ কারিকার স্বরূপস্থ স্বত্যোগতিঃ', এই বাক্য তুইটির ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে প্রজ্ঞাকর বলিতেছেন— ধর্মকীতির 'প্রামাণ্যং ব্যবহারেণ', এইরূপ উক্তির দারা সাংব্যবহারিক প্রামাণ্যকেই লক্ষ্য করা হইয়াছে। এই সাংব্যবহারিক প্রামাণ্য প্রমার্থ অদৈততত্ত্বের জ্ঞানোদয়ে বিলীন হইয়া যায়। স্বতরাং স্বসংবেদন, স্বলক্ষণ প্রত্যক্ষই যে একমাত্র প্রতাক্ষ তাহাতে কোনও সন্দেহ নাই।

বস্তুতঃ বৌদ্ধাক্ত নৈরাত্মাবাদ ও নিরালম্বনবাদ, এই উভয়বাদের সমন্বিত অর্থে প্রজ্ঞাকর 'অদ্বৈত' কথাটি ব্যবহার করিয়াছেন—

"আত্মদর্শনন্ত্র মোহঃ। স নৈরাত্মভাবাৎ সাক্ষাদেব নিবর্ততে। অদৈত-দর্শনেতৃ স্বতরামেব রাগনিবৃত্তি বিষয়াভাবাৎ॥"

প্রমাণবার্তিক ভাষ্য, ১১৬ পুঃ।

আত্মদর্শনই মোহ বা অজ্ঞান বটে। নৈবাত্মোর জ্ঞানোদয়ে আত্মদর্শন-মোহের শাক্ষাদ্ভাবেই নিরুত্তি হয়। ফলে, বিষয় না থাকায় রাগ-দেষেরও নিরুত্তি

১। প্রামাণ্যং ব্যবহারেণ দাংব্যবহারিকমেতদিতি প্রতিপাদিতম। দংব্যবহার । বিচার্যমাণো বিশীর্থত এব । . . . . . পাংব্যবহারিকং প্রামাণ্যং প্রতিপাদ্যতা প্রমার্থত একমেৰ স্বদংবেদন প্রত্যক্ষমিত্যুক্তং ভবতি।

ধর্মকীতির বাতিকের এম কারিকার প্রজ্ঞাকরকত ভাষা।

ঘটে। এখানে প্রজ্ঞাকরের বক্তব্য অতি পরিষ্কার। আত্মার পারমার্থিক অন্তিত্ব থাকিলেই রাগ-দেষের অন্তিত্বের প্রদঙ্গ আদিয়া পড়ে। পরমার্থতঃ আত্মা বলিয়া কিছুই নাই, এই নৈরাত্মাদৃষ্ঠির উদয় হইলে নিরাধার রাগ-দেদ বিলীন হইয়া থায়।

"আত্মনি উপকারিণি অপকারিণিচ রাগ-দেষো, তৌ আত্মাভাবাৎ ন স্তঃ।"
প্রমাণবার্তিক ভায়া, ১১৬ পৃঃ।
প্রজ্ঞাকরগুপ্তের ভায়ো স্থলবিশেষে নিরালম্বন-বিজ্ঞান অর্থেও আদৈত কথাটির
ব্যবহার হইয়াছে দেখিতে পাওয়া যায়।

স্বদংবেদনমাত্রেচ প্রত্যক্ষেহর্থাপ্রদিদ্ধিতঃ। ভেদস্য চন কিঞ্চিৎ স্থাদবৈতমবশিয়তে॥

প্রজ্ঞাকরের কারিকা, ২১৯ পৃঃ ; এই প্রসঙ্গে প্রজ্ঞাকরকৃত ভাষ্মের

১৩১, ১৩৪, ২৯৩, ৩৭২ পৃষ্ঠা দ্রফীব্য।

এইজন্মই আমরা ইতঃপূর্বে বলিয়াছি যে প্রজ্ঞাকর নৈরাল্যবাদ এবং নিরালম্বাদ এই উভয় অর্থেই তাঁহার ভাল্যে 'অদৈত' কথাটির প্রয়োগ করিয়াছেন।

এই আলোচনার শেষে আমরা এই দিদ্ধান্তে গৌছিতে পারি যে. বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধমতে 'স্বলক্ষণ' কথাটির প্রকৃত অর্থ হইল নিরালম্বন বিজ্ঞানক্ষণ। 'স্বলক্ষণ' অর্থ যে Pure particular of the moment —এ বিষয়ে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ ও বাহ্মার্থবাদী বৌদ্ধ একমত। প্রজ্ঞাকর-গুপ্ত তাঁহার স্থবিপুল ভাষ্যগ্রন্থে ধর্মকীতির 'প্রমাণ বার্তিকে'র বিজ্ঞানবাদ-সম্মত ব্যাখ্যা লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। মনোরথ নন্দীর বৃত্তি সোঁত্রান্তিক মতানুষায়ী। ধর্মকীতির 'ভাষবিন্দু'ও সোত্রান্তিক মতানুসারী বলিয়া মনে হয়। এইরূপ মনে হইবার কারণ এই যে, 'ন্যায়বিন্দু' ন্যায়ের গ্রন্থ। Logic এর বিষয়বস্তু সাংব্যবহারিক জগতের অন্তর্ভুক্ত। বাহু জগতের অস্তিত্ব ও অনস্তিত্বের বিচার এখানে অপ্রাদঙ্গিক। ধর্মরাজাধ্বরীন্দ্রের 'বেদান্ত-পরিভাষা'য় যেমন Logic ও Metaphysics (তর্ক ও পরমার্থতত্ত্ব) পরস্পর বিজড়িত হইয়া গিয়াছে, তায়বিন্দুতে তাহা হয় নাই। 'তায়বিন্দু', 'হেতুবিন্দু' ও 'বাদ্যায়ে' ধর্মকীতি প্রমার্থতন্তকে (Metaphysical considerationকে) যথাসম্ভব বাদ দিয়া চলিবার চেম্টা করিয়াছেন এবং তর্কের মানদণ্ডকেই উর্দের্ব তুলিয়া ধরিয়াছেন। প্রজ্ঞাকর গুপ্তের বার্তিকালম্বারকে (প্রমার্ণবার্তিকভাষ্যকে) প্রমাণবার্তিকের সর্বাপেক। প্রামাণিক

ব্যাখ্যাগ্রন্থ বলিয়া ধরিলে, ধর্মকীর্তিকে মূলতঃ বিজ্ঞানবাদী বলিয়াই স্থীকার করিয়া লইতে হয়।

পর্নকীর্তির 'দলক্ষপরীক্ষা'ও বিজ্ঞানবাদকেই স্থুদৃঢ় করে। সার্বেত্ ক্ষি বলেন—দিঙ্নাগের দংপ্রদায় আংশিকভাবে সৌত্রান্তিক মতাবলদ্দী। ধর্মকীর্তির বার্তিক দিঙ্নাগের প্রমাণসমুক্তয়ের উপর প্রতিষ্ঠিত হইলেও বস্তুতপক্ষে ধর্মকীর্তির বার্তিক একখানি যুগান্তকারী স্বতন্ত গ্রন্থ। উহা দিঙ্নাগের মতের দম্প্রারণমাত্রই নহে। তবুও দিঙ্নাগক্ষত প্রমাণসমুক্তয়ের ব্যাখ্যা বলিয়া, ধর্মকীর্তির প্রমাণবার্তিকের অনেক স্থলে সৌত্রান্তিক মতের ছায়াপাত আকস্মিক এবং অস্বাভাবিক নহে। লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, আচার্য ধর্মকীর্তি 'প্রমাণবার্তিকৈ বিজ্ঞানবাদ খণ্ডন করিবার চেষ্টা করেন নাই। অধিকন্ত প্রত্যক্ষ পরিচ্ছেদের এক বিরাট অংশ জুড়িয়া বিজ্ঞপ্রিমাত্রতা প্রতিষ্ঠিত করিয়াছেন।

'স্বলক্ষণ' কথাটির অর্থ pure particular হইলেও বিভিন্ন ক্ষেত্রে এই পদটির প্রয়োগে অর্থের যে সূক্ষা তারতম্য ঘটিয়াছে তাহা অধ্যাপক সার্বেত স্বিও লক্ষ্য করিয়াছেন ( Buddhist Logic Vol. II pp. 34-35 footnote দ্রফ্রব্য ) ৷ সার্বেত স্বিও সলক্ষণ কথাটি কথনও কথনও 'Thingin-itself' বলিয়া অনুবাদ করিয়াছেন। এইরূপ অনুবাদ চুইটি কারণে বিভান্তির সৃষ্টি করিতে পারে। Kantএর সময় হইতে 'Thing-in-itself' কথাটি প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। কিন্তু Kantএর 'Thing-in-itself' জ্ঞানগম্য বা জ্ঞানের বিষয় নহে। বৌদ্ধসিদ্ধান্তে 'স্বলক্ষণ' শুধু যে জ্ঞানগম্য তাহাই নহে: এই মতে স্বলক্ষণের জ্ঞানই হইল একমাত্র প্রামাণিক জ্ঞান। দ্বিতীয়তঃ বিজ্ঞান-কণ্রূপ যে স্থলক্ষণ তাহা Kantএর 'Thing-in-itself' নহে। আমাদের মনে হয়, তথাকথিত Neo-realistরা যাহাকে 'sensedatum' বলেন, স্বলক্ষণ অনেকটা তাহারই কাছাকাছি। একমাত্র অনুমেয় বাহ্যার্থবাদী দৌতান্তিকের স্বলক্ষণের সহিত Kantএর 'Thing-in-itselfএর (বাহ্য জগতের অংশে) আংশিক সাদৃশ্য থাকিতে পারে। একেত্রেও মনে রাখিতে হইবে যে, Kant তাঁহার Thing-in-itselfিক ক্ষণিক বলিয়া দিদ্ধান্ত করেন নাই। দৌত্রান্তিকমতে বাহ্য স্বলক্ষণও ক্ষণিক পদার্থ। দোত্রান্তিকও যখন বাছ সলক্ষণকে প্রত্যক্ষের বিষয় বলিয়া অভিহিত করেন,

তথন এই সলক্ষণও Sense-datumএ পর্যবসিত হয়। বিজ্ঞানের content ও object হিসাবে এই Sense-datum বা সলক্ষণকৈ বিজ্ঞান হইতে বিজ্ঞাক করা যে তুরুহ হয়, তাহা অমুসন্ধিৎস্থ পাঠক অবশ্যই লক্ষ্য করিবেন। আমরা দেখিয়াছি যে প্রত্যেকটি সলক্ষণই সয়ংসম্পূর্ণ। ইহা Leibnizএর গবাক্ষবিহীন আত্মসম্পূর্ণ সয়য়য়ৢ Monadএর মত। তফাৎ এই, Leibnizএর monad চিরস্থির, বৌদ্ধাক্ত সলক্ষণ সতত চঞ্চল ও ক্ষণিক। একটি সয়ং সম্পূর্ণ ক্ষণ আর একটি স্বয়ংসম্পূর্ণ ক্ষণিকের সহিত সম্বন্ধ রাখিবে কি করিয়া ? কোনরূপ সম্বন্ধের অপেক্ষা রাখিলেই সয়ংসম্পূর্ণতার হানি ঘটিতে বাধ্য। এইজন্ম অসংখ্য স্বয়ংসম্পূর্ণ ক্ষণের সন্তান বা প্রবাহও আমাদের বুদ্ধিকল্লিত একটা ধারণা বা বিকল্লমাত্র। আমরা ক্রমপ্রবাহী ক্ষণগুলিকে কল্লনার সূত্রে একত্র গাঁথিয়া একটি প্রবাহ বা সন্তানের স্বস্থি করি। বস্তুতপক্ষে সূক্ষতেম সলক্ষণ ক্ষণের সন্তান বা প্রবাহ বলিয়া কিছুই নাই।\*

বৌদ্ধদাত স্বলক্ষণতত্ত্বের যে ব্যাখ্যা আমরা উপরে প্রদর্শন করিলান, তাহার সহিত বৌদ্ধাক্ত কার্য-কারণসম্পর্কের প্রশ্নটি ঘনিষ্ঠভাবে জড়িত। কার্য-কারণসম্বন্ধের কোন পারমার্থিক সতা নাই, বৈকল্লিক সত্তামাত্র আছে। আচার্য ধর্মকীর্তি তাহার 'সম্বন্ধপরীক্ষা' গ্রন্থে এইরূপে যে সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন তাহা আলোচ্য স্বলক্ষণ তত্ত্বেরই ন্যায়সঙ্গত পরিণতি। চুইটি স্বলক্ষণক্ষণ স্বয়ংসম্পূর্ণ। স্বয়ংসম্পূর্ণ চুইটি ক্ষণের মধ্যে কোনরূপ সম্বন্ধ কল্লনা করিলে উহাদের (ক্ষণদ্বয়ের) স্বাতন্ত্র্য বা স্বয়ংসম্পূর্ণতা বজায় থাকে না। চুইটি বস্তুই অসম্পূর্ণ হইলে তাহাদের ভিতরে বিরাজমান সম্বন্ধনামক পৃথক পদার্থটিও অসম্পূর্ণ পদার্থই হইবে। চুইটি বস্তুর মধ্যে যদি সম্বন্ধনামক একটি পারমার্থিক পদার্থ কল্পনা করিতে হয়, তাহা হইলে সেক্ষেত্রে 'অনবস্থা'দোষ অনিবার্যরূপেই দেখা দেয়। কারণ, ঐ সম্বন্ধ পদার্থের সহিত প্রত্যেকটি সম্বন্ধীর পুনরায় সম্বন্ধকল্পনা প্রয়োজন হইবে। এইরূপে অনন্ত সম্বন্ধের স্থোত বহিয়া চলিবে। ইহার শেষ সীমায় পোঁছান সম্ভবপর হইবে

শ্রদাশীল পাঠক এই প্রসঙ্গে বৈয়াকরণকেশরী ভর্তৃহরির ক্রিয়া লক্ষণের তুলনা করুন—
 গণভূতিরবয়বৈ: দমূহ: ক্রমজন্মনাম্।
 ব্দ্ধ্যা প্রকল্পিতাভেদ: ক্রিয়েতি ব্যপদিশ্যতে ॥

ভর্ত্হরির বাক্যপদীয় ৩য় খণ্ড, ৩০৬ পৃষ্ঠা।

না। অথচ শেষ মীমাংসা না হওৱা পথকু চুইটি সম্বন্ধীর সম্বন্ধ ব্যাখনা করাও চলিবে না। এইজন্মই বলি, সম্বন্ধের কল্পনা করিতে হইলেই অনবস্থার রজ্জুতে বাঁধা না পড়িয়া উপায় নাই। সম্বন্ধকে অতিরিক্ত পদার্থ কল্পনা করিলেও এ সমস্থার মীমাংসা হইবে না। সম্বন্ধ নিজেই সেখানে সম্বন্ধীর স্থান অধিকার করিবে। স্তৃতরাং অনবস্থার করল হইতে নিকৃতি কোথায় প্

যদি বল যে, অন্য সদক্ষ বাদ দিলেও কার্য-কারণসদক্ষ মানুন না কেন ? তত্ত্বের বলিব, না, তাহাও মানা যার না। সদক্ষ দিঠ অর্থাৎ চুইএতে বর্তমান থাকে। কার্য ও কারণ উভয়ই ক্ষণিক। যে বস্তু এখন বিলুপ্ত হইয়াছে কিংবা যে বস্তু এখনও উৎপন্নই হয় নাই, তাহার সহিত কাহার সদক্ষ স্থাপন করিবে ? যখন কারণ আছে, তখন কার্য নাই; যখন কার্য আছে, তখন কারণ নাই। এই অবস্থায় কাহার সহিত কাহার সদক্ষ হইবে ? যে নাই তাহার সহিত প্রকৃত সদক্ষ হয় কি ? সেখানে শুধু কল্পনা করিয়াই সদক্ষ স্থাপন করিতে হয়। এইজন্মই বলি কার্য-কারণসদ্ধাপত কল্পনামাত্র। বহ্লি দেখিয়াছি, গৃমও দেখিয়াছি; বহ্লি দেখি নাই গৃমও দেখি নাই। এই দেখা না দেখার অভিজ্ঞতার ভিত্তিতেই কার্য-কারণসমূহের কল্পনা করা হইয়া থাকে। প্রত্যক্ষ তো এই ছইটি বস্তুর ক্রমিক দর্শন ও অদর্শনের মধ্যেই সীমাবদ্ধ। একটি বস্তু আর

প্রমাণবাতিক, সম্বন্ধপরীক্ষা, ৪ কা:।

৩। কার্যকারণভাবোহপি তয়োরদহ ভাবতঃ। প্রদিধ্যতি কথং দিষ্টোহদিষ্টে দম্বন্ধতা কুড:।

ধর্মকীতির প্রমাণবাতিক, সম্বন্ধ পরীক্ষা ৭ কাং।

Bradleya Appearance and Realitya Relation chapter তুলনীয়।

১। সমবায়াভ্যুপগমাচ্চ সাম্যাদনবস্থিতে:। ব্ৰহ্মস্ত, ২। ১।১৩।

এই স্ত্রে ভাষ-বৈশেষিকোক্ত 'সমবায়' সম্বন্ধের খণ্ডনে ভাষ্যকার আচার্য শঙ্কর যে অনবস্থার আপত্তি উত্থাপন করিয়াছেন, সেই আপত্তি কেবল সমবায়ের বিরুদ্ধেই নহে, আলোচ্য দৃষ্টিতে বিচার করিলে সর্বপ্রকার সম্বন্ধের বিরুদ্ধেই প্রযুক্ত হইতে পারে, সুধী ইহা লক্ষ্য করিবেন।

২। (ক) দুয়োরেকাভিদম্বন্ধাৎ দম্বন্ধো যদি তন্দুয়ো:। কঃ দম্বন্ধোহনবস্থা চন সম্বন্ধমতিন্তদা॥

হইল—এইরূপ উৎপাত্য-উৎপাদকভাব বা জন্য-জনকভাব আপনি কবে কোথায় দেখিলেন ? জন্য-জনকসম্বন্ধ যদি কোথায়ও কোনদিন আপনি প্রত্যক্ষ করিতেন, তবেই তো আপনি পূর্বতন প্রত্যক্ষের-ভিত্তিতে কার্য-কারণভাবের অনুমান করিতে পারিতেন। যাহা কদাচ প্রত্যক্ষতঃ দেখেন নাই, তাহার ভিত্তিতে তো অনুমান চলে না। এই অবস্থায় দেখা ও না-দেখার অভিজ্ঞতার ভিত্তিতে আপনি আপনার বুদ্ধিতে একটি কার্য-কারণভাবের কল্পনা করুন, আপত্তি করিব না। কিন্তু বলিব যে, ইহা ব্যাখ্যাতৃজনের ব্যাখ্যার স্থ্রিধার জন্ম বুদ্ধির বিকল্পমাত্র। বস্তুতঃ কার্য-কারণসম্বন্ধ বলিয়া কিছুই নাই।

ইহা যে বুদ্ধির বিকল্পমাত্র তাহা ধর্মকীর্তি তৎকৃত প্রমাণবার্তিকের প্রত্যক্ষ পরিচ্ছেদে স্পর্যতঃ উল্লেখ করিয়াছেনঃ—

'মতা সা চেৎসংবৃত্যাহস্ত যথা তথা।'

প্রমাণ বাঃ, প্রত্যক্ষ পরিঃ ৪ কাঃ।

এই কারিকাংশের উপর মনোরথ নন্দীর ব্যাখ্যা বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ। মনোরথ নন্দী বলেন,—কার্য-কারণভাব কেবল ব্যবহারিক দিক হইতেই দিদ্ধ, পরমার্থতঃ সিদ্ধ নহে। প্রত্যক্ষের দ্বারা কখনও কার্য-কারণভাবের জ্ঞান লাভ হইতে পারে না। বীজের প্রত্যক্ষ ও অঙ্কুরের প্রত্যক্ষ বিভিন্ন ক্ষণে পৃথক্ভাবে শুধু বীজ ও অঙ্কুরকেই গ্রহণ করে। 'বীজ থাকিলে অঙ্কুর হয়', এইরূপ একটি সামগ্রিক অবয়, অথবা 'বীজ না থাকিলে অঙ্কুর হয় না', এইরূপ একটি সামগ্রিক ব্যতিরেক প্রত্যক্ষের দ্বারা গ্রহণ করা যায় না। যথন বীজ দেখি, তথন বীজই দেখি; যথন অঙ্কুর দেখি, তথন অঙ্কুরই দেখি। অব্য-ব্যতিরেকরূপ কোন সম্বন্ধ চক্ষুদারা দেখি না। বীজ ও অঙ্কুর একই সময়ে উপস্থিত থাকে না। স্থতরাং একটি সমূহালম্বনাত্মক জ্ঞানের দ্বারা বীজ, অঙ্কুর এবং উহাদের মধ্যে বিরাজমান সম্বন্ধকে গ্রহণ করাও সম্ভবপর নহে। বীজের প্রত্যক্ষজানকণ ও অঙ্কুরের প্রত্যক্ষজানকণ সম্পূর্ণ বিভিন্ন। অবস্থায় বীজ ও অঙ্কুরকে একত্র করিয়া, অহম ও ব্যতিরেক সম্বন্ধের জ্ঞান প্রত্যক্ষের দারা কিরূপে সম্ভব হইতে পারে? যদি বলা যায় যে, বীজের পরে অঙ্কুর দেখি, এই ক্রমিক পৌর্বাপর্যের জ্ঞানকেই কার্য-কারণভাব বলিব ? না, তাহাও সম্ভব নহে। কারণ, ক্রমও প্রত্যক্ষগম্য নহে। পূর্বাপর জ্ঞানকে

ক্রম বলা হইয়াছে। যথন অঙ্কুর দেখি, তখন তাহার অপেক্ষায় অধুনালুপ্ত বীজকে পূৰ্ববৰ্তী বলিয়া চিন্তা করি। কিন্তু তখন তো বীজ নাই, তবে পূর্বত্বরূপ ধর্মটি কোথায় থাকিবে ? একমাত্র কল্পনাতেই থাকিতে পারে। না হইলে পূর্বন্বরূপ ধর্মের অনুরোধেই বীজকে আবার বাচিয়া উঠিতে হইবে। ইহা মৃত ব্যক্তির আরোগ্যলাভের সামিল। আর তাহা না হইলে যথন বীজ দেখিতাম, তখনই পূর্বরও দেখিতাম। কিন্তু পরভাবী অঙ্কুরের অপেক্ষায়ই তো পূর্বত্বের জ্ঞান হইবে। অঙ্কুরের জ্ঞান এখনও জন্মে নাই। সেরূপ-ক্ষেত্রে তাহার অপেক্ষামূলক পূর্বত্বের জ্ঞান কোথা হইতে আদিবে? যদি বল যে, বর্তমান কালের পূর্বে থাকার নামই পূর্বত্ব, তবে পূর্বত্ব দিয়া পূর্বের লক্ষণ করা হইল এবং কিছুই বোঝা গেল না। অথচ বর্তমানের তুলনায়ই পূর্বত্ব ব্যাখ্যা করিতে হইবে, স্থুতরাং পূর্বত্ব বর্তমান কালের সহিতও যে সম্বন্ধ তাহা অস্বীকার করা চলে না। এই অবস্থায় পূর্বসম্বন্ধ বর্তমান আর বর্তমান রহিল না, অতীতই হইয়া গেল। পক্ষান্তরে, বর্তমানসম্বন্ধ অতীতও আর অতীত রহিল না। অতীত ও বর্তমান সমকালীনই হইয়া দাঁড়াইল। স্ততরাং দেখা যায় যে, পূর্বত্বের কোন বাস্তব আধার থুঁজিয়া পাওয়া যায় না, কল্লনাই উহার একমাত্র আধার হয়। পরবদম্পর্কেও অনুরূপ যুক্তিই দেওয়া যাইতে পারে। কাজেই পূর্বাপরগ্রাহী ক্রম বা আনন্তর্য বলিয়া বাস্তবিক কিছু নাই। ইহাও বিকল্পমাত্র। প্রতিবাদী যদি বলেন যে, যখন অঙ্কুর আছে তখন বীজ নাই সত্য, কিন্তু বীজের শ্বৃতি তো আছে। সেই শ্বৃতির সাহায্যে অঙ্কুর অপেকা বীজকে পূর্ববর্তী বলিয়া ধরিয়া লইব। প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তরেও কোন লাভ হইবে না। কেননা, পূর্বত্বের কোনরূপ স্মৃতির উদয় হওয়াই সম্ভবপর নহে। কারণ, দেখা যাইতেছে যে বীজজ্ঞানের সময় পূর্বত্বের জ্ঞান হয় নাই। পরবর্তী অঙ্কুরের সহিত তুলনা করিয়াই বীজকে পূর্ব বলা হইয়াছে। অঙ্কুরের জ্ঞান না হওয়া পর্যন্ত বীজকে পূর্ব বলিয়া চিনিবার উপায় নাই। বীজজ্ঞানের সমকালে বীজের সহিত পূর্বছের জ্ঞানোদয় হওয়ার কোনই সম্ভাবনা নাই। এই অবস্থায় বীজজ্ঞানের সহিত পূর্বত্বের যোগ ঘটিবে কেমন করিয়া ? পূর্বত্বের যোগ না থাকিলে তাহার (পূর্বত্বের) স্মৃতিইবা জন্মিবে কেমন করিয়া? অঙ্কুর অপেক্ষায় বীজের পূর্বত্বের অনুমানও এরূপক্ষেত্রে অচল। কার্য-কারণভাব কদাচ কাহারও প্রত্যক্ষ

হইলে তবেই অনুমানের অবকাশ থাকিত। জন্য-জনকভাব এবং ক্রমিকত কথনও কাহারও প্রত্যক্ষগোচর হয় না। এই অবস্থায় কার্য-কারণভাবের অনুমানের সম্ভাবনা কোথায় ? প্রজ্ঞাকর গুপ্ত তাঁহার বার্তিকভাষ্ট্যে অনুরূপ কথাই বলিয়াছেন। আমরা প্রতাক্ষ করি, পূর্বে বীজ এবং পরে অঙ্কুর। কিন্তু "পূর্বে বীজ থাকিলে পরে অঙ্কুর হইবে, পূর্বে বীজ না থাকিলে পরে অঙ্কুর হইবে না", এইরূপ কোন নিয়ম কেহ কখনও প্রত্যক্ষ করে না। স্বৃতরাং কার্য-কারণভাব অনুমানগম্য , এইরূপ সিদ্ধান্তও যুক্তিসহ নহে। ইহাতে 'ইতরেতরাভায়'দোষ অনিবার্যরূপেই দেখা দেয়। কোনরূপ নিয়ম বা ব্যাপ্তি প্রতাক্ষ না হইলে, তাহার ভিত্তিতে অনুমান জন্মিতেই পারে না। নিয়ম বা ব্যাপ্তি প্রত্যক্ষগম্য না হইলে, দেক্ষেত্রে অনুমানের সাহায্যেই ব্যাপ্তির নিশ্চয় করিতে হইবে। এইরূপে ব্যাপ্তি অনুমানকে অপেক্ষা করে, অনুমানও ব্যাপ্তিকে অপেক্ষা করে। উভয়ে উভয়কে অপেক্ষা করায়, কাহারই প্রামাণ্য নির্ণীত হইতে পারে ন্য। বীজের যেখানে প্রত্যক্ষ করি, সেখানে যদি তর্কের থাতিরে স্বীকার করিয়াও লই যে, 'বীজ হইতে অঙ্কুর হইয়াছে,' এতথানিই আমি প্রত্যক্ষ করিয়াছি\*, তবুও বীজ ও অঙ্কুরের কার্য-কারণভাব দিদ্ধ হইবে না। কেননা, দর্বদেশে এবং দর্বকালে 'বীজ হইতেই অঙ্কুর হইবে, অন্য কিছু হইতে অঙ্কুর জন্মিবে না', এইরূপ কোন অবশ্যস্তাবী নিয়ম বা ব্যাপ্তি তো কেহ কথনও প্রতাক্ষ করিতে পারে না। ব্যাপ্তির প্রতাক্ষ না হইলে অনুমান হইবে কিরূপে ?

এইরূপে কার্য-কারণভাব প্রমাণসহ নহে বুঝিয়াই, কার্য-কারণসম্পর্ককে বৌদ্ধ-

প্রমাণবাতিকের মনোরথ নন্দীর চীকা ১৮৫-১৮৪ পৃষ্ঠা ও কর্ণকগোমীর চীকা ৯৭ পৃষ্ঠা দেখুন ৷

১। অঙ্কুর: বীজজন্ম: তদম্বয়ব্যতিরেকার্বিধায়িত্বাৎ।

শনোরথ নন্দী তদীয় টীকায় দেখাইয়াছেন যে, বীজ ও অঙ্কুর পৃথক্ভাবেই প্রত্যক্ষণোচর হয়। বীজ হইতে অঙ্কুর হওয়া প্রত্যক্ষণয় নহে। 'বীজ হইতে অঙ্কুর জনিয়াছে' এতখানিকে প্রত্যক্ষ বলিয়া তর্কের খাতিরে স্বীকার করিলেও বীজ ও অঙ্কুরের কার্য-কারণভাব ব্যাখ্যা করা যায় না, ইহাই এখানে মনোরথ নন্দীর বক্তব্য বলিয়া বুঝা য়ায়।

২। ন চ নিয়মেন ততো ভাব ইতি কুতশ্চিৎ প্রতীতিঃ। তাবৎকালস্থৈব তদ্ভাবস্থ গ্রহণাৎ। ন চাদৌ কার্যকারণভাবঃ।

তার্কিকগণ কল্পনাবিলাস বলিয়াই সিদ্ধান্ত করিয়াছেন। কার্য-কারণসম্বন্ধকে বৌদ্ধসিদ্ধান্তে "প্রতীত্যসমুপাদ" নামে অভিহিত করা হইয়া গোনোভ থাকে। 'প্রতীত্য' শন্দের অর্থ প্রাপ্ত হইয়া বা অবলম্বন করিয়া (প্রতি— েই + লাপ্), সমুৎপাদ অর্থে সম্যুক্ বা নিয়ত উৎপত্তিকে বুঝায়। স্থৃতরাং কারণকে প্রাপ্ত হইয়া বা অবলম্বন করিয়া কার্যের যে নিয়ত উৎপত্তি ইহাই লইল 'প্রতীত্যসমুৎপাদ'

কথাটির আক্ষরিক অর্থ। কার্য-কারণসম্পর্ক যাঁহার। স্বীকার করেন, তাঁহার। সকলেই এবিষয়ে একমত যে, কারণ ব্যতীত কার্য জন্ম না। তাহা হইলে কার্য-কারণসম্পর্ক বুঝাইবার জন্ম 'প্রতীত্যসমুৎপাদ' এই নবীন পারিভাষিক শব্দটির স্থি করার পিছনে বৌদ্দার্শণিকগণের কি বিশেষ উদ্দেশ্য নিহিত আছে, এই শব্দটির বিশেষ তাৎপর্যই বা কি? এইরূপ প্রশ্ন জিজ্ঞান্থর মনে জাগরুক হওয়া খুবই স্বভাবিক।

- ১। এই প্রদঙ্গে প্রথমেই লক্ষ্য করা আবশ্যক যে, 'প্রতীত্য' শব্দটির ঘারা কারণের উপর কার্যের একান্ত নির্ভরশীলতাই সূচিত হইতেছে। কার্য-কারণসম্পর্কের মূল কথাটি কি—প্রতীত্য শব্দটি তাহাই স্পান্টরূপে প্রকাশ করিতেছে। অতএব 'প্রতীত্যসমুপাদ' এই পারিভাষিক শব্দটি সম্পূর্ণ সার্থক সন্দেহ নাই।
- ২। দ্বিতীয়তঃ, সমুদ্য কারণসামগ্রী উপস্থিত হইলেই কার্যের উৎপত্তি স্থানিদিচত। ইহাই জগতের স্বাভাবিক রীতি। দৃশ্যমান বিশ্বের এই স্বাভাবিক কার্য-কারণসম্পর্ককে অতিক্রেম করিয়া, কোন অতিপ্রাকৃত ঈশ্বর বা শাশ্বত চৈতন্তম্ম সত্তাকে জগতের স্থির কারণরূপে কল্পনা করার অনুকৃলে কোন বলিষ্ঠ যুক্তি নাই।
- ৩। তৃতীয়তঃ, জগতের কোন স্থির সন্তা নাই। ইহা এক অনন্ত গতিশীল কার্য-কারণপ্রবাহমাত্র। পূর্ববর্তী কারণ তাহারও পূর্ববর্তী কারণের

 <sup>\* (</sup>ক) হেতৃন্ প্রত্যগান্ প্রতীত্য সমাপ্রিত্য যঃ স্করাদীনামুৎপাদঃ দ প্রতীত্যসম্ৎপাদঃ।
 ক্ষলশীলের তত্বসংগ্রহপঞ্জিকা, ১৫ পৃষ্ঠা।

থে) প্রতীত্য অন্যোহন্তং হেতুক্বত্য তাং তাং সামগ্রীমাপ্রিত্য হেতুপ্রত্যয়ভাবেন যশ্মিন্
সংঘাতেভ্যঃ সংঘাতাঃ প্রভবন্তি প্রধানেশ্বরাদিকারণনিরপেক্ষাঃ স প্রতীত্যসমুৎপাদঃ।

ग্যায়কুমুদ্চন্দ্র, ৩১০ পৃষ্ঠা।

কার্যস্করপ, আবার পরবর্তী কার্যও তাহার পরবর্তী কার্যের কারণস্করপ। স্থতরাং বুঝা যাইতেছে যে, কার্য ও কারণ এই শব্দ দুইটি এখানে আপেক্ষিক (Relative) অর্থে প্রযুক্ত হইয়াছে। পূর্বক্ষণের কারণ এবং পরবর্তীক্ষণের কার্য সম্পূর্ণ পৃথক্ ব্যক্তি। এইরূপ পৃথক্ ক্ষণব্যক্তির প্রবাহ ছাড়া বিশ্বক্ষাণ্ড আর কিছুই নহে। বহির্বিশের ক্যায় অন্তর্জগতেও স্থির আত্মা বলিয়া কিছুই নাই। সম্পূর্ণ বিভিন্ন পূর্বাপর বিজ্ঞানক্ষণসমূহের সন্তান বা প্রবাহই হইল চিত্ত বা আত্মা। এইভাবে সমৃদয় বিশ্বজগৎ কার্য-কারণপ্রবাহের একটি স্বাভাবিক স্থশৃঙ্খল নিয়মে গ্রথিত ও বিধৃত রহিয়াছে। একদিকে এই নিয়মের বিধাতা হিসাবে যেমন আত্মা বা পরমাত্মার স্বীকৃতি নিষ্প্রয়োজন, অন্যদিকে আবার উচ্চুঙ্খল আক্সিকতা বা উৎকৈন্দ্রিক নৈরাজ্যবাদের আশক্ষাও সম্পূর্ণ অমূলক। স্থতরাং পরম্পর বিচ্ছিন্ন নিরন্তর ক্ষণসমূহের অবিচ্ছিন্ন প্রবাহই এই বিশ্বব্রক্ষাণ্ড। বৌদ্ধদর্শনের এই মূল মতবাদের সহিত প্রতীত্য সমূৎপাদ' কথাটি ওতপ্রোতভাবে জড়িত।

উপরে বর্ণিত ২য় ও ৩য় অনুচেছদে 'প্রতীত্যসমূৎপাদে'র তুইটি রপ বা বৈশিষ্ট্য প্রকাশিত হইয়াছে। অর্থাৎ আমরা বৌদ্ধাক্ত কার্য-কারণ-সম্বন্ধকে তুইদিক হইতে বিচার করিতে পারি। একদিকে কারণ ও কার্য এই পূর্বাপর তুইটি ক্ষণের পারস্পরিক সম্পর্ক নির্ধারণ করিতে হইবে। অপরদিকে কার্য-কারণসম্পর্ককে ক্রমাগত অনন্ত ক্ষণপরম্পরারূপে গ্রহণ করিতে হইবে। প্রতীত্যসমূৎপাদের প্রথম চরিত্রটিকে আমরা Harizontal causal relation বলিতে পারি। ইহারই পারিভাষিক নাম— "প্রত্যযোগনিবন্ধ," দ্বিতীয় চরিত্রটিকে আমরা Vertical causal relation বলিয়া ব্যাখ্যা করিতে পারি। তাহার পারিভাষিক আখ্যা হইল— "হেতৃপনিবন্ধ।"

দার্শনিকগণ কার্যোৎপাদনে কারণের কোনও বিশেষ শক্তি আছে বলিয়া স্বীকার করেন না। তাঁহারা মনে করেন না যে, কোনও কারণদ্রব্যে কার্য-জননী শক্তি বলিয়া পৃথক্ কোনও বৈশিষ্ট্য বা পদার্থ স্বীকারের কোনরূপ আবশ্যকতা আছে। একই কারণব্যক্তি হইতে যদি পৃথক্ পৃথক্ কার্যোৎপত্তি স্বীকার করা যায়, তবে সেই কারণে ভিন্ন ভিন্ন কার্যোৎপত্তির বিভিন্ন মৌলিক শক্তিও স্বীকার করিয়া লইতে হয়। ফলে, একই কারণ হইতে বিভিন্ন কার্যোৎপত্তির দৃষ্টান্তই কারণে কার্যজননী শক্তির ভিন্নতায় প্রমাণ হইয়া দাঁডায়। শক্তিবাদীর এইরূপ মতবাদের খণ্ডনে বৌদ্ধদার্শনিকগণ বলেন— জগতে কোথায়ও একটি কারণ হইতে একটি কার্যের উৎপত্তি হইতে দেখা যায় না। আর তাহা সম্ভবপরও নহে। ঘটের কারণ মাটি, দণ্ড, চক্র, সলিল, সূত্র, প্রভৃতি। এই কারণগুলির কোন একটিই স্বতন্তভাবে ঘট উৎপাদন করিতে পারে না। কারণগুলি মিলিতভাবেই ঘট উৎপাদন করিয়া থাকে। স্ততরাং কারণসমপ্তিই ঘটের কারণ। ইহাদের কোন একটিই ঘটের কারণ নহে। সকলের সম্মিলিত অবস্থাই ঘটের কারণ। আলোচ্য হেতৃ-সমষ্টির কোন একটির অভাব ঘটিলেই ঘট জন্মিতে পারে না, ইহা অবশ্য সত্য কথা। অতএব কারণসমষ্টির প্রত্যেকটি কারণই ঘটের হেতু হইবে সন্দেহ নাই। কিন্তু কোন একটিমাত্র হেতুই কার্যোৎপাদনে সমর্থ নহে বলিয়া, কোন একটিকেই ঘটের কারণ বলা চলিবে না। কারণসমপ্তিকেই কারণ বলিয়া গ্রহণ করিতে হইবে। যাহার পরে কার্যোৎপত্তি অবশৃস্তাবী তাহাই ভাবী কার্যের কারণ আখ্যা লাভ করে। সমস্ত হেতুর সমপ্তি বা হেতুসামগ্রী সন্মিলিত হইলেই কার্য জন্মলাভ করে। অতএব মিলিত হেতৃ বা হেতৃ-সামগ্রীই কার্যের কারণ। কোন একটি হেতু নহে। মাটি হইতে ঘট হয়, শরা হয়, পুতুল হয়, দেয়াল হয়। কিন্তু এই প্রত্যেকটি কার্যের হেতুদামগ্রী ভিন্ন ভিন্ন। এই দামগ্রীমধ্যে মাটি হেতৃদমপ্তির একটি দাধারণ অঙ্গমাত্র (common factor)। কিন্তু আমাদের বাস্তব প্রয়োজনে আমরা সাধারণতঃ কোন একটি হেতুর প্রতি অত্যধিক গুরুত্ব আরোপ করি এবং উহাকেই প্রধান বলিয়া কল্পনা করি। অপরাপর হেতুগোষ্ঠীকে উহার সহকারী বলিয়া ধরিয়া লই। যেমন অঙ্কুরের কারণহিসাবে বীজের উপর সর্বাধিক গুরুত্ব আরোপ করিয়া, মাটি, জল, বায়ু ও উত্তাপকে বীজের সহকারী বলিয়া ব্যাখ্যা

করি। ইহা লৌকিক দৃষ্টিভঙ্গি, দার্শনিকের দৃষ্টিভঙ্গি নহে। দার্শনিকের দৃষ্টিভঙ্গিতে বীজ, মৃত্তিকা, জল, বায়ু, আলোক, উত্তাপ, মৃক্তস্থান (আকাশ) প্রভৃতির সমবায় বা সমষ্টিই অঙ্কুরের কারণ।

ধর্মকীতি ঈশরের অন্তিত্বখণ্ডনপ্রসঙ্গে এই হেতুসামগ্রীবাদ বা প্রত্যয়োপনিবন্ধের অবতারণা করিয়াছেন। জাগতিক নিয়মে কোন একটি হেতুর স্বতন্ত্র
বা এককভাবে কোনও কার্যোৎপাদনের সামর্থ্য নাই, সম্মিলিত হেতুসামগ্রীরই
সেই সামর্থ্য আছে। আমাদের কল্পনা এই জাগতিক নিয়মকে অতিক্রেম
করিয়া অবাধে বিচরণ করিলে তাহা হইবে অবৈধ বিহার। প্রত্যক্ষব্যভিচারী
অনুমান যুক্তিসিদ্ধ হইতে পারে না। 'দৃফ্টানুসারিণী কল্পনা' এই নীতি
অনুসারে একক ঈশরের জাগতিক বিবিধ বিচিত্র কার্যাবলীর উৎপাদনের
সামর্থ্য নাই বা থাকিতে পারে না। পরিদৃশ্যমান জগতে কোন একক হেতুর
যে বৈশিষ্ট্য (বা সামর্থ্য) নাই, একক পরমেশরের সেই বৈশিষ্ট্য স্বীকার
করা যায় কেমন করিয়া ? স্কৃত্রোং কোনও স্বশক্তিমান্ জগন্নির্মাতা একক
পরমেশ্বের কল্পনা সম্পূর্ণ ই যুক্তিবিক্রদ্ধ।

এই হেতুদামগ্রীবাদ প্রকারান্তরে অপরাপর দার্শনিক দম্প্রদায়ও স্বীকার করিয়াছেন। অবশ্য বৌদ্ধতার্কিকগণ যেমন ইহাকে পরমেশরের অন্তিত্বগণ্ডনে প্রয়োগ করিয়াছেন, ঈশরবাদী আন্তিক দার্শনিকগণ তাহা করিতে পারেন না—ইহা বলাই বাহুল্য। পূর্বে আমরা "বেদান্তপ্রমাণ-পরিক্রমা"য়, (বেদান্তদর্শন-, অদৈতবাদ, দ্বিতীয়খণ্ডে) প্রমাণের সংজ্ঞা এবং স্বরূপের বিশ্লেষণে স্থায়মঞ্জরী-রচয়িতা জয়ন্তভট্টের মতের বিবরণে প্রমাণ-দামগ্রীবাদ আলোচনা করিয়াছি। এই প্রমাণ-দামগ্রীবাদ হেতুদামগ্রীবাদেরই একটি বিশেষ সংস্করণমাত্র। বৈশেষিক দর্শনের প্রশন্তপাদভায়্যের স্কুপ্রাচীন টীকাকার ব্যোমশিবাচার্য তাঁহার

 $\{f,g,H,g,e\}$ 

ধর্মকীতির প্রমাণবাতিক, ৩৫৩৬ কা:।

২। পৃথক্ পৃথগশক্তানাং সন্তানাতিশয়েৎসতি।
সংহতাবপ্যদামর্থ্যং স্থাৎদিদ্ধোহতিশয়ন্ততঃ॥
তশ্মাৎ পৃথগশক্তেমু যেযু সম্ভাব্যতে গুণঃ।

সংহতৌ হেতৃতা তেষাং নেশ্বারাদেরভাবতঃ॥

প্রমাণ বার্তিক, ২।২৮-২৯ কাঃ।

<sup>&</sup>gt;। ন কিঞ্চিদেকমেকস্মাৎ সামগ্র্যাঃ সর্বসন্তবঃ। একং স্থাদ্ধি সামগ্র্যোরিত্যুক্তং তদনেকুইং ॥

ব্যোমবর্তী বৃত্তিতে উল্লিখিত প্রমাণ-দামগ্রীবাদ দমর্থনের ইঙ্গিত দিয়াছেন। > স্তপ্রসিদ্ধ জৈন নৈয়ায়িক আচার্য প্রভাচন্দ্র তাঁহার প্রমেয়কমলমার্তণ্ড, এবং "তায় কুমুদচন্দ্র" নামক গ্রন্থে দামগ্রী-প্রমাণবাদের উল্লেখ করিয়া, ঐ মতের খণ্ডন করিয়াছেন। বিস্তু ঐ প্রভাচন্দ্রই ঐ চুইটি স্থবিখ্যাত গ্রন্থে পরমেশ্বর-বাদের খণ্ডন প্রদক্ষে আংশিকভাবে হেতুসামগ্রীবাদের সাহায্য গ্রহণ করিয়াছেন।° আচার্য প্রভাচন্দ্র বলেন—সকল কার্য একজন কর্তাই সম্পাদন করিবেন এমন কোনও নিয়ম নাই। জগতের কার্য-কারণশৃঙ্খলা লক্ষ্য করিলে দেখা যায় যে, কখনও এক কর্তা একটি কার্য সম্পাদন করেন, আবার কখনও বা একক কর্তা অনেক কার্য সম্পাদন করেন। কখনও অনেক কর্তা এক কার্য, কখনও বা অনেক কর্তা অনেক কার্য সম্পন্ন করিয়া থাকেন। এই অবস্থায় বহুবিধ কার্যে বিভক্ত বিচিত্র এই ধরিত্রীর স্থান্তির জন্ম একজন দর্বশক্তিমানু ঈশরের প্রয়োজন আছে, এমন কথা বলা যায় না। লক্ষ্য করিতে হইবে যে, এখানে ধর্মকীর্তিকর্তৃক স্থপাটরূপে নির্ধারিত হেতুসামগ্রীবাদ অনেকাংশে সংশাধন করিয়া লওয়া হইয়াছে। প্রতীত্যসমুৎপাদের 'প্রত্যযোপনিবন্ধ' নীতি অনুসারে সর্বত্র বহুহেতুর সম্মেলনের ফলেই কার্যের উৎপত্তি হয়, ইহাই আচার্য ধর্মকীতির মত। প্রভাচন্দ্র এক হইতে অনেক কার্যের, অনেক হইতে এক বা একাধিক কার্যের উৎপত্তি ব্যাখ্যা করায়, প্রভাচন্দ্র যে কার্য-কারণের ব্যাখ্যায় কোনরূপ ধরাবাধা নিয়মের পক্ষপাতী নহেন, তাহাই স্পষ্টতঃ বুঝা যায়।

"ন কিঞ্চিদেকমেকস্মাৎ দামগ্র্যাঃ কার্যদন্তবঃ।" প্রমাণবার্তিক, ৩৫৩৬ কাঃ, ইত্যাদি ধর্মকীর্তির কারিকায় কারণ হইতে কার্যোৎপত্তির বিশ্লেষণে প্রজ্ঞাকরগুপ্ত প্রাথমিক ব্যাখ্যায় বলিলেন, কারণ হইতে কার্যের উৎপত্তিতে কোনরূপ ধরাবাধা নিয়ম নাই। কিন্তু পরবর্তী সিদ্ধান্ত ব্যাখ্যায় প্রজ্ঞাকরগুপ্ত বলিতেছেন—অনেক হেতুর সম্মেলন হইতেই কার্যের উৎপত্তি হয়, ইহাই নিয়ম। বৃত্তিকার মনোরথ নন্দী প্রজ্ঞাকরগুপ্তের উল্লিখিত সিদ্ধান্ত অনুসরণ করিয়া বলিলেন, পূর্বোক্ত ছুইটি হেতুসামগ্রী বা হেতুসমপ্তির মধ্যে একটি সাধারণ অংশ (Common element) থাকা খুবই স্বাভাবিক। অনেক সময় সেই সাধারণ অংশটিকে প্রধানরূপে এবং

১। ব্যোমবতী বৃত্তি ৫৫৬ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য।

২। প্রমেয় কমলমার্তণ্ড, ৭-১৩ পৃঃ; ন্থায়কুমুদচন্দ্র, ৩৩-৩৯ পৃষ্ঠা।

৩। প্রমেয় কমলমার্ভণ্ড, ২৮২ পৃঃ; ভায়কুমুদচন্দ্র, ১০৪ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য।

অন্ত হেতৃগুলিকে সহকারীরূপে কল্পনা করিয়া আমরা এক হেতৃ হইতে অনেক কার্য উৎপন্ধ হয় এইরূপ বলিয়া থাকি। প্রজ্ঞাকর গুপ্ত বলেন, ইহা নিছকই কল্পনা; অর্থাৎ অনেকের মিলিত কাজ আমরা একের উপর আরোপ করিয়া থাকি। যেমন অন্ধকার গৃহে প্রদীপ জালাইলে গৃহের মধ্যে অবস্থিত জনগণ অনেক জিনিষ দেখিতে পায়। এরূপ ক্ষেত্রে আমরা বলি, ঐ প্রজালিত প্রদীপই বহু লোকের বিচিত্র বিবিধ দর্শনের কারণ। বস্তুতঃ কিন্তু প্রদীপ অন্ততম হেতুমাত্র (one of the causal conditions)। দর্শকদিগের নির্দোধ চক্ষু, মনঃসংযোগ, দ্রুষ্টব্য বস্তুসমূহের অনার্ত উপস্থিতি, এই সবগুলিই একযোগে বস্তুদর্শনের হেতু। কিন্তু প্রদীপ-হেতুটির উপস্থিতি না থাকা পর্যন্ত হেতুদশ্যেলন পূর্ণাঙ্গ হয় না, প্রদীপ-হেতুটি উপস্থিত ইইবামাত্রই হেতুযোগ পরিপূর্ণাঙ্গ হইল, বস্তুদর্শনিও সম্ভবপর হইলা এইভাবে প্রতীত্যসমূৎপাদের প্রত্যযোপনিবন্ধ নীতি হইতেই হেতুসামগ্রীবাদের উদ্ভব হইয়াছে বুঝিতে হইবে।

২। বৌদ্ধোক্ত প্রতীত্যসমুৎপাদের প্রত্যয়োপনিবন্ধ নীতি আলোচনা করা গেল। এখন আমরা প্রতীত্যসমুৎপাদের দ্বিতীয় নীতি অর্থাৎ হেতৃপনিবন্ধনীতির আলোচনা করিব। আমরা একথা দকলেই জানি যে, বৌদ্ধসিদ্ধান্তে নিথিল বিশ্বপ্ৰপঞ্চই ক্ৰমাগত অনন্তক্ষণ বা ক্ষণিক বস্তুৱ নিরন্তর প্রবাহমাত্র। এই প্রবাহকে আমরা ছুইটি দিক হইতে বিশ্লেষণ করিতে পারি। আমরা আমাদের ব্যবহারিক দৃষ্টিতে এই ক্রমবর্তী অনন্তক্ষণসমূহ হইতে কতকগুলি কণপরম্পরা বাছিয়া লইয়া, পূর্বোত্তরপ্রসারী পৃথক্ পৃথক্ খণ্ডপ্রবাহ (vertical series of moments) সৃষ্টি করি। সৃষ্টি করি কথার অর্থ এখানে এই যে, আমরা মানবচিন্তার চিরাচরিত প্রণালী অনুসারে বস্তুজগৎকে একটা বিশেষ ধরণে দেখিতে অভ্যস্ত হইয়া আদিয়াছি। সেই অভ্যাসবশে সততচঞ্চল খণ্ড ক্ষণপ্রবাহকেও স্থির অচঞ্চল বলিয়াই উপলব্ধি করিয়া থাকি। এই খণ্ড প্রবাহও চুই প্রকারের দেখিতে পাওয়া যায়। আলিফারিকের ভাষায় বলিতে গেলে বলিতে হয়, কোথায়ও কোথায়ও যেন নিরন্তর কণগুলি জমাট বাঁধিয়া গিয়াছে এবং স্থির ও স্থায়ী বস্তুসতায় রপান্তরিত হইয়া গিয়াছে। যেমন পথিব, বাড়ী, ঘর, মানুষ, গাছপালা ইত্যাদি। ইহারা ক্ষণিক বা ক্ষণপরিবর্তনশীল হইলৈও লৌকিক দৃষ্টিতে এ

সকল বস্তুরাজি ক্ষণিক নহে, স্থির এবং স্থায়ী। বৈজ্ঞানিকের সূক্ষা দৃষ্টিতে তথাকথিত ঐ স্থির বস্তুগুলির কোনটিই স্থির এবং স্থায়ী নহে। সন্মুখে পতিত ঐ পাথরের খণ্ডথানি স্থির নহে, প্রতিক্ষণেই নূতন। উহা আসলে একও নহে। অনেক দদৃশ ক্ষণসমূহেরই স্ঠি। পূর্বক্ষণের তায় অব্যবহিত পরক্ষণেও নৃতন নৃতন প্রস্তরখণ্ডই জন্মলাভ করিতেছে। পূর্বক্ষণ এবং পরক্ষণ সম্পূর্ণ সদৃশ বিধায়, এবং ঐ উভয়ক্ষণের মধ্যে ক্ষণিকেরও ব্যবধান না থাকায়, প্রস্তরথণ্ডের অস্থির ক্ষণপ্রবাহকে আমরা ধরিতে পারি না। প্রস্তর-খণ্ডকে স্থির স্থায়ী বলিয়া ভুল করি। অস্থির প্রস্তরখণ্ডের পূর্ব ও উত্তর ক্ষণের মধ্যে যে কারণ-কার্য-সম্পর্ক বিরাজ করিতেছে তাহাও আমাদের অবৈজ্ঞানিক স্থূল দৃষ্টিতে ভাদে না। ইহাকে বৌদ্ধেরা বলেন, সদৃশক্ষণ-প্রবাহ। যাহাকে স্থির ও স্থায়ী বলিয়া মনে হয়, তাহাই বৌদ্ধসিদ্ধান্তে অস্থির **সদৃশ**কণ-প্রবাহমাত্র। পকা*ন্ত*রে, বিশের অসংখ্য কণধারা হইতে আমরা এমনভাবেও কতকগুলি কণধারা বাছিয়া লইতে পারি যাহাতে একটি বিদদৃশ ক্ষণপ্রবাহের স্ঠি হয়। এই বিদদৃশ ক্ষণপ্রবাহকেও আমরা বিশৃঙ্খলভাবে সাজাইব না। কার্য-কারণ-সম্পর্কের শৃঙ্খলা অনুসরণ করিয়া সাজাইয়া লইব। পূর্ব অনুচ্ছেদে বর্ণিত প্রত্যয়োপনিবন্ধ বা হেতু্সামগ্রীবাদের দিকে লক্ষ্য না রাথিয়া, আমরা আমাদের দাজাইবার ব্যাপারে কোন একটি বিশেষ হেতুকে প্রাধান্য দিব এবং তাহার পরভাবী বিদদৃশ খণ্ড ক্ষণপ্রবাহকে অর্থাৎ বিদদৃশ বস্তুটিকে ঐ বিশেষ প্রধানহেতুর কার্য বলিয়া ব্যাখ্যা করিব। সেই কার্যটিও আবার উহার পরবর্তী একটি বিদদৃশ বস্তু উৎপাদন করতঃ তাহার কারণের মর্যাদা লাভ করিবে। সেই পরভাবী বস্তুটিও বিসদৃশ অপর একটি পরভাবী বস্তুর কারণ হিসাবেই দেখা দিবে। এইরূপে একটি **বিষদৃশ ক্ষণপ্রবাহ-বিধৃত বিসদৃশ কার্য-কারণ-পরম্পরার স্থান্তি হইবে। দৃষ্টান্ত-**স্বরূপে বলা যায়—বীজ হইতে অঙ্কুর, অঙ্কুর হইতে কাণ্ড, কাণ্ড হইতে পত্র, পুষ্প, ফল ইত্যাদিরূপে পুনরায় আমরা বীজে ফিরিয়া যাইতে পারি এবং পরবর্তীকালে অনুরূপ আর একটি বিসদৃশ ক্ষণপ্রবাহের সৃষ্টি করিয়া অঙ্করাদির উৎপত্তি সাধন করিতে পারি। ইহাই জাগতিক কার্য-কারণ-প্রবাহের ধারা। এই সকল ক্ষেত্রে পূর্বোত্তর ক্ষণ চুইটি বিসদৃশ বলিয়া, বীজ ও অঙ্কুর ভিন্ন বস্তুরূপে আমাদের জ্ঞানের গোচর হয়, প্রস্তরখণ্ডের মত স্থির ও দীর্ঘস্থায়ী এক বস্তা বলিয়া জ্ঞানে ভাদে না। এইজন্ম বাজ ও অঙ্কুরাদির ক্ষেত্রে কার্য-কারণ-সম্বন্ধ স্থাপ্সফরপে আমাদের বৃদ্ধির বিষয় হইয়া থাকে। এইরূপ বিসদৃশ ক্ষণপ্রবাহের অন্তরে বিরাজমান কার্য-কারণ-সম্পর্ককেই বলা হয়— "হেতৃপনিবন্ধ"।

প্রতীত্যসমুৎপাদের উল্লিখিত হেতৃপনিবন্ধ-নীতি অনুসারে প্রাচীন বৌদ্ধ পালি গ্রন্থসমূহে নিখিল বিশ্বপ্রক্রিয়ায় সামগ্রিকভাবে ও ব্যাপকভাবে যে কার্য-কারণ-সম্বন্ধ কল্পনা করা হইয়াছে, তাহারই পারিভাষিক সংজ্ঞা হইল "বাদশাঙ্গ প্রতীত্যসমুৎপাদ।" ইহা মূলতঃ বৌদ্ধদর্শনের প্রাচীন থেরাবাদ (স্থবিরবাদ) ও সর্বাস্তিবাদের মতহিসাবে স্থবিখ্যাত। ইহা ঠিক বৌদ্ধ ভাষশান্তের বিষয় নহে। কিন্তু অধ্যাত্মশান্তের (Metaphysicsএর) ইহা অভ্যতম মুখা বিষয়। এইজন্ট পরবর্তী বৌদ্ধ দার্শনিকগণ ধর্মীয় মতহিসাবে এবং নির্বাণ লাভের জন্ম অনুধাবনীয় বিষয়হিসাবে আলোচ্য দ্বাদশাঙ্গ প্রতীত্যসমূৎপাদ গ্রহণ করিয়াছেন। এই মতানুসারে নিখিল বিশ্বের কার্য-কারণ-প্রক্রিয়াকৈ নিম্নোক্তর্রপে সহজেই ব্যাখ্যা করা যায়।

সংসারের মূল কারণ (১) অবিছা, অবিছা হইতে (২) সংস্কার, সংস্কার হইতে (৩) বিজ্ঞান, বিজ্ঞান হইতে (৪) নামরূপ, নামরূপ হইতে (৫) বড়ায়তন, ষড়ায়তন হইতে (৬) স্পর্ম, স্পর্ম হইতে (৭) বেদনা, বেদনা হইতে (৮) তৃষ্ণা, তৃষ্ণা হইতে (৯) উপাদান, উপাদান হইতে (১০) ভর, ভব হইতে (১১) জাতি, জাতি হইতে (১২) জরা-মরণ। এই হইল আধ্যাত্মিক প্রতীত্যসমূৎপাদের—হেতৃপনিবন্ধ বা দ্বাদশাঙ্গ প্রতীত্য-সমূৎপাদ।

১। প্রমাণবার্তিকের কর্ণকগোমীর টীকা, ৯২ পৃষ্ঠা;

২। শিক্ষা সমুচ্চয়, ২১৯-২২৩ পৃঃ ; বোধিচর্যাবতার পঞ্জিকা, ৩৮৬ পৃঃ ; মধ্যান্তবিভাগস্ত্রভাষ্য টীকা, ২৯-৩৪ পৃঃ ; ভায়কুম্দচন্দ্র (পূর্ববক্ষগ্রন্থ) ৩৯০-৩৯২ পৃঃ ; ভামতী, ২।২।১৯ স্ত্র।

সিংহলের প্রসিদ্ধ থেরাবাদী বৌদ্ধদার্শনিক অখ্যোষ তাঁহার বিশুদ্ধি মগ্গ নাম্ক স্বিখ্যাত পালিগ্রন্থে দ্বাদশাঙ্গ প্রতীত্যসম্ৎপাদের বিস্তৃত ও হৃদ্যগ্রাহী আলোচনা করিয়াছেন। অসুসন্ধিৎস্পাঠক সেই আলোচনা দেখিবেন।

পরবর্তীকালে মহাযানিক বৌদ্দদশ্রদায় অর্থাৎ শৃশুবাদী মাধ্যমিক ও বিজ্ঞানবাদী যোগাচার দার্শনিকেরা কার্য-কারণ-সম্পর্কের যে পারমার্থিক সত্যতা স্বীকার করিতে পারেন নাই, তাহা আমরা পূর্ববর্তী আলোচনায়ই স্পষ্টতঃ প্রকাশ করিয়াছি। 'মধ্যান্তবিভাগসূত্রভাশ্য' টীকায় আচার্য স্থিরমতি আলোচিত দ্বাদশান্দ প্রতীত্য সমুৎপাদকে ক্লেশস্করপ, অযৌক্তিক এবং অভূতপূর্ব পরিকল্পনা বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন :—

"সংক্লেশলক্ষণঃ দাদশাঙ্গ প্রতীত্য সমুৎপাদঃ.....। এয সর্বঃ সংক্লেশোইভূতপরিকল্লাৎ প্রবর্ততে।"

মধ্যান্তবিভাগ সূত্রভাষ্ট্রের স্থিরমতিকৃত টীকা, ৩৪-৩৭ প্র:।

স্থৃতরাং একদিকে বিশুদ্ধ যুক্তিবাদের ভিত্তিতে সুগঠিত মতবাদে বিশ্বাদী মহাযানিক দার্শনিকেরা যেমন কার্য-কারণভাবের পারমার্থিক দত্যতা অস্বীকার করিয়াছেন, অত্যদিকে আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতেও প্রতীত্য সমুৎপাদকে অবিতা কলুষিত, বিকল্প-কল্লিত এবং সাংসারিক ক্লেশনিদান রূপেই বর্ণনা করিয়াছেন। শৃত্যতা ভাবনাদারা এই প্রতীত্যসমূৎপাদের উর্দেষ্ঠিয়া পরিনির্বাণ লাভ করিতে হইবে, ইহাই বৌদ্ধাচার্যদিগের অদৈতভাবনাভাবিত আধ্যাত্মিক দৃষ্টি বা পরম ও চরম আত্মদর্শন।

কার্য-কারণ-ভাবসম্পর্কে বৌদ্ধ-সিদ্ধান্ত যেরূপ আলোচনা আমরা করিলাম, অদৈতবেদান্তীরও ইহার বিরুদ্ধে কোন মোলিক কার্য-কারণ সম্পর্কে আপত্তির কারণ দেখা যায় না। বিশেষতঃ, সম্বন্ধগুণে অদ্বৈত্তমত সাধারণভাবে ধর্মকীতি যে সকল যুক্তিতর্কের অবতারণা বোদ্ধমতের তুলনা করিয়াছেন, অদৈতবাদীরাও অনুরূপ যুক্তিরই অনুসরণ করিয়াছেন। অবয়বীর থণ্ডনে, সংযোগ-সমবায় প্রভৃতির থণ্ডনে অদ্বৈতবেদান্তীর যুক্তিলহরীও বৌদ্ধোক্তযুক্তির সহিত একই খাতে প্রবাহিত হইয়াছে দেখিতে পাই। কার্য-কারণভাবের পারমার্থিক সত্যতার খণ্ডনে শ্রীহর্ষের যুক্তির দহিত বৌদ্ধপ্রদর্শিত যুক্তির দাদৃশ্যের কথা আমরা পূর্বেই উল্লেখ করিয়াছি। কার্য-কারণসম্বন্ধের মূল কথা যে, নিয়ম বা necessity তাহা কখনও প্রত্যক্ষতঃ জানা যায় না। কারণ, necessity বলিয়া বাস্তবে কিছুই নাই। বৌদ্ধদিগের এই বক্তব্য হইতে পাশ্চাত্য Hume পন্থীরা নিশ্চতই অনুপ্রেরণা লাভ করিবেন। Humeও বলিয়াছেন—কোন বস্তুর সহিত কোন

বস্তুর necessary relation বা আবশ্যক সম্পর্ক নাই। Necessity বা আবশ্যকতা হইল দর্শকের কল্পনা বা মানসস্প্রি। এসম্পর্কে বৌদ্ধ-তার্কিকদিগের আলোচনার গভীরতা ও অন্তদৃষ্টি Hnmeকেও অতিক্রম করিয়া গিয়াছে। আর একবার Logical construction ও বাস্তব সন্তার প্রভেদ আমরা বুঝিতে পারিলাম। অদৈতবেদান্তের কার্য-কারণভাবকে Logical construction বলিয়াই মানিতে এবং বুঝিতে হইবে। ব্রহ্মসূত্র-শঙ্কর-ভাষ্ট্রের দ্বিতীয় অধ্যায়ে অদৈতবেদান্তোক্ত কার্য-কারণভাবের আলোচনা-পদ্ধতি যে স্বাতন্ত্র্যের দাবী রাখে, তাহার কারণ এই যে, ঐ আলোচনায় অদৈত প্রমার্থতত্ব Metaphysicsএর প্রভাব পরিক্ষুটন অদৈতবাদী বলেন, একমাত্র বিজ্ঞানস্বরূপ ব্রহ্মই সত্য, কার্যজগৎ মিথ্যা অর্থাৎ অনির্বচনীয়। মিথ্যা বা অনির্বচনীয় কার্য, কারণ হইতে পৃথক্ কোনও তব নহে। কার্য ও কারণের ভিন্নত বোধ অজ্ঞান কল্পিত এবং মিথা। । এই মিথা। ভিন্নতাবোধ কার্যের পারমার্থিক সত্যতার ভ্রান্তি হইতে উদুভূত। মূলতঃ কার্য-কারণভাব বলিয়া কিছু নাই। নিগুণ-নিবিশেষ পরব্রহ্ম সম্পর্কে কারণ শব্দটির ব্যবহারও একটা কাল্লনিক ব্যপদেশ বা প্রয়োগমাত্র। মিথ্যা কার্যবর্গের মিথ্যাভূত সম্পর্কের আভাস প্রদর্শনের জন্মই অকারণ ত্রন্মে কল্লিত কারণত্বের আরোপ করা হইয়াছে বুঝিতে হইবে ।

আমরা এই প্রবন্ধের প্রথম অংশে অবৈত ও বৌদ্ধমতের বৈসাদৃশ্য ও পরবর্তী অংশে সাদৃশ্য লইয়া আলোচনা করিয়াছি। আলোচনার ভিতরে আমরা এই কথাই প্রমাণ করিবার চেন্টা করিয়াছি বে, অবৈত ও বৌদ্ধমতের মধ্যে Epistemology বা প্রামাণবাদের ক্ষেত্রে বেমন অত্যাশ্চর্য মিল, Metaphysics বা তত্ত্ববিচারের ক্ষেত্রে তেমনই অতি বিস্ময়কর প্রভেদ। পরমার্থতত্বের দিক হইতে অবৈতবেদান্তের বক্তব্য পূর্বেই আমরা উপস্থাপিত করিয়াছি। অবৈতবাদীর মূল কথা এই, দৃশ্যমান জগৎ বিকল্পই হউক, আর্ক বিপর্যই হউক, একটা তাত্ত্বিক অধিষ্ঠান না থাকিলে কোন প্রকার

১। তদনগুত্বমারম্ভণ শব্দাদিভাঃ। বঃ হঃ ২।১।১৪ ইত্যাদি হত-ভাষ্য-ভাষতী দ্রষ্টবা।

এই পৃত্তকে ষষ্ঠ পরিচ্ছেদে জগতের মিথ্যাত্ব ব্যাখ্যায় আমরা অবৈতবেদান্তের কার্য ও
কারণের সম্পর্ক সম্বন্ধে বিস্তৃত আলোচনা করিয়াছি।

ভান্তিই সম্ভবপর নহে। অদৈতবেদান্তী বহুক্ষেত্রে বিকল্প ও বিপর্যয়কে একই পর্যায়ে (পংক্তিতে) ফেলিয়াছেন। "শব্দজ্ঞানানুপাতী বস্তুশুন্তো বিকল্পঃ।" (যোগসূত্র ১।১।১১) এই যোগসূত্র-প্রদর্শিত বিকল্পের লক্ষণ দৰ্বত্ৰ অদ্বৈতবাদী কঠোৱভাবে অনুসরণ করেন নাই। অদ্বৈতবেদান্তে শেষ-পর্যন্ত সর্বত্র 'অধ্যাদ' বা আরোপই প্রধান স্থান অধিকার করিয়াছে। শুক্তিতে যেমন রজত আরোপিত হয়, সেইরূপই বিকল্পের ক্ষেত্রেও অবস্তুতে বস্তুত্ব আরোপিত হয়। বস্তু জগতে না থাকিলেও যাহা শুধু আমাদের মানসিক ধারণা বা Logical conception মাত্র, তাহারও প্রয়োজনীয়তা ব্যাখ্যার জন্ম তাহাতে আমরা বস্তুত্ব আরোপ করি। এইভাবে সামান্ত, সমবায়-সম্বন্ধ, কার্য-কারণভাব প্রভৃতি দকল Logical constructionই দৈতবাদী ও নৈয়ায়িকদিগের হাতে পড়িয়া বস্তুসতায় রূপান্তরিত হইয়াছে। অবস্তুকে বস্তুতে পরিণত করার এই ঝোঁক বা Hypostatization মূলতঃ অধ্যাদ হইতেই উদুভূত। বৌদ্ধাচার্যগণ বিকল্প কথাটির বিশেষ অর্থের প্রতি দর্বদাই নজর রাথিয়াছেন। তাঁহারা সামান্ত, সম্বন্ধ, কার্য-কারণভাব প্রভৃতিকে, এক কথায় জাতি, গুণ, ক্রিয়া, নাম, দ্রব্য প্রভৃতিকে ঠিক শুক্তিতে রজত ভ্রমের ন্যায় ভ্রান্তি বলেন না। বজত নাই বলিলে বজতের ভ্রান্তি হয় না। কিন্তু জাতি, গুণ প্রভৃতির পারমার্থিক অস্তিত্ব নাই জানিলেও, উহাদের ধারণার প্রয়োজন হয়। সম্বন্ধ, সামাত্ত, কার্য-কারণভাব প্রভৃতির বস্তুসতা না থাকিলেও, আমাদের ব্যবহারিক জীবনকে সচল রাখিবার জন্মই, উহাদের ধারণার আবশ্যকতা অপরিহার্য। রাম ও লক্ষণের ভিতরে সহোদরত্বের সম্বন্ধ আছে, ইহা শুনিয়া সাধারণ লোক দার্শনিকদিগের জটিল বিচারে বিহ্বল হইয়া ভাবিবে—এ আবার কেমন কথা ? রাম ও লক্ষণ চুই ভাই। রাম-লক্ষণ এই চুইজন ছাড়া তৃতীয় সহোদরত্ব বলিয়া একটা আলাদা বস্তু আবার কোথায় থাকিবে ? প্রশ্ন হইতে পারে, সহোদরত্ব বলিয়া তৃতীয় যদি কিছু নাই থাকে, তাহা হইলে রাম-লক্ষণ বলিলেই পার, আবার সহোদর বল কেন ? অর্থ কিছু আলাদা নাই, তবে আলাদা শব্দ ব্যবহার কর কেন ? দার্শনিকের এইরূপ মন্তব্য শুনিয়া আমাদের সাধারণ লোকটি অবশ্য ধমক খাইয়া হতবাক হইয়া যাইবে। কিন্তু দে সাধারণ বুদ্ধিতে যাহা বুঝিয়াছ, তাহা ঠিকই বুঝিয়াছ। শুধু বিকল্ল বা Logical construction কাহাকে বলে

তাহা সে জানে না। জানিলে বলিত, এরূপ অনেক শব্দ আছে: ধাহা শোনামাত্র মনের মধ্যে একটা অর্থবোধ জাগে, কিন্তু বাহিরের জগতে ঐ অর্থের অনুরূপ কোন বস্তু খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। স্বতরাং ঐরূপ শব্দার্থের মানসিক বোধ থাকিলেও, কোনরূপ বাস্তব সত্তা নাই। কিন্তু জীবনের গতিপথে প্রতিপদক্ষেপে যাহাদের বাস্তব সত্তা নাই ঐ জাতীয় শব্দ আমরা ব্যবহার করি। ঐ শব্দগুলি আমাদের কতকগুলি স্থনির্দিষ্ট ধারণার প্রতীক; যে-ধারণাসমূহ মান্দলোক হইতে আমদানী করিয়া আমরা আমাদের চতুর্দিকে বিরাজমান এই জগলকীকে বুঝিতে চেফা করি, দার্শনিক ব্যাখ্যা করি এবং নিজেদের উপযোগী করিয়া ব্যবহার করি। এই শ্রেণির ব্যাখ্যামূলক ধারণা বা interpretative fictionকে আমরা শব্দের ভিতরে নির্দিষ্ট করিয়া ধরিয়া রাখি। তাই বস্তু নাই, কিন্তু শব্দার্থের একটা জ্ঞান আছে. ইহাই বিকল্পের রহস্ত। Logical constructionএর বাহাতুরী এইখানে যে, ইহা যেন এক প্রকার সজ্ঞানে সচেতনভাবে ভুল করা। কিন্তু অনেক সময় সাধারণ লোক যেখানে সচেতনভাবে ভুল করেন, দার্শনিকগণ সেখানে অচেতনভাবে ভুল করেন। এইজন্মই দ্বৈতবাদীরা বস্তুহীন বিকল্পগুলিকে বস্তুদত্তায় পরিণত করিয়া পরমার্থদত্তার পরিধি অকারণে ফাঁপাইয়া তুলিয়াছেন। Logical construction ও Illusionএর ভিতরে যে প্রভেদ বিকল্প এবং বিপর্যয়ের মধ্যেও সেই প্রভেদ। আমাদের মনে হয়, বৌদ্ধাচার্যেরা জগৎকে ্বলিতে চাহিয়াছেন বিকল্প বা Logical construction, অদৈতাচার্যেরা বলিয়াছেন অধ্যাস বা Illusion. এই তফাৎটি উভয়মতের সামগ্রিক আলোচনা-দারা অনুসন্ধিৎস্থ পাঠকের দৃষ্টিতে স্পষ্টতঃই ধরা পড়িবে।\*

অদৈত ও বৌদ্ধ প্রমাণতত্ত্বের (Epistemology) বিচারে এই যে

<sup>\*</sup> Russel কর্তৃক উদ্ভাবিত Logical construction কথাটিতে অনেকে আপন্তি তুলিবেন জানি। বিকল্প বুঝাইতে অন্ত কোনও সমীচীন শব্দের যদি কেহ প্রয়োগ করেন, তাহাতে আমাদের আপন্তির কোনও কারণ থাকিবে না। কারণ, আমরা এ বিষয়ে সচেতন যে Russellএর Logical construction অপেক্ষা আমরা বিকল্প কথাটি ব্যাপ্কতর অর্থে ব্যবহার করিতেছি। কেহ যদি ইহাকে (বিকল্পকে) Interpretative fiction বলেন তথাপি আমরা আপন্তি করিব না। তুর্ এইটুর্হ বলিব যে, যেরূপ ব্যাখ্যাই করনা কেন, আমাদের বিকল্পের প্র অর্থ টুকু যেন এখানেও প্রকাশ পাইল না।

সুক্ষা প্রভেদ আমরা দেখিলাম, ইহার মূলে উভয় মতেই তর বিছা (Metaphysics) যথেষ্ট প্রভাব বিস্তার করিয়াছে সন্দেহ নাই। মাধামিক মতে বিজ্ঞান, বিজ্ঞেয় সবই শৃত্য---আমাদের ধ্যান-ধারণা সব কিছুই নিরালম্বন, নিরাশ্রায়। এই শৃন্মবাদে অধ্যাস অপেক্ষা বিকল্পের ধারণা অতাধিক উপযোগী বলিয়া মনে হয়। আমরা পূর্বের আলোচনায় দেখাইবার চেফী করিয়াছি যে, ভামতীপতি বাচম্পতি মাধামিকোক্ত শূল্যবাদ খণ্ডন করিতে গিয়া বলিয়াছেন – কোনরূপ অধিষ্ঠান ব্যতীত জগদ্বিভ্রমের কল্পনা করা যায় না। অতএব সর্বাত্মক শৃহ্যবাদ মানিতে পারা যায় না। মাধ্যমিকের হয়তো ধারণা যে, শুক্তিরূপ কোনও অধিষ্ঠানে মিথ্যা রজতভান্তির দৃষ্টান্তদারা যদি আমরা (শূভাবাদীরা) জগতের শূভাতা বুঝাইতে ঢাহিতাম, তবেই অদ্বৈত্যক্ত দোষের অবকাশ থাকিত। কিন্তু মাধ্যমিকের বিকল্প ঠিক শুক্তি-রজত ভ্রান্তির মত নহে যে শুক্তির হ্যায় একটি অধিষ্ঠানের প্রয়োজন হইবে। শুক্তি যেমন রজতরূপে প্রতিভাত হয়, দেইরূপ কোন প্রকৃত বস্তু বিকল্পরূপে প্রতিভাত হয় না। মনোজগতে শব্দের মাধ্যমে উহা (বিকল্প) উপস্থাপিত হয়মাত্র। এইরূপ বিকল্পের ক্ষেত্রে শুক্তির ন্যায় অধিষ্ঠানের প্রয়োজন নাই সত্য, তবে অশুদিক হইতে তাহারও (বিকল্পেরও) অধিষ্ঠানের আবশ্যতা আছে। বিজ্ঞাতা যদি কেহ না থাকে. তবে বিকল্পাত্মক মানস বোধ জন্মিবে কাহার ? বিকল্পের বাস্তব কোন বিষয় না থাকিলেও, ঐ প্রকার মানসবোধের তো একটা আশ্রয় বা আধার থাকিবে। স্থৃস্থির আত্মস্বরূপ বিজ্ঞাতা না থাকিলেও ক্ষণিক বিজ্ঞান তো থাকিবে ? ইহার উত্তরে শৃক্তবাদী বলিবেন, যুক্তি-বিচারের দ্বারা যদি বিজ্ঞান ও বিজ্ঞেয় কাহারও কোনরূপ স্বভাব খুঁজিয়া না পাওয়া যায়, তবে বিকল্পের একটা আশ্রায়ের তাগিদে যুক্তিবিরুদ্ধ জ্ঞেয় বা জ্ঞাতা প্রভৃতি স্বীকার করার অর্থ কি ? ক্ষণিক বিজ্ঞান মানিলেও দেখা যায় কোন লাভ নাই। একই ক্ষণে বিজ্ঞান ও বিকল্পের তফাৎ করিবে কে? সেইক্ষণে বিজ্ঞানের আকারই বিকল্প। স্থৃতরাং ঐরপ বিজ্ঞান ও বিকল্পের আশ্রয়াশ্রয়িভাবের পরিকল্পনাও বিকল্পমাত্র। চিরস্থির নিত্য আত্মা যে নাই, তাহা আমরা শূন্সবাদীরা পূর্বেই বিস্তৃতভাবে আলোচনা করিয়া দেখাইয়াছি। বিজ্ঞানও নাই, বিজ্ঞেয়ও নাই, বিজ্ঞাতাও নাই। সবই শৃশ্য। কাহারও স্বরূপ নিরূপণ করা যায় না।

স্বতরাং শেষ পর্যন্ত শৃহতা সিদ্ধান্তেই পোঁছাইতে হয়। অবৈতবেদান্তী কথনও এইমতে সায় দিতে পারেন না। অবৈতবাদী মনে করেন যে, নির্বিষ্ঠান ভ্রম সম্ভব নহে, নিরালম্বন বিকল্পও সম্ভবপর নহে। অবৈতবাদীর এই যুক্তি সকল বিরুদ্ধ যুক্তির তুলনায় অধিকতর বলশালী। অবৈতবেদান্তের ভ্রেয় বহির্জগৎ শৃহ্য নহে, অনির্বচনীয়। প্রাতিভাসিক শুক্তিরজতও অনির্বচনীয়। এই অনির্বচনীয় শুক্তি-রজতের ব্যবহারিকভাবে সত্য শুক্তিরূপ অধিষ্ঠানের স্থায়, দৃশ্যমান বিশ্বভান্তির একটা স্থান্থর পরমার্থসৎ অধিষ্ঠান মানিতেই হইবে। কেননা, নির্বিষ্ঠানে কোনরূপ ভ্রম হয় না, হইতে পারে না। সেই বিভ্রম বিপর্যয়রূপই হউক, কিংবা বিকল্লরূপই হউক, তাহার আলম্বন অবশ্য স্বীকার্য। সেই আলম্বনই নিত্য বিজ্ঞানস্বরূপ পরব্রহ্ম। বোদ্ধাক্ত ক্ষণিক বিজ্ঞানের দারা যে এই আলম্বনের প্রয়োজন সিদ্ধ হয় না, তাহা বৌদ্ধমতের খণ্ডনে ভামতীর আলোচনায় আম্বা পূর্বেই প্রকাশ করিয়াছি।

এখন আমাদিগকে একটি গুরুত্বপূর্ণ প্রশ্নের সম্মুখীন হইতে হইবে। বিরুদ্ধবাদী জিজ্ঞাদা করিবেন, আপনাদের ব্রহ্ম কি প্রমেয় ? আপনি (অদৈতবাদী) তো ভ্রমের একটি অধিষ্ঠান প্রয়োজন, এই যুক্তিদারা ব্রহ্মকে প্রমাণ করিতে লাগিয়া গিয়াছেন। কিন্তু আপনাদের মতে পরমার্থসতা তো প্রমাণ-প্রমেয়-ব্যবহারের উর্দের। নিজসিদ্ধান্ত হইতে আপনারা অসতর্ক মুহূর্তে বিচ্যুত হইয়াছেন নাকি? অদীম ব্রহ্মাণ্ডের একটি ক্ষুদ্র কোণে মানুষ নামক কয়েকটি প্রাণী যেভাবে চিন্তা করে, পরমার্থসতাকে সেই যুক্তি অনুদারেই প্রতিষ্ঠিত থাকিতে হইবে, এই দাবীর পিছনেইবা কি যুক্তি আছে ? কোনও অজ্ঞাত গ্রহান্তরে যদি মানুষের মত বা উন্নততর কোন প্রাণী থাকে, তবে তাঁহাদের চিন্তা, ধারণা, যুক্তিপ্রণালী হয়তো আমাদের যুক্তিতর্কের নিয়মপদ্ধতি হইতে সম্পূর্ণ বিপরীত পথে অগ্রসর হইবে। তাঁহাদের Logic হয়তো সম্পূর্ণ আলাদা পথ বাছিয়া লইবে। আমরা আলোচনা করিতেছি, সমগ্র বিশ্বক্ষাণ্ডের পশ্চাতে কি প্রমার্থত্ব আছে তাহা লইয়া। এই পৃথিবীর কয়েকটি প্রাণীর স্থায়দিদ্ধ (Logical) ধারণা অনুযায়ী বিশচক্র আবর্তিত হইতেছে, পরমার্থ নির্ধারিত হইতেছে, ইহাইবা কি করিয়া বলা যায় ? এইরূপ প্রশ্নের উত্তরে শুধু এইটুকুই বলা যায়—এখন পর্যন্ত আমরা মানুষের জ্ঞান-বিজ্ঞান বা ধারণা লইয়াই চলিতেছি। পৃথিবীর উর্ধে গ্রহান্তরে

অবস্থিত উন্নততর প্রাণিকুলের সহিত দর্শন-বিজ্ঞান আলোচনার স্থযোগ এখনও আমরা পাই নাই। যদি বিজ্ঞানের কুপায় কোনদিন সেই স্থযোগ আসে, তবে তথন সেই আলোকে আমাদের অভিজ্ঞতা ও ধারণা যাচাই করিয়া দেখিব।

আপনারা (প্রতিবাদীরা) যে বলিলেন, অদৈতবেদান্তের পরব্রহ্ম প্রমেয় হইয়া গেল, ইহার উত্তরে আপনাদের ভাষায়ই বলিব—ব্রন্সের প্রমেয়ত্বও বিকল্লমাত্র। যখন আমরা তর্ক করি, তখন একটা বিষয় শুধু theory বা মতবাদ হিদাবেই জানিবার বা বুঝিবার চেফা করি। এখানে যেই বিচারের দ্বারা প্রব্রহ্মকে বুঝিবার প্রয়াস করিলাম, ইহা শুধু theoretical বা Logical জ্ঞানমাত্র। ইহাকে আপনারা Logical Construction বলুন, আপত্তি করিব না। কোনও বিচার্য বিষয় বুঝিতে হইলে, প্রথমতঃ ঐ theoretical জ্ঞানেরই আশ্রয় লইতে হয়। এইরূপ বিচারের দারা পরমার্থতত্ত্বের স্বরূপ উপলব্ধি করা যায় না, তবে দন্দেহ দূর করিতে সাহায্য করে এইমাত্র। তত্ত্বের স্বরূপ বুঝিতে হইলে Theory বা মতবাদের উর্দের্ব উঠিতে হয়। সে তর্কের অগম্য আলাদা দাধনার জগৎ। তর্কে যাহা বুঝিলাম, অন্তবে তাহার প্রত্যক্ষ অনুভৃতি জাগরুক করার জন্ম স্থকঠোর সাধনপদ্ধতির আশ্রয় লইতে হইবে। মননের উর্দেব নিদিধ্যাসনের তুর্গম পথে যাত্রা করিতে হইবে। সেই যাত্রাপথের সন্ধান দিয়াছে বেদান্ত। বেদান্তের পথ ব্যতীত অহা পথ নাই—"নাহাঃ পন্থা বিহাতে ংয়নায়।" বৌদ্ধোক্ত নাস্তিকের আলোচনার ফলে সন্দেহবাদের যে তমিস্রা জিজ্ঞাস্তর হৃদয়াকাশ ছাইয়া ফেলিয়াছিল, দেই তমিস্রা দূর করতঃ সত্য-শিব-স্থন্দরের আলোকোঙ্জ্বল পথের বার্তা বহন করিয়া আনিয়াছে দর্ববিভার দার ত্রন্ধবিভা। এইজন্তই ত্রন্ধবিদ্ মুক্তকণ্ঠে ঘোষণা করিয়াছেন—আমিই ব্রহ্ম।

> 'যোৎসাবসো পুরুষঃ সোৎহমিমা' ৷\* সমাপ্ত

## ওঁ শান্তিঃ।

<sup>\*</sup> বাদনার উচ্ছেদ, অবিছার বিলয়, মহোদয় বা পরিনির্বাণ, জন্মান্তর প্রভৃতি বিষয়ে বেদান্তমত ও বৌদ্ধনতের যে অনেকাংশে দাদৃশ্য আছে তাহা অনস্থীকার্য। দেই দকল দম্পর্কে
আমরা এথানে বিস্তৃত আলোচনা হইতে বিরত রহিলাম। বিষয়টি অতি ব্যাপক ও তথ্যবহুল। এইরূপ কুলায়তন প্রবন্ধে ঐ দকল বিষয়ের পূর্ণ পরিচয় লিপিবদ্ধ করা দন্তবপর
নহে। দময় ও স্বয়োগ ঘটলৈ এ-বিষয়ে একথানি পূর্ণান্ধ গ্রন্থ রচনা করার ইচ্ছা রহিল।

## নির্মাণ্ট বা স্ফুচিপাত্র গ্রন্থকার সূচি

অ

অপায়দীক্ষিত ১৯০, ৩০৯, ৩৮১ অমলানন্দ স্বামী ২৫৩, ৩৩৩, ৩৪০, ৩৮০, ৩৯৫ অশ্বযোষ ২৫৪, ৩০৪

অকলঙ্কদেব ৮৩ অসঙ্গ ৪৯৮

আ

আনন্দবোধ ভট্টারকাচার্য ৪২৩, ৪৫৭

字

न्यवक्ष ५५, २१४, २१०

 $\overline{\mathcal{C}}$ 

উদয়নাচার্য ৩, ৬৩, ৯২, ২১৫, ২৫৪, ২৫৫, ২৫৬, ২৫৭, ২৬৫, ৩১৫, ৩১৬, ৪৬৮, ৪৮০, ৫০৬, ৫১৪, ৫৬০, ৫৬৩

উদ্দ্যোতকর ৪, ৫, ৭,৮,১০,১৭,৫৮, ৫০৬,৫১৪

ক

কণাদ ১৬২, ২১৬
কপিল ১৬২, ২১৬
কুমারিলভট্ট ৮২, ১৩১, ৫১৪, ৫১৫
কমলশীল ৪৯৮, ৫০৩, ৫০৫, ৫১০
কর্ণকগোমী ৫৬৫

7

গঙ্গেশ ৩১৫, ৪৮২, ৪৮৪
গমদাস ২৫৩
গৌড়ব্রহ্মানন্দ ৪২৩, ৪৫৪
গৌতম ৫৭, ৫৮, ৭৭, ৭৮, ১৬২, ২১৬,
২৫১, ২৫৯, ৩০৪
গৌবিন্দানন্দ ১৬৭

5

চার্বাক ১, ১৬°, ২৫১, ৫৫৭
চিৎস্থ্য ৩৩৩, ৩৮°, ৩৮১, ৩৮২, ৩৯৪, ৪১৬, ৪২২, ৪৩°, ৪৫৯, ৪৬৮,

জ্জ ·

জয়তীর্থ ১৩৯, ৪২২ জেজ্জট ২৫৩ জৈমিনি ২১৯, ৩০৪ জয়ন্ত ভট্ট ৭৬, ৩১৫, ৫৬৩, ৫৮৩ জয়রাশি ভট্ট ৫৫৭

টিওল্ হাক্সলী (Tyndal Huxley) ২

ডলনাচার্য ২৫২, ২৫৩

5

দিঙ্নাগ ৪৯৮, ৪৯৯, ৫৭৪ তুর্বেকমিশ্র ৫৬৭, ৫৬৯ 4

ধর্মরাজান্দররীন্দ্র ১১°, ৪৩°, ৪৪৬, ৫৭৩ ধর্মকীর্তি ২৫৮, ৪৯৮, ৫১১, ৫৪৮, ৫৫৭, ৫৬৫, ৫৭২, ৫৭৩

ধর্মোত্তর ৫৬৭, ৫৭৭, ৫৮১, ৫৮৩

**₹** 

নিম্বার্ক ৮৫, ৯১, ১৫৯, ২০১, ৩৬৪ নাগার্জুন ৩, ৪, ৪৯৮, ৫২৪, ৫৪৪, ৫৫৩, ৫৫৪, ৫৫৫, ৫৫৬

নেমিচন্দ্র ২৫৪

নাগদত ৪৯৯

নাগেশ ভট্ট ৫৪৯

9

পদ্মপাদ ১১০, ১৫৩, ৪৫৮ পোট্ঠপাদ ৯

পতঞ্জলি ১৬২, ২১৬, ৪১৮, ৪৪১ প্রকাশাত্মযতি ১৪০, ১৫৩, ৩৭১, ৩৭৪, ৩৮৮, ৪০২, ৪২২, ৪২৯, ৪৪৬, ৪৫৪

প্রভাকর ৭৬ প্রভাচন্দ্র ৫৬৫, ৫৮৪

প্রজ্ঞাকরগুপ্ত ৫৬৫, ৫৭০, ৫৭২, ৫৭৩, ৫৭৯, ৫৮৪

4

বর্ধ মান উপাধ্যায় ৯২, ২৫৬ বাৎস্থায়ন ১৬, ৫৮, ৭৬, ৯৩, ৫২৪ ব্যাদরাজ ১৩৯, ১৪০, ৩৯২, ৩৯৩, ৩৯৮, ৪২২, ৪৭৩

বিছারণ্য ১৫৩, ১৬৮, ২৩৯ বাচস্পতিমিশ্র ৩৮, ২০০, ২৩১, ২৩২, ২৫৩, ২৬১, ২৭৩, ২৭৫, ২৮২, ২৯৩, ২৯৭, ৩০৯, ৩৩০, ৩৩৯, ৩৪২, ৩৮৮, ৪০১, ৫০৬, ৫১২, ৫১৪, ৫১৫, ৫৬৩

বেদব্যাস ২১৮, ৫১১, ৫১৪ বাদরায়ণ ২২৯, ২৩° বরদরাজ ২৫৬, ২৫৮

বিজ্ঞানভিক্ষু ৩০, ৬৬

বল্লভাচার্য ৮৫, ৯১, ১৫৯

বস্থবন্ধু ৪৯৮, ৪৯৯, ৫০০, ৫০২, ৫০৫, ৫১০

ব্রহ্মানন্দ সরস্বতী ৫৫৩ বৃহস্পতি ৫৫৭ ব্যোমশিবাচার্য ৫৮৩

 $\overline{\mathbf{v}}$ 

ভান্ধরাচার্য ২৮৬

ভাদৰ্বজ্ঞ ৩০৪

ভর্হরি ৫৩২, ৫৪৮, ৫৫৩, ৫৫৪, ৫৫৫

ম

মাধব মুকুন্দ ১১৯, ১২°, ১৩৯, ১৪°, ১৪৯, ৪৯৬

মথুরানাথ তর্কবাগীশ ৩

মাধবাচার্য ২৭, ৭৫, ১৩২, ১৭৫, ২৫৬, ৩০৪, ৫২৫

মাঘ ৮

মণ্ডনমিশ্র ২০০, ৩৮৮, ৪০১, ৪৬৯

মধ্বাচার্য ৩১০, ৩১৭, ৩১৮, ৩৬৪, ৩৮৮, ৩৯৩, ৩৯৫, ৩৯৮, ৪১৬, ৪২৭, ৪২৯, ৫১২

মাধ্ব ৮৫, ৯১, ১০৫, ১৫৯, ২০১, ২০৫, ৩৪২, ৪৪২, ৪৪৩, ৪৫৩, ৪৫৫, ৪৬০, ৪৬১, ৪৬৩, ৪৭২, ৪৮৮, ৪৮৯, ৪৯৬ মধুসূদন সরস্বতী ১৯৭, ১৯৮, ২৪০, | শঙ্কর মিশ্র ৫০৬ ৩৩৩, ৩৪৪, ৩৫২, ৩৮০, ৩৮৮, ৩৯৬, ৪০৪, ৪০৫, ৪২২, ৪৪৫, 8৫৪, ৪৬৮, ৪৭৩, ৪৯৬, ৫৩২, cco. ccc

মনোরথ নন্দী ৫৬৫, ৫৭৩, ৫৭৭, ৫৮৪

রঘুনাথ শিরোমণি ৫০৬ রামতীর্থ ১৯৩

রামানুজ ৮৫, ৯১, ৯৩, ৯৪, ১০২, ১০৫, ১০৭, ১১২, ১৫৫, ১৫৮, ১৫৯, २०५, २०४, २৮४, ७५०, ७५१, ৩১৮, ৩৬১, ৩৬৪, ৩৬৬, ৩৭৬, ৩৭৮, ৩৮৩, ৩৮৮, ৩৯১, ৩৯৮, ৪০০, ৪০১, ৪০৩, ৪১৬, ৪৬৩, ৪৯৬ বাহুল সাংকৃত্যায়ন ৫৬৫

### ~~

শঙ্করাচার্য ৯২, ১২৯, ১৩৯, ১৪২, ১৫৯, · ১৬১, ১৯০, ২১২, ২২৭, ২৭২, ২৮৪, ৩০৬, ৩০৭, ৩০৯, ৩১৬, ozo, o82, 800, 805, 828, ৪৯৬, ৫০১, ৫১৪, ৫১৫, ৫১৭ হিউম্ (Hume) ৫৮৮

শঙ্করানন্দ ২৫২ শবরস্বামী ৫১৪, ৫১৫ শান্তরক্ষিত ৪৯৮, ৫০২, ৫০৫, ৫১০, 650 শুভগুপ্ত ৫০৪, ৫১২, ৫১৫ শ্ৰীজীবগোস্বামী ১৫, ২৮৫, ৩১০ শ্রীবলদেব বিগ্রাভূষণ ৯৫ শ্রীকুফদাদ কবিরাজ ২৮৬ শ্রীধরাচার্য ২১৫, ৩১৫, ৫৬৩ শ্রীহর্ষ ৪৮১, ৪৮৪, ৪৯৬, ৫৩২, ৫৫৩, ৫৫৬, ৫৫৮, ৫৫৯, ৫৬১, ৫৬৪ স্ मनानन त्यांगीन्त २

मनानन्म यकि ১७२ স্থারেশ্বরাচার্য ১৬৮, ১৮৭ দর্বজ্ঞাত্মমুনি ১১০, ১৭৩, ১৯৬ স্থিরমতি ৪৯৮, ৫৮৮ সার্বেত্সি (Scherbatsky) ৫৬৮, ¢98

3

ভা

অদৈতদিদ্ধি ১৫৪, ১৪৭, ২৪°, ৩৩৩, ৩৪৪, ৩৫২, ৩৬১, ৩৮১, ৩৮২, ৩৮৮, ৩৯৬, ৪°৪, ৪°৫, ৪২২, ৪৪৬, ৪৫২, ৪৫৪, ৪৫৮, ৪৬৮, ৪৭৩, ৫৩২

অদৈতব্ৰহ্ম দিদ্ধি ২৯২

ক্তা

আত্মতত্ত্ববিবেক ৩, ৫০৮, ৫১৪ আনন্দগীতা ৮৭, ৮৮, ৩২৯

ক

কঠোপনিষদ্ ২২৭ কিরণাবলী ২১৫ কৌষীতকী উপনিষৎ ২২৮ কুস্থমাঞ্জলি ৪৮০, ৫৬০

힏

খণ্ডনখণ্ডখাত ৪৮১, ৫৩২, ৫৫৬, ৫৫৯, ৫৬১, ৫৬৪

9

গণকারিকা ৩০৪ গোম্মটসার ২৫৪ গীতা ১৪৫, ১৪৯, ২৩১, ২৪০, ৩০৬, ৩১৬ গৌড়ব্রহ্মানন্দী টীকা ১৫০

5

চিৎস্থী ৩৩৩, ৪৩০

**5** 

ছান্দোগ্য উপনিষৎ ৫১, ১৬১, ১৬৬, ২৮৪, ৩৯৬

S

তর্ক ৪৮২
তর্ববিকে ১৭২
তৈত্তিরীয় ১০৭, ১০৯, ১৬১, ২২০,
২৮৯, ৩১২
তৈত্তিরীয় উপনিষদ ১৬১, ৩২০
তরপ্রদীপিকা ৩৮০, ৪১৬, ৪০০, ৪৪০
তরকোমুদী ২৪০
ত্রিংশিকাকারিকা ৪৯৮, ৪৯৯, ৫২০
তর্বসংগ্রহ ৫০২, ৫০৫, ৫১৩
তর্বাপপ্রবৃদ্ধিহ ৫৫৭

5

দীপিকা ২৫২ দীধিতিটীকা ৫০৮

묙

ধর্মোত্তরপ্রদীপ ৫৬৭ ধর্মোত্তর ৫৬৬

**₹** 

নকুলীশপাশুপতদর্শন ৩০৪
ভাষবার্তিক ৪, ৭, ৮, ৩১৩, ৫০৬, ৫১৪
ভাষবার্তিক তাৎপর্যটীকা ৫১৩, ৫২৪
ভাষামৃত ১৩৯, ৪২২, ৪৭৩
ভাষদর্শন ৭৭, ২৫৩, ২৬৪, ৩০৪

ভাষকন্দলী ২১৫
ভাষসূত্র ২৫১, ২৫৪, ২৫৯, ২৬৪, ৩০৪
ভাষকুস্থমাঞ্জলি ৬৩, ৯২, ২৫৪, ২৫৫,
২৫৭, ২৬৫, ৩১৬, ৫১৪
ভাষমঞ্জরী ৭৬, ৫৮৩
ভাষকুমুদচন্দ্র ৫৮৪
নৈদর্ম্যদিদ্ধি ১৮৭
ভাষমকরন্দ ৪৫৭
ভাষক্বিকা ৫১৩, ৫১৪
নাদদীয়সূক্ত ৫২৭

ন্যায়বিন্দু ৫৬৬, ৫৭৩ ব্দ

পঞ্চদশী ১৭৫, ১৭৭, ২১৪, ২০৮, ২০৯ প্রকটার্থ বিবরণ ১৭২ পালিজাতক ৩০৪ পাতঞ্জলদর্শন ৬৩ পঞ্চপাদিকা ১১৫, ৪১৮, ৪২৪ পঞ্চপাদিকা বিবরণ ৩৭৪, ৪২৯ পরপক্ষগিরিবজ্র ১১৯, ১৩৯, ১৪০, ১৪৩, >89 পোট্ঠপাদসূত্ত ৯ প্রশস্তপাদভাষ্য ৫৮৩ প্রকাশ ৯২ প্রতীত্য সমুৎপাদ ৫৮০, ৫৮৪ পদ্মপুরাণ ৪৯৬ পঞ্জিকা ৫০৫ প্রমাণবিনিশ্চয় ৫১১ প্রমাণসমুচ্চয় ৫৭৪ প্রজ্ঞাপারমিতা ৫২৭

প্রমেরকমল মার্তন্ত ৫৬৫, ৫৮৪ প্রজ্ঞাকরভাষ্ম ৫৬৫ প্রমাণবার্তিক ৫৭২, ৫৭৩, ৫৭৭, ৫৮১ প্রমাণবার্তিক ভাষ্ম ৫৭০, ৫৭৩

### 7

ব্রহ্মসূত্র ২২৯, ২৩০, ২৩২, ২৮৫, ৩০৪, ৩০৬, ৪৫৩, ৫১৭ ব্ৰহ্মসূত্ৰভাগ্য ১৩৪, ১৩৯, ১৪৮, ১৬৭, ২৩০, ২৭২, ২৭৫, ২৮৪, ২৮৯, 009, 658 বিচারসাগর ২৩৭, ২৩৮ বেদান্তসূক্তি মঞ্জরী ২৪০ বৃদ্ধচরিত ২৫৪, ৩০৪ বেদান্ত কল্লতরু ২৫৩, ৩৩৩, ৩৪০, ৩৮০, ৩৯৫ বেদান্ত কল্লভরুপরিমল ১৯০, ৩০৯, ৩৮১ বিদ্বন্মনোরঞ্জিনী ১৯৩ বেদান্তদর্শন ২৬০, ৩১৬ রহদারণ্যক উপনিষদ্ ৫৩, ১০৭, ১৫৭ ১৬৬, २०७, २১৪, २२०, २৮৪ বৌদ্ধজাতক, ১৪ বেদান্তসার ২ বিবেকবিলাস ৭৬ বিষ্ণুপুরাণ ১৫৭, ৩১৭, ৪১৫ বিবরণ ১৪০, ৩৭১, ৩৭৪, ৩৮৮, ৪২৯, 868 বাদাবলী ১৩৯

ব্ৰহ্মসিদ্ধি ৩৮৮

ব্যোমবতী বৃত্তি ৫৮৪
বেদান্ত পরিভাষা ৪০০, ৪৪৬, ৫৭৩
বিংশিকাকারিকা ৪৯৮, ৪৯৯, ৫০০,
৫০৫
বার্তিকভাস্থ ৫৭৯
বেদান্তভাস্থ ৫০১
বৈশেষিকোপন্ধার ৫০৬
বিগ্রহ ব্যাবর্তনী ৫৩২, ৫৪৪, ৫৪৮
বাক্যপদীয় ৫৩২, ৫৪৯

### ভ

ভগবৎসন্দর্ভ ৯৫, ৩১০, ৩১১, ৩১৮
ভাস্করভান্য ২৬৮
ভাসতী ৩৮, ২৩১, ২৩২, ২৫৩, ২৯৩,
২৯৭, ৩০৯, ৩৩০, ৩৩৯,
৩৪২, ৩৮৮, ৫১৩, ৫১৪
ভগবতী গীতা ১১১
ভাগবত ১১২
ভাষা পরিচ্ছেদ ১১৬, ৪৫১

#### 57

মুগুক উপনিষৎ ৩১৭
মাণ্ডুক্য উপনিষৎ ১৭৮, ৩০৯
মীমাংসা দর্শন ২১৯, ৫১৪
মধ্যান্তবিভাগ সূত্রভায় ৫৮৮
মাধ্যমিক কারিকা ৩, ৫২৪

#### $\equiv$

যোগদর্শন ৩০৫, ৪১৮ যোগদর্শনভাষ্য ৫১১, ৫১৪

### न्त

রত্বপ্রভা ১৬৭ রত্নটীকা ৩০৪

#### ল

লক্ষাবতার সূত্র ৩, ৪৯৬, ৫১৯, ৫২৭, ৫৫৮ লযুচন্দ্রিকা ৪৫৪, ৫৫৩ লযুমঞ্জূষা ৫৪৯ লোকায়ত দর্শন ৫৫৭

#### 25

শতভ্ষনী ৪০৬
শারীরকমীমাংসা ভাষ্য ১৪৮, ২৬০, ৩০০
শিশুপাল বধ ৮
শ্রীভাষ্য ৯৮, ৯৯, ১০৬, ১২১, ১২৫,
১২৭, ১৩৯, ১৫৬, ১৫৮, ২৮৫,
৩১০, ৩১৮, ৩৬১, ৩৬২, ৩৬৬,
৩৭৬, ৩৭৮, ৩৮০, ৩৯১, ৩৯৮,
৪০৪
শেতাশতর উপনিষ্ ২০৫, ২০৮, ২৫২
শ্রীচৈন্ডব্যচরিতামৃত ২৮৬
শিবপুরাণ ২৪০
শ্রোকবার্তিক ৫১৪

### ञ

সংক্ষেপশারীরক ১১০, ১৭৩, ১৮৪, ১৯৬, ৪০২ সাংখ্যকারিকা ৮৫, ২৬৫, ২৭০ সম্বন্ধ পরীক্ষা ৫৭ সর্বসংবাদিনী ৯৫, ২৮৫, ৩১৮

. 1711

সিদ্ধান্তরত্ন ৯৫
সাংখ্যদর্শন ৩০
সর্বদর্শন সংগ্রহ ২৭, ৭৫, ১৩২, ৫২৫
সিদ্ধান্তলেশসংগ্রহ ১৯১
সাংখ্যতন্তকোমুদী ২৬১, ২৭১, ২৭৩,
২৭৫, ২৮২
স্কান্ডত সংহিতা ২৫২, ২৫৩

সিদ্ধান্তলেশসংগ্রহটীকা ২৩৯, ২৪০ সর্বাভিসময়সূত্র ৯ সাংখ্যসূত্র ৪৫৩

### 3

হেতুবিন্দু ৫৬৮ হেতুবিন্দুটীকা ৫৬৮

# শক্সূচি

ত্য

অজ্ঞান ৩৮২, ৩৮৩-৮৪
অনুপপত্তি ৩৮৩, ৩৮৪
অজ্ঞানং ন জ্ঞানমাত্র ব্রহ্মাশ্রয়ম্ ৩৮৩
অজ্ঞানং ন জ্ঞাননিবর্ত্যম্ ৩৮৪
অলীক ৪, ৪৫৮
অভাব ৫
অনিত্য ৬
অক্টাঙ্গযোগমার্গ ১৩, ১৪
অর্থবাদ ৪৮
অভাববাদ ৫২৪
অহংবিজ্ঞানসন্ততি ৬৬
অহংজ্ঞান সন্তানী ৬৬
অনাদি ৬৭
অচিজ্রপ ৭৬
অনুব্যবসায় ৭৯

অনবস্থা ৮১, ৯৮, ৫৫৬

অজ্ঞানাত্মবাদ ৮২

অবিহ্যা ১৭২, ৩২৫, ৩৩২

অন্যোন্থাপাদ ১৭৭

অবচ্ছেদবাদ ১৬৫, ১৮৮

অনেকজীববাদ ১৯২, ১৯৭

অহম্ অভিমানী ১৬৪

অন্নময় ১৬১

অবিহ্যাবচ্ছিন্ন চৈতন্ম ১৪১

অহমিকা ১৩৫

অধ্যাদ ৮৯, ১৩৫, ১৪০

অভিব্যঞ্জক ১৩৫

অভিব্যঞ্জা ১৩৫

অভিব্যঞ্জা ১৩৫

অভিব্যঞ্জা ১৩৫

অধ্যবদেয় ৫৬৯ অনন্তগুণময় ১১২ অনন্তক্ষণপ্রবাহ ৫৮৬ অনিৰ্বাচ্য ৩৩৭, ৩৪৪, ৪৯৬ অনির্বচনীয় ৪৯৬ অসৎ ৪৪১ অসৎখ্যাতিবাদ ৫২৪ অর্থান্তর দোষ ৪৪৯ অপরোক্ষ তত্ত্ব ১১৫, ১১৭ অতীক্রিয় ১১৬ অধিষ্ঠান চৈত্তগ্য ১১৭ অখণ্ড ১০১ অখণ্ড সত্তা ১১৭ অখণ্ডার্থবোধ ১১৮, ১১৯ অখণ্ডব্ৰহ্মবোধ ১১৮ অননুভূতি ১২৫ অনুভাব্য ১২৫ অবগতি ১২৯ অন্তোভাশ্রম দোষ ৮৭, ৯৮ অপসিদ্ধান্ত ৮৮ অনাদি-অবিছা ৮৯ অবিছাকল্পিত ১১ অব্যাপ্যরুত্তি ৪৪৪ অবাঙ্ড মনসগোচর ৯৬ অনুভৃতি ৯৯, ১২৪, ১২৯, ৪৫১ অমুমান ১০৩, ১১৫ অসাধারণধর্ম ১০৪ অদাধারণ গুণ ১০৪

অনন্ত ১০৬

অনিমিত্তবাদ ২৫২
অকারণবাদ ২৫৮
অভাবকারণবাদ ২৫৮
অসৎকার্যবাদ ২৬৭
অনির্বচনীয় খ্যাতিবাদ ৫২২
অনৈকান্তিক হেলাভাস ১৪৫, ২৭৮,
০৭৭, ৪৬০
অক্রেতবাদ ৫৫৯
অত্যকল্ল ৩১৩
অনুমানাভাস ৩৭৬, ৩৮৩
অক্তরাত্ত্ব ৪৮৬

### আ

আত্মা আশ্রেয়াসিদ্ধি ৬, ১২, ৪৬১ আলয়বিজ্ঞান ৭, ৭৩, ৭৬, ৫১৯ আত্মমনঃ সংযোগ ৮২ আনন্দ ১০৬ আনন্দভাব ৩২২, ৩২৩, ৩২৪ আনন্দম্য় ১৬১, ১৭৮ আভাসবাদ ১৬৭ আবরণ শক্তি ১৭২, ৩৫১ 🗀 🗀 আধিদৈবিক ১৭৮, ১৭৯, ৩২৩ আধ্যাত্মিক ১৭৮, ১৭৯, ৩২৩ আধিভৌতিক ৩২৩ আত্মবহুত্ববাদী ৮৭ 🗀 আত্মদর্শন ৯০ আরোপাত্মক ৯২ আকস্মিকবাদ ২৫২

আরম্ভবাদ ২৬৪, ২৮৩ আত্মকল্প ৩১৩ আত্মথ্যাতিবাদ ৫২০

# 叏

ইতরেতরাশ্রয় ৩২ ইন্দ্রিয়াত্মবাদ ৪৬, ১৬০ ইতিবাচক ৫৩০

# 萝

ঈশর ২৪৪, ২৪৭

# ₩

উপাদান ৭৪ উপাদেয় ৭৪ উপাধি ৮৯, ১১৭, ৩২৫

### 9

একজীববাদ ১৯২, ১৯৩, ১৯৬ একশরীরবাদ ১৯৪ একোপলব্ধি ৫১৩ এককাল ৫১৪

# 9

ঐক্যাধ্যাস ১৪১, ১৫১

# 3

ঔপচারিক সতা ৫৫৩

### <del>द</del>ा

কর্ষিকারণ সম্বন্ধ ৭৩
কার্যকারণ সম্পর্ক ৫৮৬
ক্রমিকযোগ ৭৬
ক্রমিকবিজ্ঞান সন্তান ৭৪, ৭৫
ক্ষেত্রজ্ঞ ১৬৪

ক্ষণিক ৪১৭

কৃটস্থ ২৪৪

কালবাদ ২৫২

2

খণ্ডসত্য ১১৭

9

গুহা ২১৪

গ্রাহ্য ৫৬৯

**-**

ঘটাকাশ ৮৯, ২৪৪

6

চৈত্য ২, ১৬

চৈত্সগুণ ৭৬

চিজ্জড়ম্বভাব ৮৩

চিতের অহংকারগ্রন্থি ১৩৫

চিদাভাস ১৭৯

চিদচিদাত্মক ১৩২

চতুরণুক ২৮৩

চিদ্চিদ গ্রন্থি ৩৬৮

চিদচিদ্রপ ৮৩

### ক্ত

জড় ১৬

জড়ভূত ১৫

জ্ঞাতা ১২, ৭৬

জ্ঞানম্বরূপ ৭৬

জ্ঞানং ন বস্তুনো বিনাশকম্ ৩৮৫

জড়সভাব ৭৬

জ্ঞানযোগ ৭৬

জন্যজ্ঞান ৮০

জড় আত্মবাদ ৮২
জীবাণুরবাদ ৮৫
জীব ১৭২, ১৭৬, ২৪৪
জীবন্মুক্ত ১৯৯
জীবপদা, ব্রন্মবিযয়া ২০০
জীবাজা ৯১, ৩১৩
জ্ঞানময় ১০৬
জ্ঞান ১০৬, ৪৫১

জলাকাশ ২৪৪, ২৪৫

ত্র্যাত্মক ২৯
তমঃ ৮৫, ৩২৫
তৈজদ ১৭৯
তিরক্ষরণী ৯১
তটস্থ লক্ষণ ১০৫
তুরীয় লক্ষণ ১০৫
তব্বমদি ১২১, ২৪৫
ত্রিপুটী ১২২, ১২৩
ত্রসরেণু ২৮৩

쨕

দেহাত্মবাদ ১৫
দৃষ্টান্তাসিদ্ধি ১২০, ২৭৮
দৃশি ১৩২
দ্বাপুক ২৮৩
দৃষ্টিস্ষ্টিবাদ ২০১
দহরাকাশ ২১৪
দীক্ষা ২১৮
দৃষ্টানুসারিণী কল্পনা ৫৮৩

দ্বাদশাঙ্গ প্রতীত্যসমূৎপাদ ৫৮৭

2

रोवामना ১৭৬

=

নৈরাত্ম্যবাদ ৩, ৬

নিত্য ৬

নিত্যগুণ ৭৯

নিতাগুণময় ৭৯

নিগুণ ৯২

নিতাত্ব ৯৫

নানাত্র ১০১

নেতিবাচক ৫২৯

নিৰ্বিশেষ সত্তা ১০২, ১৪৫

निरुष भूथ ১०१

निपिधामन ১১৮

निकृष्ठे ১১২

নির্বিকল্পজ্ঞান ১১৬

নিঃসম্বন্ধবোধ ১১৬

নিয়তিবাদ ২৫২

নির্বিকল্পক ১১৫

নৈয়ায়িক ৭৬, ৭৮, ৮০, ৮১, ১৬

880, 050

নাস্তিত্ববাদ ৫২৪

নিত্যসমাজাতি ৫৫৩

7

পটীচ্চসমুপ্লাদ ৫৮০

পক্ষাসিদ্ধি ৬

প্রবৃত্তিবিজ্ঞান ৭, ৫১৯

প্রাণ-আত্মবাদ ৫১, ১৬০

প্রাগভাব ৬৭, ১০০

প্রতিযোগী ৬৭, ১১৩

প্রতিবিম্ব ৮০ প্রতীত্যসমুৎপাদ ৫৮০ প্রতায়োপনিবন্ধ ৫৮৫ পরপ্রকাশ্য ৮০ প্রকাশাপ্রকাশস্বভাব ৮৩ পাশুপত ৮৫ পঞ্চরাত্র ৮৫ প্রতিবিম্ববিভ্রম ১৭০ প্রাক্ত ১৭৯ প্রবিবিক্তভুক্ ১৭৯ পারমার্থিক জীব ১৮০ প্রাতিভাসিক ১৮১, ১৮২ প্রতিবিম্ব ১৮২ পরস্পরাশ্রয় দোষ ১৪২ প্রাণময় ১৬১ প্রতিবিম্ববাদ ১৬৬ প্রমাণ ১১৪ প্রমাজ্ঞান ১২১ পারমার্থিক ৮৯ প্রমাত্মা ৯১, ২৪৪, ৩১৩ পরব্রহ্ম ৯৩ প্রাকৃত ১৪ প্রকৃতি ৯৬ প্রতায় ১৬ প্রত্যক্ষ ১০৩, ১১৫ প্রেম্ময় ১০৬ পরমাণু ২৮৩ পরিণামবাদ ২৬৪, ২৮৪ পঞ্চীকরণ ৩২৯

পরমাণুপুঞ্জ ৪৯৯, ৫১০ প্রমার্থতত্ত্ব ৫৪২ প্রামাণ্যবাদ ৫৪৩ প্রাপণীয় ৫৬৯ পারমার্থিক সতা ৫৫৯ প্রমাণবাদ ৫৫৯ প্রত্যয়োপনিবন্ধ ৫৮১, ৫১৩, ৫৮৪, ৫৮৬ প্রমাণ সামগ্রীবাদ ৫৮৩ **a** বিজ্ঞান ৭ বেদনা ৭ বিজ্ঞানস্কন্ধ ৭, ৮, ৬৬ বেদনাক্ষন্ধ ৮ বিজ্ঞানৈকন্ধন্ধবাদ ৭২ বৈভাষিক ৭৫, ৪৯৭ বৈশেষিক ৭৬, ৭৮, ৮০, ৮১, ১৬০ ব্যবসায়জ্ঞান ৭৯

বৃত্যাত্মক ৮০ ব্ৰহ্মবিছা ১৫৯ ব্ৰহ্ম ন অজ্ঞানাস্পদ্ম ৩৮৪ ব্রহ্ম ন অজ্ঞানাবরণম্ ৩৮৪ ব্ৰহ্ম ন জ্ঞাননিবৰ্ত্যাজ্ঞানম্ ৩৮৫ বিজ্ঞানময় ১৬১, ১৭৮ বাধমূলক অভেদ ১৬৭ বিকেপ শক্তি ১৭২, ৩৫১ বিক্ষেপাধ্যাস ১৭৭ বিরাট ১৭৮ বিশ্ব ১৭৯ ব্যবহারিক ৮৯

ব্যবহারিক জীব ১৮১ বিশ্ব ১৮২ বিদেহমুক্তি ১৯৯ বিজাতীয় ৮৮ বিভুত্ব ৯৫ ব্ৰহ্ম ১০১, ১০৫, ১২৩ বাচক ১০৬ বাচ্য ১০৬ विधिमूथ ১०१ বেদান্ত মহাবাক্য ১১৮ রুত্তিজ্ঞান ১২৯, ২২৬ বিবর্তবাদ ২৬৪, ২৭৩ ব্যাপ্যত্বাসিদ্ধিহেত্বাভাস ২৮০ ব্রহ্মপুর ২১৪ ব্যধিকরণধর্ম ৪৪২ বিভাগ ৪৪৪ বাধ ৪৫৪ বৌদ্ধদূৰ্শন ৪৯৭ বিজ্ঞানবাদ ৪৯৭, ৫৪৩, ৫৫৯ বিপাক ৫২০ বিষয় বিজ্ঞপ্তি ৫২০ বিসদৃশক্ষণ প্রবাহ ৫২০ বস্তুবাদ ৫৪৩ ব্যবহারিক সতা ৫৪৮ বস্তুসতা ৫৫০

### 

ভাবরূপ অজ্ঞান ৩৮৬ ভাবরূপম্ অজ্ঞানং ন জ্ঞানবিনাশ্যম্ ৩৮৬ ভূতচৈতত্যবাদ ১৫, ১৬

ভূমানন্দ ১১১ ভেদাভেদসরূপ ১৩১ ভূমানন্দময় ১০৬ ভেদ ৯৮ ভাবাভাববিলক্ষণ ৩৩৭ ভাবরূপ ৩১৭ ভ'বাদৈতবাদ ৪৬৯

ম মনঃ ৩, ১৭ মন আত্মরাদ ৫৬, ১৬০ মাধ্যমিক ৭৫ माया २४, ४१२, ७२৫ মায়াধীশ ৩২২, ৩২৪, ৩২৫ মায়াবাদ ৪৯৬ মূলাবিছা ১৭৭ মনোময় ১৬১ মহাকাশ ৮৯, ২৪৪ মায়াধীশ ১১২ भनन ১১৮, ৫২० মেঘাকাশ ২৪৪ মিথাৰি ৪১৬, ৪৪৩, ৪৪৬, ৪৫২, ৪৫৩, ৪৫৭, ৪৭৩, ৪৯৫ মহতত্ত্ব ৩৬৩ মহাযান ৪৯৮

 $\equiv$ 

যদুচ্ছাবাদ ২৫২ যুষৎপ্রতায়গোচর ১৩৪ যোগাচার ৬৩, ৭৫, ৪৯৭ যুক্ত্যাভাগ ৫৫৩

### **=**

রূপস্কন্ধ ৭ রজঃ ৮৫, ৩২৫

### ল

লোকায়ত ১ লক্ষণা ১০৮ লক্ষণাভাস ৪৫৩ লোকায়ত মতবাদ ৫৫৯

#### 26

শান্তযোনি ১১৫ শ্রুবণ ১১৮ শব্দ ১৫৩, ১১৫ শুদ্ধসবস্তুণ ২৪৯ শূন্মবাদ ৩, ৫২৪, ৫৫৯

### স

সদৃশগুণপ্রবাহ ৫৮৬
সংজ্ঞা ৭
সংক্ষার ৭
সংজ্ঞাকক ৮
সংক্ষারকক ৮
কক ৭
ককবাদ ৮
সাকারবিজ্ঞানবাদী ৭২, ৭৩
সোত্রান্তিক ৭৫, ৪৯৭
স্থমুপ্তি ৭৬
সাংখ্য ৭৮, ৮০, ৮১, ১৬০
সমবায় ৮১
সংযোগ ৮১, ৪৪৪

সত্ত ৮৫, ৩২৫ সাধ্যব্যভিচারী হেন্বাভাস ১৪**৫** স্বরূপাসিদ্ধ হেত্বাভাস ১৪৫ স্থল শরীর ১৭৫ সূক্ষা শরীর ১৭৫ সাক্ষী ১১২ শক্ষাৎতত্ত ১১৫, ১১৭ সবিকল্পক ১১৫ সুলবাহ্পপ্রতাক্ষ ১১৬ সুখণ্ডজ্ঞান ১১৭ **শাধ্যাপ্র**দিদ্ধি ১২০, ৩৯৪ সংপ্রতিপক্ষ হেত্বাভাদ ১২১, ২৮৩, 896 স্বপ্রকাশত্ব ১২৫, ১২৯ সগুণ ৯২ দত্তা ১১ **শংবিৎ ১**০১, ১২৯ সমব্যাপ্ত ১০১ সচ্চিদানন্দরূপ ১০৫ সমানাধিকরণ ১০৬ সপ্তধা অনুপপত্তি ৩৬১ সাক্ষী ২৩০ ১ শান্ধিচৈতন্ত ২৩৪, ৩২৩ সৎকাৰ্যবাদ ২৬৬, ২৭৩ স্বভাববাদ ২৫২ স্বপ্রকাশ ৬৭ সাধ্যবিকল ৪৪৯, ৪৫৫ শ্বতি ৪৫১ সর্বাস্তিবাদী ৪৯৭ সাংমতীয় ৯৪৯

দন্দিগ্ধাসিদ্ধ ৫১৫

দহোপলস্তানিহম ৫১১, ৫১৩

দ্বাভাববাদ ৫২৪

সংবৃতি ৫২৬

দ্বাত্মক সন্দেহবাদ ৫৫৭

স্বলক্ষণ ৫৬৬

দামান্য লক্ষণ ৫৬৮

3

হেরাভাসদোষ ১২০ হেরগুণ ৯৪ হিরণ্যগর্ভ ১৭৮ হীনযান ৪৯৮ হেতুপনিবন্ধ ৫৮১, ৫৮৫ হেতুপমিগ্রীবাদ ৫৮৩, ৫৮৬